# हिंदी-साहित्य का इतिहास

<sub>लेखक</sub> रामचंद्र शुक्ल



नागरीप्रचारिणी सभा, काशी।

प्रकाशक ः नागरीयचारिणी समा, काशी सद्रकः ः देवताप्रसाद गहमरी, ससार प्रेस, काशी संशोधित त्र्रौर प्रवर्द्धित पॉचवॉ सस्करण; ५००० प्रतियॉ संवत् २००६ वि० ः मूल्य ७)

## प्रथम संस्करण का

#### वसव्य

हिंदी-किंवियों का एक वृत्त संग्रह ठाकुर शिविसिंह सेंगर ने सन् १८८३ ई॰ में प्रस्तुत किया था। उसके पीछे सन् १८८६ में डाक्टर (अब सर) ग्रियर्सन ने 'मार्डन वर्नाक्युलर लिटरेचर अव नार्दन हिंदुस्तान' के नाम से एक वैसा ही बड़ा किंव वृत्त-संग्रह निकाला। काशी की नागरी-प्रचारिणी सभा का ध्यान आरंभ ही में इस बात की ओर गया कि सहसों हस्तिलिखित हिंदी-पुस्तके देश के अनेक भागों मे राज-पुस्तकालयो तथा लोगों के घरों मे अज्ञात पड़ी हैं। अतः सरकार की आर्थिक सहायता से उसने सन् १६०० से पुस्तकों की खोज का काम हाथ में लिया और सन् १६११ तक अपनी खोज की आठ रिपोर्टों मे सैकड़ों अज्ञात किंवों तथा ज्ञात किंवों के अज्ञात प्रयों का पता लगाया। सन् १६१३ में इस सारी सामग्री का उपयोग करके मिश्रवधुत्रों (श्रीयुत पं० श्यामिबहारी मिश्र आदि) ने अपना बड़ा भारी किंव-वृत्त-संग्रह 'मिश्रवंधु-विनोद' जिसमें वर्त्तमान काल के किंवों और लेखकों का भी समावेश किया गया, तीन भागों मे प्रकाशित किया।

इघर जब से विश्वविद्यालयों में हिंदी की उच्च शिचा का विधान हुआ तम से उसके साहित्य के विचार-शृंखला-बद्ध इतिहास की आवश्यकता का अनुभव छात्र और अध्यापक दोनों कर रहे थे। शिचित जनता की जिन जिन प्रवृत्तियों के अनुसार हमारे साहित्य के स्वरूप में जो जो परिवर्त्तन होते आए हैं, जिन जिन प्रभावों की प्रेरणा से काव्यधारा की भिन्न भिन्न शाखाएँ फूटती रही हैं, उन सब के सम्यक् निरूपण तथा उनकी दृष्टि से किए हुए सुसंगत काल-विभाग के बिना साहित्य के इतिहास का सच्चा अध्ययन कठिन दिखाई पड़ता था। सात आठ सो वर्षों की सचित अंथराशि सामने लगी हुई थी; पर ऐसी निर्दिष्ट सरिण्यों की उद्धावना नहीं हुई थी जिनके अनुसार सुगमता से इस प्रभूत सामग्री का वर्गीकरण होता। भिन्न भिन्न शाखाओं के हजारों किवयों की केवल

कालकम से गुथी उपर्युक्त वृत्तमालाएँ साहित्य के इतिहास के ग्रध्ययन मे कहाँ तक सहायता पहुँचा सकती थीं ? सारे रचना-काल को केवल आदि, मध्य, पूर्व,

उत्तर इत्यादि खंडों मे ग्रॉल मूँदकर बॉट देना-यह भी न देलना कि किस खंड के भीतर क्या ग्राता है, क्या नहीं किसी वृत्त-समृह को इतिहास नहीं

वना सकता।

पाँच या छः वर्ष हुए, छात्रों के उपयोग के लिए मैंने कुछ सिन्ति नोट

तैयार किए थे जिनमें परिस्थिति के ऋनुसार शिक्तित जन समृह की बदलती हुई प्रवृत्तियो को लच्य करके हिंदी-साहित्य के इतिहास के काल-विभाग और रचना की भिन्न-भिन्न शालात्रों के निरूपण का एक कचा ढाँचा' खड़ा किया गया था।

'हिंदी-शब्द सागर' समाप्त हो जाने पर उसकी भूमिका के रूप मे भाषा श्रीर र्खाहित्य का विकास देना भी स्थिर किया गया ऋतः एक नियत समय के भीतर ही यह इतिहास लिखकर पूरा करना पड़ा। साहित्य का इतिहास लिखने के

लिये जितनी ग्राधिक सामग्री मै जरूरी समम्तता था उतनी तो उस ग्रावधि के

भीतर न इकटो हो सकी, पर नहाँ तक हो सका आवश्यक उपादान सामने रख-कर यह कार्य्य पूरा किया। इस पुस्तक में जिस पद्धति का अनुसरण किया गया है उसका थोड़े मे

उल्लेख कर देना ग्रावश्यक जान पड़ता है।

पहले काल विभाग को लीजिए। जिस काल-खंड के भीतर किसी विशेष ढंग की रचनात्रों की प्रभुरता दिखाई पड़ी है वह एक त्रालग काल माना गया है श्रौर उसका नामकरण उन्हीं रचनाश्रो के स्वरूप के श्रनुसार किया गया है।

इस प्रकार प्रत्येक काल का एक निर्दिष्ट सामान्य लत्त्रण बताया जा सकता है। किंधी एक दग की रचना को प्रचुरता से ग्रामिपाय यह है कि शेष दूसरे दंग की रचनात्रों में से चाहे किसी ( एक ) ढंग की रचना को ले वह परिमाण में प्रथम के बरावर न होगी; यह नहीं कि छौर सब ढगो की रचनाएँ मिलकर भी

उसके बराबर न होगी । जैसे, यदि किसी काल मे पॉच टंग की रचनाएँ १०, ५, ६, ७ श्रौर २ के क्रम से मिलती है तो जिस ढंग की रचना की १० पुस्तकें है

उसकी प्रचुरता कही जायगी यद्यपि शेष ग्रोर ढंग की सब पुस्तकें मिलकर २० हैं। यह तो हुई पहली बात। दूसरी बात है ग्रंथो की प्रसिद्धि। किसी काल के भीतर जिस एक ही ढंग के बहुत-श्रिधक ग्रंथ प्रसिद्ध चले श्राते हैं उस ढंग की रचना उस काल के लिख्या के श्रतर्गत मानी जायगी, चाहे श्रीर दूसरे-दूसरे ढंग की श्रप्रसिद्ध श्रीर साधारण कोटि की बहुत-सी पुस्तकें भी इधर-उधर कोनों में पड़ी मिल जाया करें। प्रसिद्धि भी किसी काल की लोक-प्रवृत्ति की प्रतिध्वनि है। साराश यह कि इन दोनों बातों की श्रोर ध्यान रखकर काल-विभाग का नामकरण किया गया है।

श्रादिकांल का नाम मैंने 'वीरगाथा काल' रखा है। उक्त काल के भीतर दो प्रकार की रचनाएँ मिलती है— अपभ्रश की श्रीर देशमाषा (बोलचाल) की। श्रापभ्रश की पुस्तकों में कई तो जैनों के धर्म-तत्त्र निरूपण-संबंधी हैं जो साहित्य-कोटि में नहीं श्रातीं श्रीर जिनका उल्लेख केवल यह दिखाने के लिये ही किया गया है कि श्रापभ्रश भाषा का व्यवहार कव से हो रहा था। साहित्य-कोटि में श्रानेवाली रचनाश्रों में कुछ तो भिन्न भिन्न विषयों पर फुटकल दोहे हैं जिनके श्रानुसार उस काल की कोई विशेष प्रवृत्ति निर्धारित नहीं की जा सकती। साहित्यक पुस्तकें वेवल चार हैं—

१ विजयपाल रासो

२ इम्मीर रासो

३ कीत्तिलता

४ कीर्त्तिपताका

देशभाषा कान्य की ग्राठ पुस्तकें प्रसिद्ध हैं—

५ खुमान रासो

६ बीसलदेव रासो

७ पृथ्वीराज रासो '

८ जयचद-प्रकाश

६ जयमयक जस-चंद्रिका

१० परमाल रासो ( स्त्राल्हा का मूलरूप

११ खुसरो की पहेलियाँ ऋदि

१२ विद्यापति-पदावली

इन्हीं बारह पुस्तकों की दृष्टि से 'श्रादिकाल' का लच्च्या-निरूपण श्रीर नामकरण हो सकता है। इनमें से श्रंतिम दो तथा बीसलदेव रासों को छोड़कर द्येष सब ग्रंथ वीरगाथात्मक ही हैं। श्रातः श्रादिकाल का नाम 'बीरगाथा काल' ही रखा जा सकता है। जिस सामाजिक या राजनीतिक परिस्थिति की प्रेरणा से वीरगाथात्रों की प्रवृत्ति रही है उसका सम्यक् निरूपण पुस्तक में कर दिया गया है।

मिश्रवंधु श्रों ने इस 'श्रादिकाल' के भीतर इतनी पुस्तको की श्रोर नामावली दी है-

१ भगवद्गीता

२ वृद्ध नवकार

३ वर्त्तमाल

४ समतसार

५ पत्तलि

६ भ्रानन्य योग

७ जंबूस्वामी रासा

८ रैवतिगिरि रासा

६ नेमिनाथ चउपई

१० उवएस-माला ( उपदेशमाला )

इनमें से न० १ तो पीछे की रचना है, जैसा कि उसकी इस भाषा से रपष्ट है—

स्पष्ट है— तेहि दिन कथा कीन सन लाई। हिर के नाम गीत चित श्राई॥

सुमिरों गुरु गोविंद के पार्ड । श्रगम श्रपार है जाकर नार्ड ॥ जो वीररस की पुरानी परिपाटी के श्रनुसार कहीं वर्णों का द्वित्व देखकर प्राकृत भाषा श्रीर कहीं चौपाई देखकर ही श्रवधी या वैसवाड़ी समक्ते हैं, जो भाव को 'थाट' श्रीर विचार को 'कीलिंग' कहते हैं वे यदि उद्धृत पद्यों को संवत् १००० के क्या संवत् ५०० के भी बताएँ तो कोई श्राश्चर्य की बात नहीं । पुस्तक की संवत्-सूचक पंक्ति का यह गड़बड़ पाठ ही सावधान करने के लिये काफी है—'सहस सो सपूरन जाना।"

श्रव रहीं शेष नौ पुस्तकें। उनमे नं० २, ७, ६ श्रौर १० जैनधर्म के तत्त्व-निरूपण पर हैं श्रौर साहित्य-कोटि मे नहीं श्रा सकतीं। नं० ६ योग की पुस्तक है। नं० ३ श्रौर नं० ४ केवल नोटिस मात्र हैं; विषयों का कुछ भी विवरण नहीं है। इस प्रकार केवल दो साहित्यिक पुस्तकें बचीं जो वर्णनात्मक (डेस्किप्टिव) हैं—एक मे नद के ज्योनार का वर्णन है, दूसरी मे गुजरात के रैवतक पर्वत का। श्रतः इन पुस्तकों की नामावली से मेरे निश्चय में किसी प्रकार का श्रांतर नहीं पढ़ सकता। यदि ये मिन्न मिन्न प्रकार की ६ पुस्तकें साहित्यिक भी होतीं तो भी मेरे नामकर्ण मे कोई बाधा नहीं डाल सकती थीं; क्योंकि मैने ६ प्रसिद्ध वीरगाथात्मक पुस्तकों का उल्लेख किया है।

एक ही काल और एक ही कोटि को रचना के भीतर नहाँ भिन्न भिन्न के प्रकार की परंपराएँ चली हुई पाई गई हैं वहाँ अलग शालाएँ करके सामग्री का विभाग किया गया है। जैसे, भिक्तकाल के भीतर पहले तो दो कान्य-धाराएँ— निर्मुण धारा और सगुण धारा—निर्दिष्ट की गई हैं। फिर प्रत्येक धारा की दो दो शालाएँ सपष्ट रूप से लिचत हुई हैं—निर्मुण, धारा की ज्ञानाश्रयी और प्रमानी (स्की) शाला तथा सगुण धारा की रामभिक्त और कृष्ण-भिक्त शाला। इन धाराओं और शालाओं की प्रतिष्ठा यो ही मनमाने हँग पर नहीं की गई है। उनकी एक दूसरी से अलगं करनेवाली विशेषताएँ अच्छी तरह दिखाई भी गई हैं और देखते ही ध्यान में आ भी-जायंगी।

रीति-काल के भीतर रीतिबद्ध रचना की जो परपरा चली है उसका उप-विभाग करने का कोई सगत आधार मुक्ते नहीं मिला। रचना के खरूप आदि में कोई स्पष्ट भेद निरूपित किए बिना विभाग कैसे किया जा सकता है ? किसी काल-विस्तार को लेकर यों ही पूर्व और उत्तर नाम देकर दो हिस्से कर डालना ऐतिहासिक विभाग नहीं कहला सकता। जब तक पूर्व और उत्तर के अलग अलग लच्चण न बताए जायेंगे तब तक इस प्रकार के विभाग का कोई अर्थ नहीं। इसी प्रकार थोडे थोडे अंतर पर होनेवाले कुछ प्रसिद्ध कियों के नाम पर अनेक काल बॉध चलने के पहले यह दिखाना आवश्यक है कि प्रत्येक काल-प्रवर्त्तक कि का यह प्रभाव उसके काल मे होनेवाले सब कियों में सामान्य रूप से पाया जाता है। विभाग का कोई पुष्ट आधार होना चाहिए। रीतिबद्ध ग्रंथो की बहुत गहरी छानबीन और सूच्म पर्व्यालोचना करने पर त्रागे चलकर शायद विभाग का कोई त्राधार मिल जाय, पर त्रभी तक मुक्ते नहीं मिला है।

रीति-काल के संबंध में टो बातें श्रीर कहनी हैं। इस काल के किवयों के परिचयात्मक वृत्तों की छानबीन में मैं श्रिधिक नहीं प्रवृत्त हुश्रा हूँ, क्योंकि मेरा उद्देश्य श्रपने साहित्य के इतिहास का एक पक्का श्रीर व्यवस्थित ढॉचा खड़ा करना था, न कि किव-कीर्तन करना। श्रतः किवयों के परिचयात्मक विवरण मेने प्रायः मिश्रबंधु विनोद से ही लिए है। कहीं कहीं कुछ किवयों के विवरणों में परिवर्द्धन श्रीर परिष्कार भी किया है; जैसे, ठाकुर, दीनदयाल गिरि, रामसहाय श्रीर रिकक-गोविंद के विवरणों में। यदि कुछ किवयों के नाम छूट गए या किसी किव की किसी मिली हुई पुस्तक का उल्लेख नहीं हुश्रा तो इससे मेरी कोई बड़ी उद्देश्य-हानि नहीं हुई। इस काल के भीतर मैने जितने किव लिए हैं या जितने ग्रथों के नाम दिए हैं उतने ही जरूरत से ज्यादा मालूम हो रहे हैं।

रीतिकाल या श्रीर किसी काल के कियों की साहित्यिक विशेषतार्शों के संबंध में मैंने को सित्तिप्त विचार प्रकट किए हैं वे दिग्दर्शन मात्र के लिये। इतिहास की पुस्तक में किसी किव की पूरी क्या श्रधूरी श्रालोचना भी नहीं श्रा सकती। किसी किव की श्रालोचना लिखनी होगी तो स्वतंत्र प्रबंध या पुस्तक के रूप में लिखूंगा। बहुत प्रसिद्ध कियों के सबंध में ही थोड़ा विस्तार के साथ लिखना पड़ा है। पर वहाँ भी विशेष विशेष प्रवृत्तियों का हो निर्धारण किया गया है। यह श्रवश्य है कि उनमें से कुछ प्रवृत्तियों को मैंने रसोपयोगी श्रीर कुछ को बाधक कहा है।

श्राधुनिक काल में गद्य का श्राविभीव सबसे प्रधान साहित्यिक घटना है। इस सिलये उसके प्रसार का वर्णन विशेष विस्तार के साथ करना पड़ा है। इस थोड़े से काल के बीच में हमारे साहित्य के भीतर जितनी श्रानेकरूपता का विकास हुश्रा है उतनी श्रानेकरूपता का विधान कभी नहीं हुश्रा था। पहले मेरा विचार श्राधुनिक काल को 'द्वितीय उत्थान' के श्रारंभ तक

लाकर उसके आगे की प्रवृत्तियों का सामान्य और संतिप्त उल्लेख करके ही छोड़ देने का था, क्योंकि वर्तमान लेखकों, और कवियों के संबंध में कुछ लिखना अपने सिर एक बला मोल लेना ही समक्त पड़ता था। पर जी न माना । वर्तमान सहयोगियों तथा उनकी अमूल्य कृतियों का उल्लेख भी थोड़े बहुत विवेचन के साथ डरते डरते किया गया।

वर्तमान काल के अनेक प्रतिमा-छपन और प्रभावशाली लेखको और किवियों के नाम जल्दी में या भूल से छूट गए होंगे। इसके लिये उनसे तथा उनसे भी अधिक उनकी कृतियों से विशेष रूप में परिचित महानुभावों से चमा की प्रार्थना है। जैसा पहले कहा जा चुका है, यह पुस्तक जल्दी में तैयार करनी पड़ी है इससे इसका जो रूप में रखना चाहता था वह भी इसे पूरा पूरा नहीं प्राप्त हो सका है। किवियों और लेखकों के नामोल्लेख के संबंध में एक बात का निवेदन और है। इस पुस्तक का उद्देश्य संग्रह नहीं था। इससे आधुनिक काल के अंतर्गत सामान्य लच्चणों और प्रवृत्तियों के वर्णन की ओर ही अधिक ध्यान दिया गया है। अगले संस्करण में इस काल का प्रसार कुछ और अधिक हो सकता है।

कहने की ग्रावश्यकता नहीं कि हिंदी-साहित्य का यह इतिहास 'हिंदी-शब्द-सागर' की भूमिका के रूप में 'हिंदी-साहित्य का विकास' के नाम से सन् १६२६ के जनवरी महीने में निकल चुका है। इस ग्रलग पुस्तकाकार संस्करण में बहुत सी बातें बढ़ाई गई है—विशेषतः ग्रादि ग्रीर अत में। 'ग्रादि काल' के भीतर ग्रपग्रंश की रचनाएँ भी ले ली गई हैं क्योंकि वे सदा से 'भाषा-काव्य' के ग्रंतर्गत ही मानी जाती रही हैं। किंव परंपरा के बीच प्रचित्त जनश्रुति कई ऐसे प्राचीन भाषा-काब्यों के नाम गिनाती चली ग्राई है जो ग्रपग्रंश में हैं—वैसे, कुमारपालचरित ग्रीर शार्ड्य पर-कृत हम्मीररासों। 'हम्मीररासों' का पता नहीं है। पर 'प्राकृत-पिंगल-सूत्र' उलटते पुलटते मुक्ते हम्मीर के ग्रुद्धों के वर्णन-वाले कई वहुत ही ग्रोजस्वी पद्य, छंदों के उदाहरण में, मिले। मुक्ते पूर्ण निश्चय हो गया है कि ये पद्य शार्ड्य के प्रसिद्ध 'हमीररासों' के ही हैं।

ग्राधिनिक काल के श्रत में वर्तमान काल की कुछ विशेष प्रवृत्तियों के वर्णन

को थोड़ा श्रौर पल्लिवत इसिलये करना पड़ा जिसमें उन प्रवृत्तियों के मूल का ठीक ठीक पता केवल हिंदी पढ़नेवालों को भी हो जाय श्रौर वे घोखे में न रहकर स्वतंत्र विचार में समर्थ हो।

मिश्रवंधुश्रों के प्रकाड किवृत्त-संग्रह- 'मिश्रवंधु-विनोद' का उल्लेख हो चुका है। 'रीतिकाल' के किवयों के परिचय लिखने में मैंने प्रायः उक्त ग्रंथ से ही विवरण लिए हैं श्रतः श्राधुनिक शिष्टता के श्रनुसार उसके उत्साही श्रीर परिश्रमी संकलन-कर्त्ताश्रों को घन्यवाद देना मैं बहुत जरूरी समक्ता हूं। हिंदी-पुस्तकों की खोज की रिपोटें भी मुक्ते समय समय पर—विशेषतः सदेह के स्थल श्राने पर उल्टनी पड़ी हैं। राय साहब बाबू श्यामसुंदर दास बी० ए० की 'हिंदी-कोविद-रलमाला,' श्रीयुत पं० रामनरेश त्रिपाठी की 'कविता-कौमुदी' तथा श्रीवियोगी हरिजी के 'वजमाधुरी सार' से भी बहुत कुळ सामग्री मिली है, श्रतः उक्त तीनो महानुभावों के प्रति मैं श्रपनी कृतज्ञता प्रकट करता हूं। 'श्राधुनिक काल' के प्रारंभिक प्रकरण लिखते समय जिस कठिनता का सामना पड़ा उसमें मेरे बड़े पुराने मित्र पं० केदारनाथ पाठक ही काम श्राए। पर न श्राज तक मैंने उन्हे किसी बात के लिये धन्यवाद दिया है, न श्रव देने की हिम्मत कर सकता हूं। 'धन्यवाद' को वे 'श्राजकल की एक बदमाशी'' समक्तते हैं।

इस कार्य में मुक्तसे ज़ों भूलें हुई हैं उनके सुघार की, जो त्रुटियाँ रह गई हैं उनकी पूर्ति की श्रोर जो श्रपराध बन पड़े हैं उनकी चमा की पूरी श्राशा करके ही मैं श्रपने श्रम से कुछ संतोष लाम कर सकता हूं।

काशी ग्राषाढ़ शुक्त ५, १६८६ }

रामचंद्र शुक्क

## संशोधित श्रौर प्रवर्द्धित संस्करण के संबंध में दो बातें

कई संस्करणों के उपरान्त इस पुस्तक के परिमार्जन का पहला अवसर मिला, इससे इसमें कुछ आवश्यक संशोधन के अतिरिक्त बहुत सी बातें बढ़ानी पड़ीं।

'श्रादिकाल' के भीतर वज्रयानी सिद्धों श्रीर नाथपंथी योगियों की परंपराश्रों का कुछ विस्तार के साथ वर्णन यह दिखाने के लिये करना पड़ा कि कबीर द्वारा प्रवर्तित निर्णुण संत-मत के प्रचार के लिये किस प्रकार उन्होंने पहले से रास्ता तैयार कर दिया था। दूसरा उद्देश्य यह स्पष्ट करने का भी था कि सिद्धों श्रीर योगियों की रचनाएँ साहित्य-कोटि में नहीं श्राती श्रीर योग-घारा काव्य या साहित्य की कोई घारा नहीं मानी जा सकती।

'मिक्त-काल' के अतर्गत स्वामी रामानद और नामदेव पर विशेषरूप से विचार किया गया है; क्योंकि उनके संबंध में अनेक प्रकार की बाते प्रचलित हैं। 'रीति-काल' के 'सामान्य परिचय' में हिंदी के अलंकार-ग्रंथों की परंपरा का उद्गम और विकास कुछ अधिक विस्तार के साथ दिखाया गया है। घनानंद आदि कुछ मुख्य मुख्य कवियों का आलोचनात्मक परिचय मी विशेष रूप में मिलेगा।

'श्राधुनिक काल' के भीतर खड़ी बोली के गद्य का इतिहास इघर जो कुछ सामग्री मिली है उसकी दृष्टि से एक नए रूप में सामने लाया गया है। हिंदी के मार्ग मे जो जो विलच्च बाधाएँ पड़ी हैं उनका भी स्विस्तर उद्धेख है। पिछले संस्करणों में वर्त्तमान श्रर्थात् श्राजकल चलते हुए साहित्य की मुख्य प्रवृत्तियों का संकेत मात्र करके छोड़ दिया गया था। इस संस्करण में सम-सामयिक साहित्य का श्रव तक का श्रालोचनात्मक विवरण दे दिया गया है जिससे श्राजतक के साहित्य की गति-विधि का पूरा परिचय प्राप्त होगा।

श्राशा है कि इस संशोधित श्रीर प्रवर्द्धित रूप में यह इतिहास विशेष उपयोगी सिद्ध होगा।

ग्रज्ञय तृतीया संवत् १६६७

रामचंद्र शुक्ल

### प्रकाशक का वक्तव्य

इस पुस्तक का यह नवीन संस्करण इसके विद्वान् लेखक द्वारा संशोधित श्रीर प्रविधित रूप में पाठकों की सेवा में उपिक्षत है। लेखक तथा प्रकाशक ने इसकी अनुदिन बढ़ती हुई माँग को देखकर इसे शीघ से शीघ प्रकाशित करने का घोर प्रयंत किया, किंतु जिस रूप में इसको निकालने का विचार था वह अत्यंत अमसाध्य होने के कारण समय पर न निकल सका जिससे पाठकों, विशेषकर परीचार्थियो, को बड़ा कष्ट उठाना पड़ा। पर पाठको की सुविधा को सर्वोपरि रखते हुए हमे प्रस्तुत रूप में पुस्तक को प्रकाशित करना पड़ रहा है। लेखक को कुछ नवीन कवियो श्रीर लेखकों के विषय में लिखना अभी शेष था। इसके लिये हम चम्य हैं। अगले संस्करण में उसकी पूर्ति अवश्य कर दी जायगी।

प्रधान मंत्री, काशी-नागरीप्रचारिणी सभा

लेखक का श्रयानक देहावसान हो जाने से नई धारा के कई वर्तमान किवयों का विवेचन विस्तृत रूप में नहीं प्राप्त हो सका। फलतः 'पंजाब संस्करण' में जो संचित्त विवेचन छापा गया था वही इस ग्रंथ में, पृष्ठ ६२३ के श्रांतिम श्रमुच्छेद से लेकर पृष्ठ ६३० तक उद्धृत कर दिया गया है।

जन्माष्टमी, संवत् १६६६

## विषय-सूची

## (दिए हुए अंक पृष्ठों के हैं )

#### काल-विभाग

जनता श्रीर साहित्य का संबंध, १ ; हिंदी साहित्य के इतिहास के चरि काल १ ; इन कालों के नामकरण का तात्पर्य, १-२ ।

्र आद्दि-काल

#### प्रकरण १

#### सामान्य परिचय

हिदी गरिहत्य का आविभाव काल, ३ ; प्राकृतामास हिंदी के सबसे पुराने पद्य, ३ ; आदिकाल की अविध, ३ ; इस काल के आरंभ की अनिर्दिष्ट लोक प्रवृत्ति, ३ ; 'रासो' की प्रबंध-परपरा, ई-४ ; इस काल की साहित्यक सामग्री पर विचार, ४ ; अपभ्रंश-परंपरा, ५ ; देशी भाषा, ५ ।

## प्रकरण २ व अप्रअंश-काल

त्रपभंश या लोक-प्रचलित कान्य-भाषा के साहित्य का श्राविभीव-काल, ६; इस कान्य-भाषा के विषय, ६; 'श्रपभंश' शब्द की न्युत्पत्ति, ६; जैन ग्रंथकारों की श्रपभश रचनाएँ, ७; इनके छंद, ७; नौद्धों का वज्रयान संप्र-दाय, ७; इसके सिद्धों की भाषा, ७; इन सिद्धों की रचना के कुछ, नमूने, ६-११; नौद्ध धर्म का तात्रिक रूप, ११; ''संध्या भाषा'', १२; वज्रयान संप्र-दाय का प्रभाव, १२; इसकी महासुह श्रवस्था, १३; गोरखनाथ के नाथपंथ की मूल, १३; इसकी वज्रयानियों से भिन्नता, १३; गोरखनाथ का समय,

१३-१४; नवनाथ, १५; मुसलमानो श्रोर भारतीय योगियों का संसर्ग, १५; गोरखनाथ की हठयोग-साधना, १६; 'नाथ' संप्रदाय के सिद्धांत, १६-१७; इनका वज्रयानियों से साम्य, १७; 'नाथ' पंथ' की भाषा, १८; इस पंथ का प्रभाव, १८; इसके ग्रंथ, १८; इन ग्रंथों के विषय, १६; साहित्य के इतिहास में केवल भाषा के विकास की दृष्टि से इनका विचार, १६-२०; ग्रंथकार-परिचय, २१-२६; विद्यापित की श्रपभ्रंश रचनाएँ, २६; श्रपभ्रंश कविताश्रों की भाषा, २७-२८।

#### प्रकरण है

#### देशभाषा कान्य

#### वीरगाथा

देशभाषा-कान्यों की प्रामाणिकता में संदेह, २६; इन कान्यों की भाषा और छंद, २६; तत्वालीन राजनीतिक परिस्थिति, २६-३०; वीरगाथाओं का ग्राविर्माव, ३०; इनके दो रूप, ३१; 'रासो' शब्द की न्युत्पत्ति, ३२; ग्रंथ-परिचय, ३२-३८; ग्रंथकार-परिचय, ३८-५२।

#### प्रकरण ४

## फ़्रदकल रचनाएँ

लोकभाषा के पद्य, ५३; खुसरो, ५३-५६; विद्यापित ५७-५६।

#### पूर्व मध्यकाल

भक्तिकाल (१३७५-१७००)

#### प्रकरण १

#### सामान्य परिचय

इस काल की राजनीतिक ग्रौर धार्मिक परिस्थिति, ६०-६२; मिक्त का अवाह, ६२; इसका प्रभाव ६२-६३; सगुगा भक्ति की प्रतिष्ठा, ६३; हिंदू मुसलमान दोनों के लिये एक 'सामान्य मिक्तमार्ग' का विकास, ६३; इसके मूल स्रोत, ६४; नामदेव का मिक्तमार्ग, ६४; कबीर का निर्गुण-पंथ', ६४; निर्गुण-पंथ श्रीर नाथपंथ की श्रंतस्साधना में भिन्नता, ६४; निर्गुणोपासना के मूल स्रोत, ६४; निर्गुण-पंथ का जनता पर प्रभाव, ६४-६५; मिक्त के विभिन्न मार्गों पर सापेत्रिक दृष्टि से विचार, ६५; कबीर के सामान्य भिक्तमार्ग का स्वरूप, ६५-६६; नामदेव, ६६; इनकी हिंदी-रचनाश्रों की विशेषता, ६६; इनपर नाथपंथ का प्रभाव, ६६; इनकी गुरु-दीचा, ६८; इनकी मिक्त के चमत्कार, ६८; इनकी निर्गुन बानी, ६६; इनकी भाषा, ७०; निर्गुणपथ के मूल स्रोत, ७०; इसके प्रवर्त्तक, ७०; निर्गुण धारा की दो शाखाएँ, ७१; ज्ञानाश्रयी शाखा श्रीर उसका प्रभाव, ७१; प्रेममार्गी सूकी शाखा का स्वरूप, ७१-७२; सूकी कहानियों का श्राधार, ७२; कवि ईश्वरदास की 'सत्यवती कथा', ७२-७४; सूकियों के प्रेम-प्रवंधों की विशेषताएँ, ७४; कबीर के रहस्यवाद की सूकी-रहस्यवाद से भिन्नता, ७४; सूकी कवियों की भाषा, ७४; सूकी रहस्यवाद में भारतीय साधनात्मक रहस्यवाद का समावेश, ७४।

#### मकरण-२

## निर्गुण घारा

#### ज्ञानाश्रयी शाखा

कवि-परिचय, ७५ ६१; निर्गुणमार्गी संत कवियो पर समष्टि रूप से विचार, ६२-६३।

#### प्रकरण ३

#### शेममागीं (सूफी) शाखा

कवि-परिचय, ६४-१००: स्फी कवियों की कचीर से मिन्नता, १०१; प्रेम-गाथा-परपरा की समाप्ति, ११५; स्फी ब्राख्यान-काव्य का हिंदू कवि, ११५।

## प्रकरण है

#### सगुण घारा

#### रामभक्ति शाखा

श्रद्धैतवाद के विविध-स्वरूप, ११६; वैष्ण्व श्रीसंप्रदाय, ११६; रामानंद का समय, ११६-११७; इनकी गुरु-परंपरा, ११७-११८; इनकी उपासना पद्धित, ११८: इनकी उदारता, ११८-११६; इनके शिष्य, ११६; इनके ग्रंथ, ११६; इनके बृत्त के संबंध में प्रवाद, १२०; इन प्रवादों पर विचार, १२०-१२४; किव परिचय, १२४-१५०; इनुमानकी की उपासना के ग्रंथ, १५०-१५१; राम-भक्ति काव्य-धारा की सबसे बड़ी विशेषता, १५१; भिक्त के पूर्ण स्वरूप का विकास, १५१ ५२; रामभिक्त की श्रंगारी भावना, १५२-५४।

#### प्रकरण ५

#### कृष्णभक्ति शाखा

### प्रकर्ण ६

## भक्तिकाल की फुरकल रचनाएँ

भिनवान्य प्रवाह उमड़ने का मूल कारण, १६६; पठान शासकों का भारतीय साहित्य एवं सस्कृति पर प्रभाव, १६६-१६७; कवि-परिचय, १६८-२३०; स्कृति रचनार्थों के अतिरिक्त भक्ति काल के अन्यं आख्यान कान्य, १२०-२३१।

### उत्तर मध्यकाल

## रीतिकाल (१७००-१९००)

## प्रकरण १

#### सामान्य परिचय

रीतिकाल के पूर्ववर्ती लच्ला-ग्रंथ, २३२; रीति परंपरा का आरंभ, २३२; रीति-ग्रंथों के आधार, २३३; इनकी अखंड परंपरा का आरंभ, २३३; संस्कृत रीति-प्रंथों से इनकी भिन्नता, २३३; इस भिन्नता का परिणाम, २३३; लच्चण ग्रंथकारों के ग्राचार्यत्व पर विचार, २३४; इन ग्रंथों के ग्राघार, २३४; शास्त्रीय दृष्टि से इनकी विवेचना, २३४-२३६ रीति-ग्रंथकार कवि ग्रीर उनका उद्देश्य, २३६-३७; इनकी कृतियों की विशेषताएँ, २३७; साहित्य विकास पर रीति-परंपरा का प्रभाव, २३७; रीति-प्रथों की भाषा, २३७-४० रीति कवियों के छंद श्रीर रस, २४१-।

### प्रकरण २

रीति-ग्रंथमार कवि-परिचर्य, २४२-३२१।

## व्रकरण ३

## रीतिकाल के अन्य कवि

इनके काव्य के स्वरूप और विषय, ३२२; रीति ग्रंथकारों से इनकी भिन्नता, ३२२; इनकी विशेषताएँ, ३२२; इनके ६ प्रधान वर्ग-(१) शृंगारी कवि, ३२२; (२) कथा प्रबंधकार, ३२२-३२३; (३) वर्णनात्मक प्रवंधकार, ३२३; (४) स्किकार, ३२३-२४; (५) ज्ञानोपदेशक पद्यकार; ३२४; (६) भक्त किन, ३२४; वीररस की फुटकल कविताएँ, ३२४-२५; इस काल का गद्य साहित्य, ३२५; कवि-परिचय, ३२५-४०२ ।

## आधुनिक काल

(संवत् १९००-१९८०)

गद्य खंड

#### प्रकरण ?

गद्य का विकास

## श्राधुनिक काल के पूर्व गद्य की श्रवस्था

( व्रजभाषा गद्य )

गोरखपंथी ग्रंथों की भाषा का स्वरूप, ४०३-०४; कृष्ण-भक्ति शाखा के गद्य-ग्रंथों की भाषा का स्वरूप, ४०४-०५; नाभादास के गद्य का नमूना, ४०५; उन्नीसवीं शताब्दी में ग्रोर उसके पूर्व लिखे गए ग्रन्य गद्य-ग्रंथ, ४०५ ०६; इन ग्रंथों की भाषा पर विचार, ४०६; काब्यों की ठीकाग्रो के गद्य का स्वरूप, ४०६-०७।

#### (खड़ी बोली-गद्य)

शिष्ट समुदाय में खड़ी बोली के व्यवहार का श्रारंभ, ४०७; फारची मिश्रित खड़ी बोली या रेखता में शायरी, ४०८; उर्दू-सिहत्य का प्रारंभ, ४०८; खड़ी बोली के स्वाभाविक देशी रूप का प्रसार, ४०८; खड़ी बोली के श्रास्तित्व श्रीर उसकी उत्पत्ति के संबंध में भ्रम, ४०८; इस भ्रम का कारण, ४०८; ग्रापभूश काव्य-परपरा में खड़ी बोली के प्राचीन रूप की क्तलक, ४०६; संत कवियों की वानी की खड़ी बोली, ४०६; गंग किव के गद्य-ग्रंथ में उसका रूप, ४०६-१०; इस बोली का पहला ग्रंथकार, ४१०-११; पंडित दीलतराम के श्रमुवाद ग्रंथ में इसका रूप, ४११ १२; 'मंडोवर का वर्णन' में इसका रूप, ४१२; इसके प्राचीन कथित साहित्य का श्रमुमान, ४१२; व्यवहार के शिष्ट-भाषा रूप में इसका ग्रहण, ४१३; इसके स्वामाविक रूप की मुसलमानी दरवारी रूप—उर्दू—से भिन्नता, ४१३; गद्य-साहित्य में इसके प्रादुर्भाव श्रीर व्यापकता का कारण, ४१३-१४;

जान गिलकाइस्ट. द्वारा इसके स्वतंत्र अस्तित्व की स्वीकृति, ४१४; गद्य की एक साथ परंपरा चलानेवाले चार प्रमुख लेखक—(१) मुंशी सदासुख लाल श्रौर उनकी माषा, ४१४-१६; (२) इंशा अल्ला खॉ श्रौर उनकी भाषा, ४१६-१६; (३) लल्लूलाल श्रीर उनकी भाषा, ४१६-२१; सदासुख लाल की माषा से इनकी भाषा की भिन्नता, ४२०; (४) सदल मिश्र श्रीर उनकी भाषा, ४२१-२२; लल्लूलाल की म बा से इनकी भाषा की भिन्नता, ४२२; इन चारों लेखकों की भाषा का सापेच्चिक महत्त्व, ४२१, हिंदी में गद्य-साहित्य-परंपरा का प्रारंम, ४२२; इस गद्य के प्रसार में ईसाइयों का योग, ४२३; ईसाई धर्मप्रचारकों की माषा का रूप, ४२३-२४; मिशन सोंसाइटियो द्वारा प्रकाशित पुस्तकों की हिंदी, ४२४-२६; ब्रह्म-समाज की स्थापना, ४२६; राजा राममोहन राय के वेदांत-भाष्य त्रानुवाद की हिंदी, ४२७; 'उदंत मार्त्तंड' पत्र की भाषा, ४२७२८; श्रॅगरेनी शिचा प्रसार, ४२८ २६; सं० १८६० के पूर्व की श्रदालती भाषा, ४२६-३०; अदालतो मे हिंदी-प्रवेश और उसका निष्कासन, ४३०; उर्दू-प्रसार के कारण, ४३०; काशी और आगरे के संमाचार-पत्रो की मार्षा, ४३१-३२; शिच्चा-क्रम मे हिंदी-प्रवेश का विरोध, ४३३; हिदी-उर्दू के संबंध मे गार्सो द तासी का मत, ४३३-३५।

### प्रकरण २

### गद्य-साहित्य का आंविभवि

हिंदी के प्रति मुसलमान अधिकारियों के भाव, ४३६; शिन्तोपयोगी हिंदी पुत्तकें, ४३७; राजा शिवप्रसाद की भाषा, ४३०-३६; राजा लच्नणसिंह के अनुवादों की भाषा, ४४०; फ्रेडरिक पिनकाट का हिंदी प्रेम, ४४१; राजा शिवप्रसाद के 'गुटका' की हिंदी, ४४२; 'लोकिमिन्न' और 'अवघ-अखनार' की भाषा, ४४२-४३; बाबू नवीनचंद्र राय की हिंदी-सेवा, ४४३; गार्कों द तासी का उर्दू-पन्तपात, ४४४; हिंदी गद्य-प्रसार में आर्थ-समाज का योग, ४४५; पंक अद्धाराम की हिंदी सेवा, ४४५-४७; हिंदी-गद्य-भाषा का स्वरूप निर्माण, ४४७-४८।

## श्रीधुनिक गद्य साहित्य-परंपरां का प्रवर्तन

### प्रथम उत्थान

( सं० १६२५-५० )

भारतेंद्र का प्रभाव, ४६६; उनके पूर्ववर्ती श्रीर समकालीन लेखकों से उनकी शैली की भिन्नता, ४४६; गद्य-षाहित्य पर उनका प्रभाव, ४४६; खड़ी-बोली-गद्य को प्रकृत-साहित्यिक-रूप-प्राप्ति, ४५०; भारतेदु श्रौर उनके सहयोगियों की रौली, ४५०-५२; इनका दृष्टि-चेत्र ग्रीर मानसिक अवस्थान, ४५२; हिंदी का ग्रारंभिक नाट्य-साहित्य, ४५३-५४; भारतेदु के लेख ग्रौर निवंघ, ४५४-५५; हिंदी का पहला मौलिक उपन्यास, ४५५; इसका परवर्ती उपन्यास-साहित्य, .४५५-५६; भारतेदु-जीवन-काल की पत्र-पत्रिकाऍ, ४५६-५६; **'सारतेंदु** हरिश्चंद्र—४५६-६४; उनकी जगनाथ-यात्रा, ४५६; उनका पहला अन्दित नाटक, ४५६; उनकी पत्र-पत्रिकाएँ, ४५६; उनकी 'हरिश्चंद्र-चंद्रिका' की भाषा, ४५६; इस 'चद्रिका' के सहयोगी, ४६०; इसके मनोरंजक लेख, ४६०; भारतेंदु के नाटक, ४६०-६१; इनकी विशेषताऍ, ४६१; उनकी सर्वतोमुखी प्रतिभा, ४६१-६२; उनके सहयोगी, ४६२; उनकी शैली के दो रूप, ४६२-६४। पं प्रतापनारायण मिश्र-४६४-६८; भारतेदु से उनकी शैली की भिन्नता, ४६५; उनका पत्र, ४६५; उनके विपंय, ४६५; उनके नाटक, ४६६ चिं खाल-कृष्या भट्ट—४६६-६८; उनका 'हिदी-प्रदीप', ४६६; उनकी शैली, ४६६; उनके गद्य-प्रबंध, ४६७; उनके नाटक, ४६८। पं० र्वश्री**नाराय**ण चौघरी—४६८-७२; उनकी शैली की विलच्छाता, ४६६; उनके नाटक ४६६-७०; उनकी पत्र-पत्रिकाएँ, ४७०-७१; समालोचना का स्त्रपात्र, ४७१। लाला शीनिचासदास-४७२-७४; उनके नाटक, ४७२-७३; उनका उपन्यास, ४७३। ठाकुर जगन्नोहत सिद्ध—४७४-७६; उनका प्रकृति-प्रेम, ४७४ ; उनदी शैली की विशेषता, ४७४-७५ । यावू तोताराम-४७६-७७; उनमा पत्र, ४७६; उनकी हिंदी-सेवा, ४७६; भारतेंदु के झन्य सहयोगी, ४७७-८२। हिंदी फा प्रचारकार्य-४८२-८७; इतमें वाघाएँ, ४८२; भारतेंदु ग्रीर उनके सहयोगियां का उद्योग, ४८२-८३; नाशी-नागरीप्रचारिसी

सभा की स्थापना, ४८३ ; इसके सहायक और इसका उद्देश्य, ४८३ ; बिलया में भारतेंद्र का व्याख्यान, ४८४ ; पं• गौरीदत्त का प्रचार-कार्य, -४८४ ; सभा द्वारा नागरी-उद्धार के लिये उद्योग, ४८५ ; सभा के साहित्यक आयोजन; ४८५-८७; सभा स्थापना के बाद की चिता और व्यमता, ४८७।

#### प्रकरण ३

गद्य-साहित्य का प्रसार

### द्वितीय चत्थान

(१६५०-७५)

## सामान्य परिचय

इस काल की चिंताएँ और आकाचाएँ, ४८८; इस काल के लेखको की भाषा, ४८८–६०; इनके विषय और शैली, ४६०–६१; इस काल के नाटक, निवध, समालोचना और जीवनचिरत, ४६१–६२। नाटक—४६३–६६; बंग भाषा से अन्दित, ४६३; अंगरेजी और संस्कृत से अन्दित, ४६३–६५, मौलिक, ४६५–६६। उपन्यास—४६६–५०१; अन्दित, ४६७–६८; मौलिक, ४६८–५०१। छोटी कहानियाँ—५०२–०५; आधुनिक कहानियों का स्वरूप-विकास, ५०२; पहली मौलिक कहानी, ५०३–०४; अन्य भावप्रधान कहानियाँ, ५०४; हिंदी की सर्वश्रेष्ठ कहानी, ५०४–०५; अन्य भावप्रधान कहानियाँ, ५०४; हिंदी की सर्वश्रेष्ठ कहानी, ५०४–०५; प्रमचद का उदय, ५०५। निवंध-लेखक की तत्त्वचितक या वैज्ञानिक से भिन्नता, ५०६–०७; निवंध-परंपरा का आरंभ, ५०७; दो अन्दित अंथ, ५०७–०८; निवंध लेखक परिचय, ५०८–२५। समालोचना—५२५–३१; भारतीय समालोचना का उद्देश्य, ५२५–२६; योरोपीय समालोचना, ५२६–२७; हिंदी मे समालोचना-साहित्य-विकास, ५२७–३१।

गद्य-साहित्य की वर्त्तमान गति तृशीय उत्थान

(सं० १९७५ से)

- परिस्थिति-दिग्दर्शन, ५३२; लेखंको ऋौर अथकारी की बढ़ती संख्या का

परिणाम, ५३२; कुछ लोगों की अनिधकार चेष्टा, ५३२-३३; आधुनिक भाषा का स्वरूप, ५३३;गद्य-साहित्य के विविध अंगों का सित्ति विवरण और उनकी प्रवृत्तियाँ, ५३३-३४; (१) उपन्यास-कहानी, ५३५-४२; (२) छोटी कहानियाँ, ५४२-४८; (३) नाटक, ५४८-५८; (४) निवंध ५५८-६१; (५) सिमालोचना और कान्य-मीमांसा, ५६२-७६।

## श्राधुनिक-काल

(सं० १९०० से...)

काव्य-खंड

#### प्रकरण ?

#### पुरानी घारा

प्राचीन काव्य परंपरा, ५७७; त्रजभाषा-काव्य-परंपरा के किवयों का परिचय, ५७८-८०; पुरानी परिपाटी से संबंध रखने के साथ ही साहित्य की नवीन गति के प्रवर्त्तन मे योग देनेवाले किव, ५८०; भारतेंदु द्वारा भाषा परिष्कार-कार्य, ५८०; उनके द्वारा स्थापित किव-समाज, ५८१; उनके भिक्त श्रंगार के पद, ५८१; किव परिचय, ५८१ ८७।

#### प्रकरण २

नई धारा

#### प्रथस उत्थान

(स॰ १९२५-५०)

काव्य-घारा का च्रेत्र-विस्तार, ५८८; विषयों की अनेकरूपता और उनके विधानहंग में परिवर्त्तन, ५८६; इस काल के प्रमुख कवि, ५८६; भारतेंदु वाणी का उच्यतम स्वर, ५८६; उनके काव्य-विषय और विधान का ढंग, ५६०-६१; प्रतापनारायण मिश्र के पद्यात्मक निबंध, ५६१; वद्रीनारायण चौघरी का कार्य, ५६२-६३; कविता में प्राकृतिक दृश्यों की संक्षिष्ट योजना, ५६४-६५; नए विषयों पर कविता, ५६६; खड़ी बोली कविता का विकास-क्रम, ५६६-६६।

### द्वितीय चत्थान

( सं० १९५०-७५ )

पंडित श्रीघर पाठक की कथा की सार्वभीम मार्मिकता, ६००; ग्रामगीतों की मार्मिकता, ६००-०१; प्रकृत स्वच्छंदतावाद का स्वरूप, ६०१-०३; हिदी-काव्य मे 'स्वच्छंदता' की प्रवृत्ति का सर्वप्रथम ग्रामास, ६०३; इसमें ग्रवरोध, ६०४; इस ग्रवरोध की प्रतिक्रिया, ६०४; श्रीधर पाठक, ६०४-०७; हरिग्रोध, ६०७-०६; महावीरप्रसाद द्विवेदी, ६१०-१२; द्विवेदी-मंडल के कवि, ६१२; इस मंडल के बाहर की काव्य-भूमि, ६२२-३८।

## तृतीय उत्थान

( सं॰ १९७५ से''') वर्तमान काव्य-धाराएँ सामान्य परिचय

खड़ी बोली पद्य के तीन रूप और उनका धापेत्तिक महत्त्व, ६३६; हिंदी के नए छदो पर विचार, ६३६-४१; कान्य के वस्तु-विधान और अमिन्यंजनशैली में प्रकट होनेवाली प्रचृत्तियाँ, ६४१-४४; खड़ी बोली में कान्यत्व का
स्फरण, ६४४-४५; वर्त्तमान कान्य पर काल का प्रभाव, ६४५-४६; चली
आती हुई कान्य-परंपरा के अवरोध के लिये प्रतिक्रिया, ६४७; नृतन परंपरा
प्रवर्त्तक किन, ६४७-४६; इनकी विशेषताएँ, ६५०; इनका वास्तविक लद्य,
६५०; रहस्यवाद, प्रतीकवाद और छायावाद, ६५०; हिंदी में छायावाद का
स्वरूप और परिणाम, ६५०-५१; भारतीय कान्यवारा से इसका पार्थक्य, ६५१;
इसकी उत्पत्ति का मूल स्रोत, ६५१-५२; 'छायावाद' शन्द का अनेकार्थी प्रयोग
६२५-५३; 'छायावाद' के साथ ही योरप के अन्य वादों के प्रवर्त्तन की अनिधकार चेष्टा, ६५३; 'छायावाद' की किवता का प्रभाव, ६५३-५४; आधुनिक
कविता की अन्य घाराएँ, ६५४-६५६; स्वाभाविक स्वच्छंदता की ओर प्रवृत्त किन, ६५६-५७; खड़ी बोली पद्य की तीन घाराएँ, ६५७-५८; अजभाषा कान्य- परंपरा, ६५६-६०; द्विवेदी काल में प्रवित्तित हुई खड़ी वोली काव्य-घारा, ६६०-६२; इस घारा के प्रमुख, ६६२-६७; छायावाद का प्रारंभ, ६६७; इसका स्वरूप, ६६८; इसके दो छार्थ, ६६८-६६; इन छार्थों के छानुसार छायावादी कवियों का वर्गीकरण, ६६६; इनकी कविता क स्वरूप, ६६६-७८; कवि-पित्चय, ६७८ ७२२।

# हिंदी-साहित्य का इतिहास

## काल-विभाग

जब कि प्रत्येक देश का साहित्य वहाँ की जनता की चित्तवृत्ति का संचित प्रतिबिंव दोता है तब यह निश्चित है कि जनता की चित्तवृत्ति के परिवर्त्तन के साथ साथ साहित्य के स्वरूप में भी परिवर्त्तन होता चला जाता है। श्रादि से यांत तक इन्हीं चित्तवृत्तियों की परंपरा को परखते हुए साहित्य-परंपरा के साथ उनका सामंजस्य दिखाना ही "साहित्य का इतिहास" कहलाता है। जनता की चित्तवृत्ति चहुत कुछ राजनीतिक, सामाजिक, सांप्रदायिक तथा धार्मिक परिस्थिति के श्रनु-सार होती है। श्रातः कारण-स्वरूप इन परिस्थितियों का किंचित् दिग्दर्शन भी साथ ही साथ श्रावर्यक होता है। इस दृष्टि से हिंदी-साहित्य का विवेचन करने में यह बात ध्यान में रखनी होगी कि किसी विशेष समय में लोगों में रुचि-विशेष का संचार श्रीर पोषण किंघर से श्रीर किस प्रकार हुशा। उपर्युक्त व्यवस्था के श्रनुसार हम हिंदी-साहित्य के ६०० वर्षों के इतिहास को चार कालों में विभक्त कर सकते हैं—

ग्रादिकाल ( नीरगाथा-काल, सवत् १०५०-१३७५ ) पूर्व मध्यकाल ( भक्तिकाल, १३७५-१७०० ) उत्तर मध्यकाल ( रीतिकाल, १७००-१६०० ) ग्राधुनिक काल ( गद्यकाल, १६००-१६८४ )

यद्यपि इन कालों की रचनात्रों की विशेष प्रवृत्ति के त्रानुसार ही इनका नामकरण किया गया है, पर यह न समक्तना चाहिए कि किसी काल मे त्रौर प्रकार की रचनाएँ होती ही नहीं थीं। जैसे मिक्तकाल या रीतिकाल को ले तो उसमे वीररस के त्रानेक काव्य मिलैंगें जिनमें वीर राजात्रों की प्रशंसा उसी ढंग की होगी जिस ढंग की वीरगाथा-काल में हुआ करती थी। अतः प्रत्येक काल का वर्णन इस प्रणाली पर किया जायगा कि पहले तो उक्त काल की विशेष प्रवृत्ति-स्चक उन रचनाओं का वर्णन होगा जो उस काल के लक्षण के अंतर्गत होंगी: पीछे संचेष में उनके अतिरिक्त और प्रकार की ध्यान देने योग्य रचनाओं का उल्लेख होगा।

## आदि काल

### प्रकरण १

### सामान्य परिचय

प्राक्त की ग्रांतिम श्रपभ्रंश ग्रवस्था से ही हिंदी-साहित्य का श्राविर्माव माना जा सकता है। उस समय जैसे "गाथा" कहने से प्राक्तत का बोध होता था वैसे ही "दोहा" या 'दूहा' कहने से श्रपभ्रंश या प्रचलित कान्यभाषा का पद्य सममा जाता था। श्रपभ्रंश या प्राक्ताभास हिंदी के पद्यो का सबसे पुराना पता तांत्रिक श्रोर योगमागीं बौद्धो की संप्रदायिक रचनाग्रों के भीतर विक्रम की सातवीं शताब्दी के श्रांतिम चरण में लगता है। मुंज श्रोर भोज के समय (संवत् १०५० के लगभग) में तो ऐसी श्रपभ्रंश या पुरानी हिंदी का पूरा प्रचार शुद्ध साहित्य या काव्यरचनाग्रों में भी पाया जाता है। श्रतः हिंदी-साहित्य का श्रादिकाल संवत् १०५० से लेकर संवत् १३७५ तक श्रर्थात् महाराज भोज के समय से लेकर हम्मीरदेव के समय के कुछ पीछे तक माना जा सकता है। यद्यपि जनश्रुति इस काल का श्रारंभ श्रोर पीछे ले जाती है श्रोर संवत् ७७० में भोज के पूर्वपुक्ष राजा मान के समासद पुष्य नामक किसी बंदीजन का दोहों में एक श्रलंकार-ग्रंथ लिखना बताती है (दे० शिवसिंहसरोज) पर इसका कहीं कोई प्रमाण उपलब्ध नहीं है।

श्रादिकाल की इस दीर्घ परपरा के बीच प्रथम डेढ़ सौ वर्ष के भीतर तो रचना की किसी विशेष प्रवृत्ति का निश्चय नहीं होता है—धर्म, नीति, श्रुंगार, वीर सब प्रकार की रचनाएँ दोहों में मिलती है। इस श्रानिर्दृष्ट लोक-प्रवृत्ति के उपरांत जब से मुसलमानों की चढ़ाइयों का श्रारम होता है तब से इम हिंदी-साहित्य की प्रवृत्ति एक विशेष रूप में वॅधती हुई पाते है। राजाश्रित किन श्रीर चारण जिस प्रकार नीति, श्रुंगार श्रादि के फुटकल दोहे राजसभाश्रों में सुनाया करते थे उसी प्रकार श्रपने श्राश्रयदाता राजाश्रों के पराक्रमपूर्ण चरितों या गाथाश्रों का

वर्णन भी किया करने थे। वहीं प्रवंध-परंपरा 'रासों' के नाम से पाई जाती है जिसे छन्त्य करके इस काल को हनने 'वीरगाथा-काल' कहा है।

दूसरी बात इस ग्रादिकाल के सर्वध में ध्यान देने की यह है कि इस काल की जो साहित्यक सामग्री प्राप्त है उसमे कुछ तो ग्रसंदिग्य है छोर कुछ संदिग्य है। ग्रसंदिग्य सामग्री जो कुछ प्राप्त है उसकी भाषा अपभ्रंश ग्रार्थात् प्राक्तताभास (प्राक्तत की रूढ़ियों ने गहुत कुछ वह ) हिंदी है। इस ग्रपभ्रंश या प्राक्रताभास हिंदी का ग्राभिप्राय यह है कि यह उस समय की ठीक बोलचाल की भाषा नहीं है जिस समय की इनकी रचनाएँ मिलती है। यह उस समय के कवियों की भाषा है। कवियों ने काव्य-परंपरा के श्रमुसार साहित्यक प्राक्तत के प्रयाने शब्द तो लिए ही हैं ( जैसे पीछे की हिंदी में तत्सम संस्कृत शब्द लिए जाने लगे ), विभक्तियों, कारकचिह्न ग्रीर कियाग्रों के रूप ग्रादि भी बहुत कुछ ग्रपने समय से कई सो वर्ष पुराने रखे हैं। बोलचाल की भाषा धिस-धिसाकर बिल्कुल जिस रूप में ग्रा गई थी सारा वहीं रूप न लेकर किंच, चारण ग्रादि भाषा का बहुत कुछ वह रूप व्यवहार में लाते थे जो। उनसे कई सो वर्ष पहले से कवि-परंपर रखती चली ग्राती थी।

श्रपभंश के जो नम्ने हम पर्यों में मिलते हैं वे उस काव्यभाषा के हैं जो श्रपने पुरानेपन के कारण बोलने की भाषा से कुछ श्रलग बहुत दिनों तक—शादिकाल के श्रत क्या उसके कुछ पीछे तक—पोथियों में चलती रही। विक्रम की चोदर्श्वी शताब्दी के मध्य में एक श्रोर तो पुगनी परंपरा के कोई किय—संभवतः शाई धर—हम्मीर की वीरता का वर्णन ऐसी भाषा में कर रहे थे—

चिलिश्र बीर हम्मीर पाश्रभर मेइणि कंपद् । दिगमग गढ़ शंधार धृलि सुररह श्राच्छाइहि ॥

दूसरी ह्योर खुमरो नियों दिल्ली में बेटे ऐसी बोलचान की भाषा में पहेलियाँ चौर सुकरियाँ फट रहे थे—

एक नार ने घत्रदत्त किया । सौंप मार पिंजरे में दिया ॥

दमी प्रकार १५वीं शताब्दी में एक प्रोर तो वियापित चोनचाल की

#### सामान्य परिचय

मैथिली के ग्रांतिरिक्त इस प्रकार की प्राकृताभास पुरानी काव्यभाषा भी भनते रहे—

वालचंद ेबिजावह भासा। दुहु नहिं लग्गइ दुजन-हासा॥ श्रौर दूसरी श्रोर कबीरदास अपनी अटपटी बानी इस बोली में सुना रहे थे—

> श्रिगन जो लागी नीर में कंदो जलिया सारि । उतर दिपण के पंडिता रहे विचारि विचारि ॥

सारांश यह कि अपभंश की यह परंपरा विक्रम की १५वी शताब्दी के मध्य तक चलती रही। एक ही किव विद्यापित ने दो प्रकार की भाषा का व्यवहार किया है—पुरानी अपभ्रश भाषा का और बोलचाल की देशी भाषा का। इन दोनों भाषाओं का भेद विद्यापित ने स्पष्ट रूप से सूचित किया है—

देसिल बग्रना सब जन मिद्दा। तें तैसन जंपग्रों श्रवहद्दा॥

ग्रथीत देशी भाषा ( बोलचाल की भाषा ) सबको मीठी लगती है, इससे वैसा ही अपभ्रंश ( देशी भाषा मिला हुग्रा ) मै कहता हूँ । विद्यापित ने ग्रपभ्रंश से भिन्न, प्रचलित बोलचाल की भाषा को "देशी भाषा" कहा है, ग्रतः हम भी इस ग्रथ मे इस शब्द का प्रयोग कही कही ग्रावश्यकतानुसार करेगे । इस ग्रादि-काल के प्रकरण मे पहले हम ग्रपभ्रंश की रचनाग्रों का संनित उल्लेख करके तब देशभाषा की रचनाग्रों का वर्णन करेगे।

### प्रकरण २

#### अपभंश काल

जब से प्राकृत बोलचाल की भाषा न रह गई तभी ने अपभंश-साहित्य का आविर्भाव समस्ता चाहिए । पहले बैसे 'गाथा' या 'गारा' कहने से प्राकृत का बोध होना था वैसे ही पीछे 'दोरा' या 'वृहा' कहने से अपभंश या लोकप्रचलित काव्यभाषा का बोध होने लगा। इस पुगनी प्रचलित काव्यभाषा में नीति, श्रंगार, वीर आदि की कविताएँ तो चली ही आती थी, जैन और बैदि धर्माचार्य अपने मतो की रत्ना ओर प्रचार के लिये भी इसमें उपदेश आदि की रचना करते थे। प्राकृत से विगड़कर जो रूप बोलचाल की भाषा ने अह्ण किया वह भी आगे चलकर कुछ पुशना पड़ गया और काव्य-रचना के लिये रूढ़ हो गया। अपभंश नाम उसी समय से चला। जब तक भाषा बोलचाल में थी तब तक वह भाषा या देशभाषा ही कहलाती रही, जब वह भी खादित्य की भाषा हो गई तब उसके लिये अपभंश शब्द का व्यवहार होने लगा।

भगत मुनि (विक्रम तीसरी शती) ने 'श्रपश्रंश' नाम न देकर लोकभाषा को 'देशभाषा' ही कहा है। वरर्शच के 'श्राक्ततप्रकारा' में भी श्रपश्रंश का उल्लेख नहीं है। 'श्रपश्रंश' नाम पहले पहल वलभी के राजा धारतेन द्वितीय के शिलालेख में मिलता है जिसमें उसने श्रपने पिता गुहमेन (वि० सं० ६५० के पहले) को संस्कृत, प्राञ्चत श्रोर श्रपश्रंश तीनों का कवि कहा है। भामह (विक्रम ७नी शनी) ने भी तीनों भाषाश्रों का उल्लेख किया है। बागा ने 'हर्पचरित' में संस्कृत कवियों के नाथ भाषा-त्रवियों का भी उल्लेख किया है। इस प्रकार श्रपश्रंश या प्राकृताभान हिटी में रचना होने का पता हमें विक्रम की सातवीं शताब्दी में मिलता है। उन काल की रचना के नमूने लेडों की बज्ञयान शाखा के विडों गी कृतियों के तीच मिले हैं।

संवत् ६६० मे देवसेन नामक एक जैन 'ग्रंथकार हुए हैं। उन्होने भी 'श्रावकाचार' नामक एक पुस्तक दोहों में बनाई थी, जिसकी भाषा अपभंश का अधिक प्रचलित रूप लिए हुए है, जैसे—

जो जिए सासरा भाषियड सो मई कहियड सार । जो पालइ सह भाड करि सो तरि पावइ पार ॥

इन्हीं देवसेन ने 'दब्ब-सहाव-पयास' (द्रव्य-स्वभाव-प्रकाश) नामक एक ग्रीर ग्रंथ दोहों मे बनाया था जिसका पीछे से माइल घवल ने 'गाथा' या साहित्य की प्राकृत में रूपांतर किया। इसके पीछे तो जैन कवियो की बहुत सी रचनाएँ मिलती हैं, जैसे श्रुतिपंचमीकथा, योगसार, जसहर-चरिड, एायकुमारचरिड इत्यादि। ध्यान देने की बात यह है कि चरित्र-काव्य या ग्राख्यान-काव्य के लिये ग्राधिकतर चौपाई दोहे की पद्धति ग्रहण की गई है। पुष्पदंत (संवत् १०२६) के 'ग्रादिपुराण' 'ग्रोर 'उत्तरपुराण' चौपाइयो मे है। उसी काल के ग्रासपास का 'जसहरचरिड' (यशघरचरित्र) भी चौपाइयो मे रचा गया है, जैसे —

विशु धवलेगा सयद्ध किं हल्लइ | विशु जोवेगा देहु किं चल्लइ ॥ विशु जीवेगा मोक्ल को पावइ । तुम्हारिसु किं श्रप्पइ श्रावइ ॥

चौपाई-दोहे की यह परंपरा हम आगे चलकर स्र्कियो की प्रेम-कहानियों मे, तुलसी के रामचरितमानस में तथा छत्रप्रकाश, व्रजविलास, सवलसिह चौहान के महाभारत इत्यादि अनेक आख्यान-काव्यों में पाते हैं।

बौद्ध धर्म विकृत होकर वज्रयान संप्रदाय के रूप मे देश के पूरबी भागों में वहुत दिनों से चला ह्या रहा था। इन बौद्ध तात्रिकों के बीच वामाचार ह्यपनी चरम सीमा को पहुँचा। ये बिहार से लेकर ह्यासाम तक फैले थे ह्यौर सिद्ध कहलाते थे। 'चौरासी सिद्ध' इन्हों मे हुए है जिनका परंपरागत स्मरण जनता को ह्यब तक है। इन तात्रिक योगियों को लोग ह्यलौंकिक-शक्ति-संपन्न समम्मते थे। ये ह्यपनी सिद्धियों ह्यौर विभृतियों के लिये प्रसिद्ध थे। राजशेखर ने 'कर्पूरमंजरी' में मैरवानंद के नाम से एक ऐसे ही सिद्ध योगी का समावेश किया है। इस प्रकार जनता पर इन सिद्ध योगियों का प्रभाव विक्रम की १०वीं शती से ही पाया जाता है, जो मुसलमानों के ह्याने पर पठानों के समय तक कुछ न कुछ बना रहा।

विहार के नालंदा ग्रोर विक्रमशिला नामक प्रसिद्ध विद्यापीठ इसके ग्राड्डे थे। विष्तियार खिलजी ने इन दोनों स्थानों को जब उजाड़ा तब ये तितर-वितर हो गए। बहुत से भोट ग्रादि ग्रन्य देशों को चले गए।

चौरासी सिद्धों के नाम ये हैं — लृहिपा, लीलापा, विरूपा, डोमिपा, शवरीपा, सग्हपा, कंकालीपा, मीनपा, गोरल्पा, चौरंगीपा, वीणापा, शातिपा, तंतिपा, चमरिपा, खडगपा, नागार्जुन, कण्हपा, कर्णरिपा, थगनपा, नारोपा, शीलपा, तिलोपा, छत्रपा, भद्रपा, दोखंधिपा, अजोगिपा, कालपा, धोमोपा, कंकणपा, कमरिपा, डेगिपा, भटेपा, तंधेपा, कुक्कुरिपा, कुन्तिपा, धर्मपा, महीपा, अचितिपा, भल्लहपा, निलनपा, भूमुकुपा, इंद्रभृति, मेकोपा, कुठालिपा, जालंधरपा, राहुलपा, वर्वरिपा, धोकरिपा, मेदिनीपा, पकजपा, धंटापा, जोगीपा, चेलुकपा, गुंडरिपा, लुच्किपा, निर्गुण्पा, जयानंत, चर्पटीपा, चंपकपा, मिखनपा, भिलापा, कुमरिपा, चंवरिपा, मिण्मद्रा (योगिनी), कनखलापा (योगिनी), कनकलपा, कंतालीपा, धहुरिपा, उधरिपा, कपालपा, किलपा, सागरपा, सर्वभन्त्पा, नागत्रोधिण, टारिकपा, पुतुलिपा, पनहपा, कोकालिपा, अनंगपा, लद्मीकरा (योगिनी), समुद्रपा, भिलपा।

('पा' ग्राटरार्थंक 'पाद' शब्द है। इस सूची के नाम पूर्वापर कालानुक्रम से नहीं है। इनमे से कई एक समसामयिक थे।)

वज्रयान शाखा में जो योगी 'सिंद्ध' के नाम से प्रसिद्ध हुए वे ग्रपने मत का सस्कार जनता पर भी डालना चाहते थे। इससे वे संस्कृत रचनाग्रों के ग्रातिरिक्त ग्रपनी वानी ग्रपभ्रंश-मिश्रित देशभापा या काव्यभापा में भी वरावर मुनाने रहे। उनकी रचनाग्रों का एक संग्रह पहले में में हरप्रसाद शास्त्री ने ग्राला ग्रक्षरों में "बौंडगान ग्रों दोहा" के नाम से निकाला था। पीछे त्रिपिट-काचार्य राहुल साकृत्यायनजी भोट देश में जाकर सिद्धों की ग्रौर बहुत सी रचनाएँ लाए। मिद्धों में सबसे पुराने 'सरह' (सरोजवज्र भी नाम है) है जिनका काल डाक्टर विनयतोप महाचार्य ने विक्रम संवत् ६६० निश्चित किया है। उनकी रचना के कुछ नमृने नीचे टिए जाते हैं—

<sup>3-</sup>Buddhist Esoteriom.

श्रांतस्राघना पर जोर श्रीर पंडितो को फटकार-

पंडिग्र सम्रत सत्त वक्खाण्यह् । देहिह बुद्ध बसंत न जाण्यह् । श्रमणागमण् ण तेन बिखंडिग्र । तोवि णिलज्ज मण्यह् हउँ पंडिग्र ।

जिह मन पवन न संचरइ, रिव सिस नाहि पवेस । तिह बट चित्त विसाम करु सरेहे कहिश्र उवेस ॥ घोर श्रॅंधारे चंदमिण जिमि उज्जोश्र करेइ । परम महासुह एखु कणे दुरिश्र श्रशेष हरेइ ॥ जीवंतह जो नउ जरइ सो श्रजरामर होइ । गुरु उपएसें विमलमइ सो पर धण्णा कोइ ॥

दिच्चिण मार्ग छोड़कर वाममार्ग-ग्रहण का उपदेश-

नाद न बिंदु न रिवर्न शिश मंडल । चित्रराश्र सहावे मूकल ।
उज़ रे उज़ छाडि मा लेहु रे बंक । निश्रहि बोहि मा जाहु रे छंक ॥
लृहिपा या लृइपा (सवत् ८३० के श्रासपास) के गीतो से कुछ उद्धरण—
काश्रा तक्वर पंच बिड़ाल । चंचल चीए पइठो काल ।
दिट करिश्र महासुह परिमाण । लूइ भणइ गुरु पुच्छित्र जाण ॥

भाव न होइ, श्रभाव ए जाइ। श्रह्स संबीहे को पितश्राइ? ले्ड्र भएइ वट दुलक्ल बिएाए। तिश्र धाए त्रिलसइ, उह लागे ए। विकरा (संवत् ६०० के लगभग) की वार्र्णी प्रेरित श्रतर्भुख साधना की पद्धति देखिए—

> सहजे थिर किर वारुणी साध । जे अजरामर होइ दिट काँघ । दशमि दुआरत चिह्न देखङ्आ । आइल गराहक अपणे बहिआ । चडशिठ घड़िए देट पसारा । पइठल गराहक नाहि निसारा ।

करहपा (सं॰ ६०० के उपरात ) की वानी के कुछ खंड नीचे उद्धृत किए जाते है— एकः ए किज्ञह मंत्र ए तंत । िएश्र घरणी लाइ केलि करंत । िएश्र घर घरिणी जाव ए मज्जाइ । ताव कि पंचवर्ण विहरिज्ञह । जिमि लोए विल्ज्जाइ पािएएहि, तिमि घरिणी लाइ चित्त । समरस जाइ तक्खाणे जाइ पुणु ते सम नित्त ॥

वज्ञयानियों की योग-तंत्र-साधनाओं में मद्य तथा स्त्रियों का—विशेषतः होमिनी, रजकी ग्रादि का—ग्रवाध सेवन एक ग्रावश्यक ग्रांग था। सिद्ध करहपा होमिनी का ग्राह्वान-गीत इस प्रकार गाते हैं—

नगर वाहिरे ढोंबी तोहरि कुड़िया छड़ छोड़ जाइ सो वाह्य नाडिया।

त्रालो ढोंवि! तोए सम करिव म साँग। निधिण कण्ह कपाली जोड़ लाग॥
'पुक सो पदमा चौपिट पाखुड़ी। तिह चिं नाचग्र ढोंवी वाएुड़ी॥
हाक्नो ढोंवी! तो पुछमि सदभावे। ग्राइसिस ज़ासि ढोंवी काहिर नावे॥

गंगा जडँना माझे रे बहइ नाई। तिह बुढिलि मातंगि पोइग्रा लीले पार करेइ। बाहतु डोंबी, बाहलो डोंबी बाट त भइल उछारा। मद्गुरु पाग्र-पए जाइब पुणु जिल्डारा॥

काम्रा नाविह, खँटि मन करिम्राल । सद्गुरु वम्रणे घर पतवाल । चीम्र धिर करि गहु रे नाई । मन्न डपाये पार ण जाई । कापालिक जोगियों से वचे रहने का उपदेश घर में सास ननॅद म्रादि टेती ही रहती थी, पर वे म्राकर्षित होती ही थीं—जैसे कृष्ण की म्रोर गोपियाँ होती थी—

राग देस मोह लाइग्र छार। परम मोख लवण मुत्तिहार।
मारिग्र सासु नणंद घरे शाली। माग्र मारिया, कण्ह, भइग्र कवाली।
थोड़ा घट के भीतर का विहार देखिए—
नाटि शक्ति दिश्र धरिग्र खदे। ग्रनह टमरू बाजइ बीर नादे।
काण्ह कपाली जोगी पहठ श्रचारे। देह-नग्ररी विहरह एकारे॥

इसी ढग का कुक्कुरिपा (सं० ९०० के उपरांत ) का एक गीत लीजिए— ससुरी निंद गेल, बहुड़ी जागग्र । कानेट चोर निलका गइ मागग्र । दिवसइ बहुड़ी काढइ डरे भाग्र । राति भइले कामरू जाग्र ॥ रहस्य-मार्गियो की सामान्य प्रवृत्ति के ग्रानुसार सिद्ध लोग ग्रापनी जानी

रहस्य-मागियां की सामान्य प्रवृत्ति के अनुसार सिद्ध लाग अपना जाना को ऐसी पहेली के रूप में भी रखते थे जिसे कोई विरला ही वूक्त सकता है। सिद्ध तांतियां की अटपटी वानी सुनिए—

वेंग संसार वाडहिल जाग्र। दुहिल दूध कि वेंटे समाग्र। वलद विग्राएल गवित्रा बाँझे। पिटा दुहिए एतिना साँझे। जो सो बुज्भी सो धनि बुधी। जो सो चोर सोइ साधी। जिते निते पित्राला पिहे पम जूमग्र। ढेंढपाएर यीत विरले वूमग्र।

बौद्ध धर्म ने जब तान्निक रूप धारण किया तब उसमे पाँच ध्यानी बुद्धो और उनकी शक्तियों के ग्रातिरिक्त ग्रानेक वोधिसत्त्वों की भावना की गई जो सृष्टि का परिचालन करते है। वज्रयान मे ग्राकर 'महासुखवाद' का प्रवर्त्तन हुन्रा। प्रज्ञा श्रौर उपाय के योग से इस महासुखदशा की प्राप्ति मानी गई। इसे श्रानंद-स्वरूप ईश्वरत्व ही समिक्तए। निर्वाण के तीन श्रवयव ठहराए गए---शूत्य, विज्ञान ऋौर् महासुख । उपनिषद् मे तो ब्रह्मानंद के सुख के परिमाण का श्रंदाजा कराने के लिये उसे सहवास-सुख से सौगुना कहा था पर वज्रयान मे निर्वाण के सुख का स्वरूप ही सहवास-सुख के समान बताया गया। शक्तियो सहित देवतात्रो के 'युगनद्ध' स्वरूप की भावना चली ग्रौर उनकी नम मूर्तियाँ सहवास की अनेक अश्लील मुद्राओं में बनने लगीं, जो कहीं कहीं अब भी मिलती है। रहस्य या गुह्य की प्रवृत्ति बढ़ती गई ग्रौर 'गुह्य समाज' या 'श्री समान' स्थान स्थान पर होने लगे। ऊँचे नीचे कई वर्णों की स्त्रियो को लेकर मद्यपान के साथ ग्रानेक बीभत्स विधान वज्रयानियों की साधना के प्रधान श्रंग थे। सिद्धि प्राप्त करने के लिये किसी स्त्री का (जिसे शक्ति, योगिनी या महासुद्रा कहते थे ) योग या सेवन त्र्यावश्यक था । इसमे कोई सदेह नहीं कि निस समय मुसलमान भारत मे आए उस समय देश के पूरवी भागों में (बिहार, अंगाल श्रीर उड़ीसा में ) धर्म के नाम पर बहुत दुराचार फैला था।

रहस्यवादियों की सार्वभौम प्रवृत्ति के ग्रानुासर ये सिंख लोग ग्रापनी वानियों के सांकेतिक दूसरे ग्रार्थ भी वताया करते थे, जैसे—

काग्रा तरुवर पंच विडाल

( पंच विड़ाल = बौद्ध शास्त्रों में निरुपित पंच प्रतिबंध—ग्रालस्य, हिसा, काम, विचिकित्सा ग्रौर मोह। ध्यान देने की बात यह है कि विकारों की यही पाँच संख्या निर्शुण धारा के संतों ग्रौर हिंदी के स्फी कवियों ने ली। हिंदू शास्त्रों में विकारों की वॅधी सख्या ६ है।)

## गंगा जउँना माझे वहह रे नाई।

( = इला पिंगला के बीच सुपुमा नाड़ी के मार्ग से शून्य देश की श्रोर यात्रा ) इसी से वे श्रपनी वानियों की मापा को "सध्यामाषा" कहते थे। १

ऊपर उद्भृत थोड़े से वचनों से ही इसका पता लग सकता है कि इन सिद्धों द्वारा किस प्रकार के सस्कार जनता में इधर उधर विखेरे गए थे। जनता की अड़ा शास्त्रज्ञ विद्वानों पर से इटाकर ग्रांतर्मुख साधनावाले योगियों पर जमाने का प्रयत्न 'सरह' के इस वचन "घट में ही बुद्ध है यह नहीं जानता, ग्रावागमन को भी खंडित नहीं किया, तो भी निर्लंज कहता है कि मैं पंडित हूँ" में स्पष्ट भलकता है। यहाँ पर यह समभ रखना चाहिए कि योगमार्गी बौद्धों ने ईश्वरख की भावना कर ली थी—

> प्रत्यात्मवेद्यो भगवान् उपमावर्जितः प्रभुः । सर्वगः सर्वन्यापी च कर्त्ता हर्त्ता जगत्पतिः । श्रीमान् वज्रसस्वोऽसौ व्यक्तभाव-प्रकाशकः ।

> > —व्यक्तभावानुगत तत्त्वसिद्धि

(दारिकपा की शिष्या सहजयोगिनी चिता कृत )

इसी प्रकार जहाँ रिव, शिश, पवन ग्रादि की गित नहीं वहाँ चित्त को विश्राम कराने का दावा 'ऋजु' (सीधे, टिक्ण) मार्ग छोड़कर 'वंक' (टेढा, वाम) मार्ग ग्रहण करने का उपदेश भी हैं। सिद्ध करहण कहने हैं कि 'जब तक ग्रापनी

Ruddhist Esoteriom.

Dr. Benoytosh Bhattacharya

गृहिग्गी का उपभोग न करेगा तब तक पंचवर्ण की स्त्रियों के साथ विहार क्या करेगा ?' वज्रयान में 'महासुह' (महासुखं) वह दशा बतलाई गई है जिसमें साधक शून्य में इस प्रकार विलीन हो जाता है जिस प्रकार नमक पानी में । इस दशा का प्रतीक खड़ा करने के लिये 'युगनद्ध' (स्त्री-पुरुष का आलिंगनबद्ध जोड़ा) की मावना की गई। करह्या का यह वचन कि 'जिमि लोगा बिलिज्ज्द पाणिएहि तिमि घरणी लई चित्त'', इसी सिद्धात का द्योतक है। कहने की आव-स्थकता नहीं कि कौल, कापालिक आदि इन्ही वज्रयानियों से निकले। कैसा ही शुद्ध और सात्विक धर्म हो, 'गुह्य' और 'रहस्य' के प्रवेश से वह किस प्रकार विकृत और पाषंडपूर्ण हो जाता है, वज्रयान इसका प्रमाण है।

गोरखनाथ के नाथपंथ का मूल भी बौद्धो की यही वज्रयान शाखा है। चौराधी सिद्धो मे गोरखनाथ (गोरत्त्रपा) भी गिन लिए गए हैं। पर यह स्पष्ट है कि उन्होंने अपना मार्ग अलग कर लिया। योगियों की इस हिंदूशाखा ने वज्रयानियों के अश्लील और वीमत्स विधानों से अपने को अलग रखा, यद्यपि शिव-शिक्त की भावना के कारण कुछ शृंगारमयी वाणी भी नाथपंथ के किसी किसी अंथ (जैसे, शक्तिसंगमतंत्र) मे मिलती है। गोरख ने पतंजिल के उच्च लद्य, ईश्वर-प्राप्ति को लेकर हठयोंग का प्रवर्त्तन किया। वज्रयानी सिद्धों का लीला-चेत्र भारत का पूरबी भाग था। गोरख ने अपने पंथ का प्रचार देश के पश्चिमी भागों में—राजपूताने और पंजाब में—किया। पंजाब में नमक के पहाड़ों के वीच बालनाथ जोगी का स्थान बहुत दिनों तक प्रसिद्ध रहा। जायसी की पदमावत में "बालनाथ का टीला" आया है।

गोरखनाथ के समय का ठीक पता नहीं । राहुल साक्तत्यायन जी ने वज्रयानी सिद्धों की परपरा के बीच उनका जो स्थान रखा है उसके अनुसार उनका समय विक्रम की दसवी, शताब्दी आता है। उनका आधार वज्रयानी सिद्धों की एक पुस्तक, "रलाकर जोपम कथा" है, जिसके अनुसार मीननाथ के पुत्र मत्त्येद्रनाथ कामरूप के मछवाहे थे और चूपटीपा के शिष्य होकर सिद्ध हुए थे। पर सिद्धों की अपनी सूची में सांक्रत्यायन जी ने ही मत्त्येद्र को जलंधर का शिष्य लिखा है, जो परंपरा से प्रसिद्ध चला आता है। गोरखनाथ के गुरु मत्त्येद्रनाथ ( मछंदरनाथ ) थे, यह तो प्रसिद्ध ही है। साक्रत्यायन जी ने मीननाथ या मीनपा

को पालवंशी राजा देवपाल के समय मे ग्रार्थात् संवत् ६०० के ग्रासपास माना है। यह समय उन्होंने किस ग्राघार पर स्थिर किया, पता नहीं। यदि सिद्धों की उक्त पुस्तक मे मीनपा के राजा देवपाल के समय में होने का उल्लेख होता तो वे उसकी ग्रोर विशेष रूप से ध्यान ग्राकपित करते। चौरासी सिद्धों के नामों में हेर-फेर होना वहुत संभव है। हो सकता है कि गोरच्तपा ग्रोर चौरंगीपा के नाम पीछे से जुड़ गए हो ग्रीर मीनपा से मत्स्येंद्र का, नाम-सम्य के ग्रातिरिक्त, कोई संबंध न हो। त्रह्मानंद ने दोनों को विल्कुल ग्रलग माना भी है (Sara-swati Bhawan Studies)। संदेह यह देखकर ग्रोर भी होता है कि सिद्धों की नामावली में ग्रीर सब सिद्धों की जाति ग्रीर देश का उल्लेख है, पर गोरच्न ग्रीर चौरंगी का कोई विवरण नहीं। ग्रतः गोरखनाथ का समय निश्चित रूप से विक्रम की १०वीं शताब्दी मानते नहीं बनता।

महाराष्ट्र संत ज्ञानदेव ने, जो ग्रालाउद्दीन के समय (संवत् १३५८) मे थे, ग्रापने को गोरखनाथ की शिष्य-परंपरा में कहा है। उन्होंने यह परंपरा इस क्रम से बताई है—

श्रादिनाथ, मस्त्येद्रनाथ, गोरच्चनाथ, गैनीनाथ, निवृत्तिनाथ श्रौर ज्ञानेश्वर । इस महाराष्ट्र-परंपरा के श्रनुसार गोरखनाथ का समय महाराज पृथ्वीराज के पीछे श्राता है। नाथ-परंपरा में मस्त्येद्रनाथ के गुरु जर्लधरनाथ माने जाते हैं। भोट के ग्रंथों में भी सिद्ध जर्लंधर श्रादिनाथ कहे गए हैं। सब शतों का विचार करने से हमें ऐसा प्रतीत होता है कि जर्लंधर ने ही सिद्धों से श्रपनी परपरा श्रलग की श्रीर पंजाब की श्रीर चले गए। वहाँ कॉगड़ें की पहांदियों तथा श्रीर खानों में रमते रहे। पंजाब का जर्लंधर दाहर उन्हीं का स्मारक जान पड़ता है। नाथ संप्रदाय के किसी ग्रंथ में जर्लधर को बालनाथ भी कहा है। नमक के पहांदों के बीच 'बालनाथ का टीला' बहुत दिनों तक प्रसिद्ध रहा। मस्त्येंद्र कलंधर के शिष्य थे, नाथपंथियों की यह धारणा टीक जान पड़ती है। मीनपा के गुरु चर्पटीनाथ हो सकते हैं, पर मस्त्येंद्र के गुरु जर्लधर ही थे। संकृत्यायन जी ने गोरख का जो समय स्थिर किया है, वह मीनपा को राजा देवपाल का सम-सामयिक श्रीर मस्त्येंद्र का पिता मानकर। मत्त्येंद्र का मीनपा से कोई संबंध न रहने पर उक्त समय मानने का कोई श्राधार नहीं रह जाता श्रीर पृथ्वी-

राज के समय के ज्ञासपास ही—विशेषतः .कुछ पीछे—गोरखनाथ के होने का ज्यनुमान दृढ़ होता है।

जिस प्रकार सिद्धों की संख्या चौरासी प्रिष्ठ है उसी प्रकार नाथो की संख्या नौ । अब भी लोग नवनाथ और चौरासी सिद्ध कहते सुने जाते हैं । 'गोरच- सिद्धांतसंग्रह' में मार्गप्रवर्त्तकों के ये नाम गिनाए गए हैं—

नागार्जुन, जड़भरत, हरिश्चद्र, सत्यनाथ, भीमनाथ, गोरच्चनाथ, चर्षट, जलंघर ग्रीर मलयार्जुन ।

इन नामों में नागार्जुन, चर्षट ग्रौर जलंघर सिद्धों की परंपरा में भी हैं। नागार्जुन (सं० ७०२) प्रसिद्ध रसायनी भी थे। नाथपंथ में रसायन की सिद्धि है। नाथपंथ सिद्धों की परंपरा से ही छॅटकर निकला है, इसमें कोई संदेह नहीं।

इतिहास से इस बात का पता लगता है कि महमूद गजवनी के भी कुछ पहले सिघ और मुलतान में कुछ मुसलमान बस गए थे जिनमे कुछ सूफी भी थे। बहुत से सूफियो ने भारतीय योगियो से प्राणायाम आदि की कियाएँ सीखी, इसका उल्लेख मिलता है। अप्रतः गोरखनाथ चाहे विक्रम की १०वीं शताब्दी में हुए हों चाहें १३वीं में, उनका मुसलमानो से परिचित होना अच्छी तरह माना जा सकता है; क्योंकि जैसा कहा जा चुका है, उन्होंने अपने पंथ का प्रचार पंजाब और राजपूताने की ओर किया।

इतिहास श्रीर जनश्रुति से इस बात का पता लगता है कि स्की फकीरो न्यार पीरों के द्वारा इसलाम को जनिय बनाने का उद्योग भारत में बहुत दिनों तक चलता रहा। पृथ्वीराज के पिता के समय में ख्वाजा मुईनुद्दीन के श्रजमेर श्राने श्रीर श्रपनी सिद्धि का प्रभाव दिखाने के गीत मुसलमानों में श्रव तक गाए जाते हैं। चमत्कारों पर विश्वास करनेवाली भोली-भाली जनता के बीच श्रपना प्रभाव फैलाने में इन पीरों श्रीर फकीरों को सिद्धों श्रीर योगियों से मुका-बला करना पड़ा जिनका प्रभाव पहले से जमा चला श्रा रहा था। भारतीय मुसलमानों के बीच, विशेषतः स्कियों की परंपरा में, ऐसी श्रनेक कहानियाँ चलीं जिनमें किसी पीर ने किसी सिद्ध या योगी को करामात में पछाड़ दिया। कई योगियों के साथ ख्वाजा मुईनुद्दीन का भी ऐसा ही करामाती दंगल कहा जाता है।

ऊपर कहा जा चुका है कि गोरखनाथ की हठयोग-साधना ईश्वरवाद को लेकर चली थी ग्रतः उसमे मुसलमानो के लिये भी ग्राकर्पण था। ईश्वर से मिलाने चाला योग हिंदुग्रो ग्रोर मुसलमानो दोनों के लिये एक सामान्य साधना के रूप में ग्रागे रखा जा सकता है, यह बात गोरखनाथ को दिखाई पड़ी थी। उसमें मुसलमानों को ग्राप्रिय मूर्तिपूजा ग्रोर बहुदेवोपासना की ग्रावश्यकता न थी। ग्रातः उन्होंने दोनों के विद्वेप-भाव को दूर करके साधना का एक सामान्य मार्ग निकलने की संभावना समक्ती थी ग्रोर वे उसका संस्कार ग्रापनी शिप्य-परंपरा में छोड़ गए थे। नाथ-संप्रदाय के सिद्धात-ग्रंथों में ईश्वरोपासना के बाह्य विधानों के प्रति उपेक्षा प्रकट की गई है, घट के भीतर ही ईश्वर को प्राप्त करने पर जोर दिया गया है, वेदशास्त्र का ग्राध्ययन व्यर्थ टहराकर विद्वानों के प्रति ग्रांशद्धा प्रकट की गई है, तीर्थाटन ग्रादि निफल कहे गए है।

- १. योगशास्त्रं पठेन्नित्य किमन्येः शास्त्र-विस्तरेः।
- न वेटो वेट् इत्याहुर्वेदा वेदो निगद्यते ।
   परात्मा विद्यते थेन स वेटो वेट् उच्यते ॥
   न सन्ध्या सन्धिरित्याहुः सन्ध्या सन्धिर्निगद्यते ।
   सुपुम्णा-सन्धिगः प्राणः सा सन्ध्या सन्धिरुच्यते ॥

त्रतस्ताधना के वर्णन में हृदय दर्पण कहा गंया है जिसमें छात्मा के त्वरूप का मतिवित्र पड़ता है—

हृद्यं दर्पणं यस्य मनस्तत्र विलोकयेत् ।
 हृदयते प्रतिविग्येन श्रात्मरूपं सुनिश्चितम् ॥

परमात्मा की ग्रानिर्वचनीयता इस ढंग से वताई गई है-

शिवं न जानामि कथं वदामि । शिवं च जानामि कथं वदामि ॥

इसके संबंध में सिद्ध व्हिषा भी कह गए हैं-

भाव न होइ, श्रभाव न होइ। श्रइस संवीहे को पतिश्राइ?

'नाद' और 'विंदु' संज्ञाऍ वजयानी सिद्धों में वगवर चलती रहीं। गोरख-सिडात में डनकी व्याख्या इस प्रकार की गई है— नाथांशो नादी, नादांशः प्राणः; शक्त्यंशो बिन्दु बिन्दोरंशः शरीरम् । —गोरत्तसिद्धांतसंग्रह

( गोपीनाथ कविराज संपादित )

'नाद' श्रीर 'शिंदु' के योग से जगत् की उत्पत्ति सिद्ध श्रीर हठयोगी दोनों मानते थे। तीर्थाटन के संबंध मे जो माव सिद्धों का था वही इठयोगियो का भी रहा। 'चित्तशोधनप्रकरण' में वज्रयानी सिद्ध श्रार्थदेव (कर्णरीपा) का वचन है—

> प्रतरत्रिप गंगायां नैव श्वा शुद्धिमहिति। तस्माद्धमधियां पुंसां तीर्थस्तानं तु निष्फलम्॥ धर्मो यदि भवेत् स्नानात् कैवर्त्तानां कृतार्थता। नक्तं दिवं प्रविष्टानां मत्स्यादीनां तु का कथा॥

जनता के बीच इस प्रकार के भाव क्रमशः ऐसे गीतों के रूप में निर्धुणपंथी संतों द्वारा त्रागे भी बरावर फैलते रहे, जैसे—

गंगा के नहाये कहो को नर तरिगे, मछरी न तरी जाके पानी में घर है।

यहाँ पर यह बात ध्यान में रखना आवश्यक है कि ८४ सिद्धों में बहुत से मछुए, चमार, घोबी, डोम, कहार, लकड़हारे, दरजी तथा और बहुत से शृद्ध कहे जानेवाले लोग थे। अतः जाति-पाँति के खंडन तो वे आप ही थे। नाथ-संप्रदाय भी जब फैला तब उसमें भी जनता की नीची और अशिक्ति श्रेणियों के बहुत से लोग आए जो शास्त्रज्ञान-संपन्न न थे, जिनकी बुद्धि का विकास बहुत सामान्य कोटि का था । पर अपने को रहस्यदर्शी प्रदर्शित करने के लिये शास्त्रज्ञ पंडितो और विद्धानों को फटकारना भी वे जरूरी समक्तते थे। सद्गुरु का माहात्म्य सिद्धों में भी और उनमें भी बहुत अधिक था।

नाथ-पंथ के जोगी कान की लौ में बड़े बड़े छेद करके स्फटिक के भारी मारी कुंडल पहनते हैं, इससे कनफटे कहलाते हैं। जैसा पहले कहा जा चुका

<sup>?—</sup>The system of mystic culture introduced by Gorakhnath does not seem to have spread widely through the educated classes.

<sup>—</sup>Saraswati Bhawan Studies (by Gopinath Kavıraj & Jha)

है, इस पंथ का प्रचार राजपूताने तथा पंजात्र की छोर ही छिषक रहा। छतः जब मत के प्रचार के लिये इस पंथ में भाषा के भी ग्रंथ लिखे गए तब उधर की ही प्रचलित भाषा का व्यवहार किया गया। उन्हें मुसलमानो को भी छापनी बानी सुनानी रहती थी जिनकी बोली छिषकतर दिल्ली के छासपास की खड़ी बोली थी। इससे उसका मेल भी उनकी बानियों में छिषकतर रहता था। इस प्रकार नाथ-पंथ के इन जोगियों ने परंपरागत साहित्य की भाषा या काव्य-भाषा में, जिसका ढाँचा नागर-छापभ्रंश या वज का था, छालग एक 'सधुकाड़ीं भाषा का सहाग लिया जिसका ढाँचा कुछ खड़ी बोली लिए राजस्थानी था। देशभाषा की इन पुस्तकों में पूजा, तीर्थाटन छादि के साथ साथ हज, नमाज छादि का भी उल्लेख पाया जाता है। इस प्रकार की एक पुस्तक का नाम है 'काफिरबोध'।'

नाथ-पथ के उपदेशों का प्रभाव हिंदु श्रो के श्रांतिरिक्त मुसलमानों पर भी प्रारंभकाल में ही पड़ा। बहुत से मुसलमान, निम्न श्रेगी के ही सही, नाथ-पंथ में श्राए। श्रव भी इस प्रदेश में बहुत से मुसलमान नोगी गेरुश्रा बस्त पहने गुढ़ की लंबी मोली लटकाए, सारंगी बना बनाकर 'किल में श्रमर राजा भरथरी' के गीत गाते किरते हैं श्रीर पूछने पर गोरखनाथ को श्रपना श्रादिगुक बताते हैं। ये राजा गोपीचंद के भी गीत गांते हैं जो बंगाल में चाटिगाँव के गजा थे श्रीर जिनकी माता मैनावती कहीं गोरख की शिष्या श्रीर कहीं जलंघर की शिष्या कही गई हैं।

देशभाषा में लिखी गोरखपंथ की पुरुक गद्य ग्रोर पद्य दोनों में हैं ग्रीर विक्रम मंबन् १४०० के ग्रासपास की रचनाएँ हैं। इनमें साप्रदायिक शिक्ता है। जो पुरुक पाई गई हैं उनके नाम ये हैं—गोरख-गरेश गोष्ठी, महादेव-गोरख-मंबाद, गोरखनाथ की की सबद कला, गोरखबोध, दत्तगोरख-संवाद, योगेश्वरी माखी, नरवद बोध, विराटपुराण, गोरखसार, गोरखनाथ की बानी। ये सब ग्रंथ गोरख के नहीं, उनके ग्रनुयायी शिष्यों के रचे हैं। गोरख के समय में जो

१ बर, त त इसी प्रकार की और गुळ पुराकें, मेरे प्रिय शिश्य टाउटर पीताबरदाच ५२१२, य के पास है।

भाषा लिखने-पढ़ने मे व्यवहृत होती थी उसमे प्राकृत या अपभ्रंश शब्दों का थोड़ा या बहुत मेल अवश्य रहता था। उपर्युक्त पुस्तकों मे 'नरवह बोध' के नाम (नरवह = नरपित) में ही अपभ्रश का आभास है। इन पुस्तकों में अधिकतर संस्कृत ग्रंथों के अनुवाद है। यह बात उनकी भाषा के ढंग से ही प्रकृट होती है। 'विराट् पुराण' संस्कृत के 'वैराट पुराण' का अनुवाद है। गोरखपथ के ये संस्कृत ग्रंथ पाए जाते है—

सिद्ध-सिद्धात-पद्धति, विवेक-मात्तेड, शक्ति सगम तंत्र, निर्जन पुराण, वैराट पुराण।

हिंदी भाषा में लिखी पुस्तकें ग्रधिकतर इन्हीं के ग्रनुवाद या सार हैं। हाँ, 'साखी' ग्रीर 'वानी' में शायद कुछ रचना गोरख की हो। पद का एक नमूना देखिए—

स्वामी तुम्हइं गुर गोसाई। अम्हे जो सिव सबद एक वृक्तिवा॥ निरारवे चेला कृण विधि रहे। सतगुरु होइ स् पुछ्या कहे॥ 'अवध् रहियां हाटे बाटे रूप विरप की छाया। तजिवा काम कोध लोभ मोह संसार की माया॥

सिद्धों ख्रीर योगियों का इतना वर्णन करके इस बात की छोर ध्यान दिलाना हम ख्रावश्यक समक्तते हैं कि उनकी रचनाएँ तात्रिक विधान, योग- , साधना, ख्रात्मीनग्रह, श्वास-निरोध, भीतरी चको छौर नाड़ियों की स्थिति, ख्रांतर्मुख साधना के महत्त्व इत्यादि की साप्रवायिक शिचा मात्र है; जीवन की स्वाभाविक ख्रानुभूतियों छौर दशाश्री से उनका कोई संबंध नहीं। ख्रातः वे ख्रुद्ध साहित्य के ख्रंतर्गत नहीं द्याती। उनको उसी रूप में ग्रहण करना चाहिए जिस रूप में ज्योतिष, ख्रायुर्वेद द्यादि के ग्रंथ। उनका वर्णन यहाँ केवल दो बातों के विचार से किया गया है—

(१) पहली त्रात, है भाषा। सिद्धों की उद्धृत रचनात्रों की मीषा देशभाषामिश्रित त्र्यपभ्रश त्र्यर्थात् पुरानी हिंदी की काव्य-भाषा है, यह तो स्पष्ट है। उन्होंने भरसक उसी सर्वमान्य व्यापक काव्य-भाषा में लिखा है जो उस समय गुजरात, राजपूताने त्र्यौर वजमंडल से लेकर बिहार तक लिखने- पढ़ने की शिष्ट भाषा थी। पर मगध में रहने के कारण सिद्धों की भाषा में कुछ पूरती प्रयोग भी ( जैसे, भइले, वृड़िलि ) मिले हुए है। पुरानी हिंदी की व्यापक काव्य-भाषा का ढाँचा शौरसेनी-प्रमृत ग्रापभ्रंश ग्रार्थात् वन ग्रौर खडी बोली ( पिच्छमी हिंदी ) का था। वही ढाँचा हम उद्धृत रचनाग्रो के—

जो, सो, मारिश्रा, पह्ठो, जाय, किजड, करंत, जाय (जब तब), ताय (तब तक), भड्ग्र, कोड्

इत्यादि प्रयोगो में पाते हैं। ये प्रयोग मागधी-प्रस्त पुरानी वंगला के नहीं; शौरसेनी-प्रस्त पुरानी पिन्छमी हिंदी के हैं। सिद्ध करएएपा की रचनाओं को यदि हम ध्यानपूर्वक देखें तो एक बात साफ मलकती है। वह यह कि उनकी उपदेश की भाषा तो पुरानी टकसाली हिंदी (कान्य-भाषा) है, पर गीत की भाषा पुरानी बिहारी या पूर्वी बोली मिली है। यही भेद हम ग्रागे चलकर कवीर की 'साखी' श्रोर 'रमैनी' (गीत) की भाषा में पाते हैं। 'साखी' की भाषा तो खड़ी बोली राजस्थानी मिश्रित सामान्य 'सप्तक्षड़ी' भाषा है, पर रमैनी के पदो की भाषा में काव्य की वजभाषा श्रोर कहीं कहीं पूर्वी बोली भी है।

सिदों में 'सरह' सबसे पुराने ग्राथीत् वि० सं० ६९० के है। ग्रातः हिंटी काव्य-भाषा के पुराने रूप का पता हमें विक्रम की सातवी राताब्दी के अंतिम चरण में लगता है।

(२) दूसरी बात है सांप्रदायिक प्रवृत्ति श्रीर उसके संस्कार की परंपरा । वत्रयानी सिद्धों ने निम्न श्रेगी की प्रायः श्रशिक्ति जनता के बीच किस प्रकार के भावों के लिये जगह निकाली, यह दिखाया जा चुका। उन्हांने वाह्यपूजा, जातिपात, नीर्शाटन इत्यादि के प्रति उपेत्ता-बुद्धि का प्रचार किया; रहस्यदर्शी वनकर शास्त्रज्ञ विद्वानों का तिरस्कार करने श्रीर मनमाने रूपकों के द्वारा श्रटपटी वानी में पहेलियाँ बुम्ताने का रास्ता दिखाया, घट के भीतर चक्र, नाहियाँ, शुन्य देश श्रादि मानकर माधना करने की बात कैलाई श्रीर 'नाद, विद्व, बुरित, निरित' ऐते शब्दों की उद्धरणी करना विखाया। यही परंपरा श्रपने ढंग पर नाथपंथियों ने भी जारी रखी। श्रागे चलकर मिककाल में निर्मुण संत-संप्रदाय किस प्रकार येटांत के शानवाद, स्फियों के प्रेमवाद तथा

वैष्णवों के ग्रहिंसावाद श्रीर प्रपत्तिवाद को मिलाकर सिद्धो ग्रीर योगियो द्वारा बनाए हुए इस रास्ते पर चल पड़ा, यह ग्रागे दिखाया जायगा। कबीर ग्रादि संतो को नाथपंथियो से जिस प्रकार 'साखी' ग्रीर 'बानी' शब्द मिले, उसी प्रकार 'साखी' ग्रीर 'बानी' के लिये बहुत कुछ सामग्री ग्रीर 'सधुकड़ी' भाषा भी।

ये ही दो बातें दिखाने के लिये इस इतिहास में सिद्धों ग्रौर योगियों का विवरण दिया गया है। उनकी रचनात्रों का जीवन की स्वामाविक सरिणयों, अनुभूतियों ग्रौर दशान्रों से कोई संबंध नहीं। वे साप्रदायक शिक्षां मात्र है, ग्रतः शुद्ध साहित्य की कोटि में नहीं ग्रा सकतीं। उन रचनात्रों की प्रपरा को हम काव्य या साहित्य की कोई धारा नहीं कह सकते। ग्रतः धर्म संबंधी रचनात्रों की चर्च छोड़, ग्रव हम सामान्य साहित्य की जो कुछ सामग्री मिलती है, उसका उल्लेख उनके संग्रहकर्तांश्रों ग्रौर स्चियतात्रों के कम से करते है।

हेमचंद्र—गुजरात के लोलंकी राजा सिद्धराज ज्यसिह (संवत् ११५०-११६६) ग्रोर उनके भतीजे कुमारपाल (११६६-१२३०) के यहाँ इनका बड़ा मान था। ये ग्रपने समय के सब से प्रसिद्ध जैन ग्राचार्थ्य थे। इन्होंने एक बड़ा भारी व्याकरण-ग्रंथ 'सिद्ध हेमचद्र शब्दानुशासन' सिद्ध-राज के समय में बनाया, जिसमें सस्कृत, प्राकृत ग्रोर ग्रपभ्रंश तीनों का समावेश किया। ग्रपभ्रंश के उदाहरणों में इन्होंने पूरे दोहे या पद्य उद्धृत किए हैं, जिनमें से ग्राधिकांश इनके समय से पहले के है। कुछ दोहे देखिए—

भल्ला हुआ जुमारिया बहिणि महारा कंतु। लज्जेजं तु वयंसिश्रहु जइ भग्गा घरु एंतु॥

(भला हुन्ना को मारा गया, हे बहिन ! हमारा कात । यदि वह भागा हुन्ना घर त्राता तो मै त्रपनी समवयस्कान्त्रों से लिजित होती । )

जइ सो न श्रावइ, दूइ ! घरु, काईँ श्रहोमुहु तुज्झु । वयणु ज खंढइ तड, सिह ए ! सो पिड होइ न मुज्भु ॥ (हे दूती ! यदि वह घर नहीं श्राता तो तेरा क्यो श्रघोमृख है १ हे सिली ! जो तेय वचन खंडित करता है—श्लेप से दूसरा श्रर्थ; जो तेरे मुख पर चुंबन द्वारा जत करता है—वह मेरा प्रिय नहीं।)

जे महु दिएणा दिश्रहडा दहएँ पयसंतेण । ताण गणंतिए श्रंगुलिङ जजरियाउ नहेण ॥

( जो दिन या ग्रविध दियन ग्राथीत् प्रिय ने प्रवास जाते हुए मुक्ते दिए थे उन्हें नख से गिनते गिनते मेरी उँगिलयाँ जर्जिरत हो गईं।)

> पिय संगमि कड़ निहडी ? पियहो परनखहो केंच। महँ विन्निवि विन्नासिया, निह न एँव न तेंच॥

(प्रिय के संगम में नींद कहाँ श्रीर प्रिय के परोक्त में भी क्योंकर श्रावे ? मैं दोनों प्रकार से विनाशिता हुई—न यो नींद न त्यो ।)

श्रपने व्याकरण के उदाहरणों के लिये हेमचद्र ने भट्टी के सम.न एक 'द्रणाश्रय काव्य' की भी रचना की है जिसंके अंतर्गत "कुमारपालचरित" नामक एक प्राकृत काव्य भी है। इस काव्य में भी श्रपभ्रंश के पद्य रखें सए हैं।

सोमप्रभ स्रि — ये भी एक जैन पंटित थे। इन्होंने संवत् १२४१ में "कुमारपालप्रतिशेष" नामक एक गद्यपद्यमय संस्कृत-प्राकृत-काव्य लिखा जिसमें समय समय पर हेमचंद्र हारा कुमारपाल को ग्रानेक प्रकार के उपदेश दिए जाने की कथाएँ लिखी हैं। यह ग्रंथ ग्राधिकांश प्राकृत में ही है— श्रीच श्रीच में संस्कृत रुलोक ग्रीर ग्रापभंश के दोहे ग्राए है। ग्रापभंश के पद्यों में कुछ तो प्राचीन है ग्रीर कुछ सोमप्रभ ग्रीर सिद्धिपाल किन के बनाए है। प्राचीन में से कुछ दोहे दिए जाते हैं—

रावण जायड जिह दिग्रहि दह मुह एक सरीर । चिताविय तह्यहि जणिण कवणु पियावडें खीर ॥

(जिस दिन दस मुँह एक शरीरवाला रावण उत्पन्न हुन्ना तभी माना चितिन हुई कि किसमें दूभ पिलाऊँ।)

येम थिसिट्ट यारियद् जड्वि मगोहर गत्त । गंगाजल परग्यालियवि मुणिहि कि होइ पवित्त ? ( वेश-विशिष्टों को वारिए अर्थात् बचाइए यदि मनोहर गात्र हो तो भी। गंगाजल से धोई कुतिया क्या पवित्र हो सकती है ? )

पिय, हउँ थिक्किय सयलु दिश्र तुह बिरहिगा किलंत। थोडड़, जल जिम मच्छलिय सल्लोविल्ली करंत॥ (हे प्रियृ! मैं सारे दिन तेरी विरहाग्नि मे वैसे, ही कड़कड़ाती रही जैसे थोड़े जल मे मछली तलवेली करती है।)

जैनाचार्य मेहतुंग ने संवत् १३६१ मे 'प्रबंधचितामणि' नामक एक संस्कृत ग्रंथ 'मोज-प्रबंध' के ढंग का बनाया, जिसमे बहुत से पुराने राजाओं के आख्यान संग्रहीत किए। इन्ही आख्यानों के ग्रंतर्गत बीच बीच मे अपभ्रश के पद्य भी उद्धृत है जो बहुत पहले से चले आते थे। कुछ दोहे तो राजा मोज के चाचा मुंज के कहे हुए है। मुंज के दोहे अपभ्रंश या पुरानी हिंदी के बहुत ही, पुराने नमूने कहे जा सकते हैं। मुंज ने जब तैलंग देश पर चढ़ाई की थी तब वहाँ के राजा तैलप ने उसे, बंदी कर ज़िया था और रिस्पों से बॉधकर अपने यहाँ ले ग्या था। बहाँ उसके साथ तैलप की बिहन मृणालवती से प्रेम हो गया। इस-प्रसंग के दोहे देखिए—

माली तुट्टी किं न सुउ, किं हुएउ छरपुंज। हिंदइ दोरी वॅंघीयउ जिम मंकड् तिम सुंज॥

( टूट पड़ी हुई-स्राग से क्यों न मरा १ क्षारपुंज क्यो न हो गया १ जैसे डोरी मे बॅघो वदर वैसे घूमता है मुंज । )

मुंज भण्ड, मुँणालवइ! जुब्बण गयुं न भूरि। जइ सक्तर सय खड थिय तो इस मीठी चूरि॥

( मुंज कहता है, हे मृणालवित ! गए हुए यौवन को न पछता । यदि शर्करा सौ खंड हो जाय तो भी वह चूरो हुई ऐसी ही मीठी रहेगी । )

जा मित पच्छइ संपजइ सा मित पहिली होइ। मुंज भणइ, मुणालवइ! बिघंन न बेटइ कोइ॥

(जो मित या बुद्धि पीछे प्राप्त होती है यदि पहले हो तो मुंज कहता है, हे मृणालवित ! विन्न किसी को न घेरे।)

बाह बिछोड़िव जिह तुहुँ, हुउँ तेवहूँ की दोसु। हिश्रयद्विय जइ नीसरिह, 'जाणुउँ मुंज 'सरोसु॥ ( वॉह छुड़ाकर त् नाता है, मैं भी वैसे ही नाती हूँ—क्या हर्न है ? हृदयस्थित अर्थात् हृदय से यदि निकने तो मैं नानूँ कि मुंन रूटा है।)

> गुउ जम्मु नगाहं गिउ भड़सिरि खगाु न भगाु । ं तिक्लों नुरियं न माणियाँ, गोरी गर्ला न लगाु ॥

( यह जन्म व्यर्थ गया । न सुभटो के सिर पर खड्ग दूटा, न तेन घोड़े सजाए, न गोरी या मुंद्री के गले लगा । )

फुटकल रचनार्थों के त्र्यतिरिक्त वीरगायार्थी की परंपरा के प्रमाण भी त्र्यभंश-मिली भाषा में मिलते हैं।

विद्याधर—इस नाम के एक किन ने कन्नौन के किसी राटौर सम्राट् ( शायद जयचद ) के प्रताप ग्रौर पराक्रम का वर्णन किसी ग्रंथ में किया था। ग्रंथ का पता नहीं, पर कुछ पद्य 'प्राकृत पिंगलस्त्र' में मिलते हैं, जैसे—

भग्न भिन्न वंगा भंगु किलंगा तेलंगा रण मुत्ति चले। मरहटा धिटा लिगिश्र कटा सोरटा भश्र पात्र पले। चंपारण कंपा पट्यश्र भंपा उत्थी उत्थी जीव हरे। कासीमर राणा किश्रट पत्राणा, विज्ञाहर भण मंतिवरे॥

यदि वियायर को सम-सामयिक कवि माना जाय तो उसका समय विकम की १३वीं शताब्दी समका जा सकता है।

शाई घर—इनका ग्रायुवेंद का ग्रंथ तो प्रसिद्ध ही है। ये ग्रंच्छे किय ग्रंगर स्त्रकार भी थे। इन्होंने 'शाई घरपद्धति' के नाम से एक सुभापित संग्रह भी बनाया है ग्रोर ग्रंपना परिचय भी दिया है। रण्थंभीर के नुपिछ वीर महाराज हम्मीरदेव के प्रधान सभानदे। में राधवदेव थे। उनके भीपाल, दामोदर ग्रांगर देवदास ये तीन पुत्र हुए। दामोदर के तीन पुत्र हुए—शाई घर, लच्मीघर ग्रांगर हुएण। हम्मीरदेव संवत् १३५७ में ग्रंसाउद्दीन की चढ़ाई में मारे गए थे। ग्रंतः शाई घर के ग्रन्थों का समय उक्त संवत् के दुछ पीछे ग्रंपान् विक्रम थी १४वीं शताब्दी के ग्रंतिम चरण में मानना चाहिए।

'शार्द्धनर-पद्धित में बहुत से शावर मद्य ग्राँग भाषा-चित्र-काव्य दिए हैं दिनमें दीन बीच में • देशभाषा के वाक्य ग्राए हैं। उदाहरण के लिये शीमरादेव गड़ा की प्रशंसा में कहा हुआ यह बठोक देखिए— नूनं बादल छाइ खेह पसरी निःश्राण शब्दः खरः। शत्रुं पाड़ि लुटालि तोड़ हिनसौ एवं भणन्त्युद्भटाः॥ झूठे गर्वभरा मघालि सहसा रे कन्त मेरे कहे। कठे पाग निवेश जाह शरणां श्रीमहुदेवं विसुम्॥

परंपरा से प्रसिद्ध है कि शार्ड्ड घर ने "हम्मीररासो" नामक एक वीरगाथा-काव्य की भी भाषा में रचना की थी। यह काव्य त्राजकल नहीं मिलता— उसके त्रानुकरण पर बहुत पीछे का लिखा हुन्ना एक ग्रंथ 'हम्मीररासो' नाम का मिलता है। 'प्राकृत पिंगल-सूत्र' उलटते पलटते मुक्ते हम्मीर की चढ़ाई, वीरता त्रादि के कई पद्म छंदों के उदाहरणों में मिले। मुक्ते पूरा निश्चय है कि ये पद्म त्रासली 'हम्मीररासो' के ही है। त्रातः ऐसे कुछ पद्म नीचे दिए जाते है—

ढोला मारिय ढिल्लि महँ मुच्छिउ मेच्छ-सरीर।
पुर उज्जल्ला मंतिवर चिलिश्र बीर हम्मीर॥
चिलिश्र बीर हम्मीर पाश्रभर मेइिए कंपइ।
दिगमग एह श्रंधार धूलि सुररह श्राच्छाइिह्॥
दिगमग एह श्रंधार श्राण खुरसाणुक उल्ला।
दरमिर दमिस विपक्ल मारु ढिल्ली मह ढोल्ला।।

(विल्ली में दोल बनाया गया, म्लेच्छो के शरीरमूर्छित हुए। त्रागे मित्रवर जनल को करके वीर हम्मीर चले। चरणों के मार से पृथ्वी कॉपती है। दिशात्रों के मार्गों त्रीर त्राकाश में क्रॅघेरा हो गया है; धूल सूर्य के रथ को त्राच्छादित करती है। त्रोल में खुरासानी ले त्राए। विपित्त्यों को दलमल कर दनाया, दिल्ली में दोल बनाया।)

पिंघड दिह सन्नाह, बाह उप्पार पक्खर दृइ।
बंधु समिद रण धँसेड साहि हम्मीर बश्रण लड़ ।।
उड्डुउ ग्रहपह भमउँ, लग्ग रिपु-सीसिह मन्नुउँ।
पक्खर पक्खर ठेल्लि पेल्लि पब्बश्र श्रम्फालुउँ।।
हम्मीर कज्ज जज्जल भग्गइ कोहाग्ग्ल मह मइ जलुउँ।
सुलितान-सीस करवाल दृइ तिज्ञ कलेवर दिश्र चलुउँ।।

( दृढ़ सन्नाह पहने, वाहनों के ऊपर पक्खरे डालों । वंधु वांचवों से विदा लेकर रण में घंसा हम्मीर साहि का वन्त्रन लेकर । तारों को नभपथ में फिराडें, तलवार शत्रु के सिर पर वड़ूं, पाखर से पाखर ठेल पेल कर पर्वतों को हिला डालूँ। वज्रल कहता है कि हम्मीर के कार्य्य के लिये में क्रोध से चल रहा हूं। मुलतान के सिर पर खड़ देकर शरीर छोड़ में स्वर्ग को वाऊँ।)

> पग्रभर दरमरु धरिण तरिण-रह धुलिग्र मंपिग्र । कमठ-पिट टरपरिश्र, मेरु मंदर निर कंपिश्र ॥ कोहे चिलिग्र हम्मीर त्रीर गत्रजुह संजुत्ते ॥ किग्रड कट, हा कंद ! सुच्छि मेच्छित्र के पुत्ते ॥

( चरगों के भार से पृथ्वी दलमल उठी। सूर्य का रथ घूल से दक गया। कमठ की पीठ तड़कड़ा उठी; मेर मंदर की चोटियाँ कंपित हुई। गजयूथ के साथ वीर हमीर कुद्ध होकर चले। म्लेच्छों के पुत्र हा कप्ट! करके रो उठे ग्रीर मृद्धित हो गए।)

ग्रपभंश की रचनात्रों की परंपरा यहीं समात होती है। यग्रिप पचास साठ वर्ष पीछे विद्यापित (संवत् १४६० में वर्तमान) ने बीच बीच में देशभाषा के भी कुछ पग्न रखकर ग्रपभंश में दो छोटी छोटी पुस्तकें लिखीं, पर उस समय तक ग्रपभंश का खान देशभाषा ले चुकी थी। प्रसिद्ध भाषातत्त्वविद् सर जार्ज विद्यापित के पदीं का संग्रह कर रहे थे उस समय उन्हें पता लगा था कि 'कीर्त्तनता' ग्रीर 'कीर्त्तपताका' नाम की प्रशस्ति-सर्वंधी दो पुस्तकें भी उनकी लिखी हैं। पर उम समय इनमें ने किसी का पता न चला। थोड़े दिन हुए, महामहोपाद्याय पं० हरप्रसाद शान्धी नियल गए थे। वहाँ राजकीय पुस्तकालय में 'कीर्त्तिलता' की एक प्रति मिली निसकी नकन उन्होंने ली।

्न पुन्नक में निरहुत के राजा की तिसिंद की चीरता, उदारना, गुणबाहकता छाटि या वर्णन, बीच बीच में कुछ देशभाषा के भी पद्य रखने हुए, ख्रवश्चंश भाषा के दोता, चाराई, छ्रव्य, छंद, गाथा छादि छंदों में किया गया है। एस ख्रवश्चंग की विदेश्यता यह दे कि यह पूर्वी छ्रवश्चंग है। इसमें किया छांदि है बहुत में रूप पूर्वी हैं। नम्ने के लिये एक उदाहरण लीजिए—

रज्ज-लुद्ध श्रसलान बुद्धि विक्सम बले हारल। पास बइसि बिसवासि राय गयनेसर मारल॥ मारंत राय रण्रोल पडु, मेइनि हो हा सह हुश्र। सुरराय नयर नरश्रर-रमणि बाम नयन पप्फुरिश्र धुश्र॥

दूसरी विशेषता विद्यापित के ग्रपभंश की यह है कि वह प्रायः देशमाषा कुछ ग्रधिक लिए हुए है ग्रीर उसमें तत्सम संस्कृत शब्दों का वैसा वहिष्कार नहीं है। तात्पर्य यह है कि वह प्राकृत की रूढ़ियों से उतनी वॅधी नहीं है। उसमें जैसे इस प्रकार का टकसाली ग्रपभंश है—

पुरिसत्तुंग पुरिसड, निहं पुरिसड जम्म मत्तेन। जलदानेन हु जलग्रो, न हु जलग्रो पुंजिग्रो धूमो। वैसे ही इस प्रकार की देशभापा या बोली भी है—

कतहुँ तुरुक बरकर । बार जाए ते वेगार धर । धरि श्रानय बाभन बरुश्रा । मथा चढावड् गाय का चुरु श्रा । हिंदू वोले दूरहि निकार । छोटड तुरुका भमकी मार ।।

य्रापभंश की किवतात्रों के जो नए-पुराने नमूने याव तक दिए जा चुके हैं, उनसे इस बात का ठीक अनुमान हो सकता है कि काव्य-भापा प्राक्तत की किंद्रों से कितनी बंधी हुई चलती रही। बोलचाल तक के तत्सम संस्कृत शब्दों का पूरा बहिष्कार उसमें पाया जाता है। 'उपकार', 'नगर', 'विद्या', 'वचन' ऐसे प्रचलित शब्द भी 'उन्नग्रार', 'नग्रर', 'विज्ञा', 'वन्नग्र्य' बनाकर ही रखे जाते थे। 'जासु', 'तासु', ऐसे रूप बोलचाल से उठ जाने पर भी पोथियों में बरावर चलते रहे। विशेषण विशेष्य के बीच विभक्तियों का समानाधिकरण अपभ्रशकाल में कृदंत विशेषणों से बहुत कुछ उठ चुका था, पर प्राकृत की परपरा के अनुमार अपभ्रंश की किवतात्रों में कृदंत विशेषणों में मिलता है—जैसे, 'जुन्वण गयुं न झूरि'' = गए को यौवन को न झूर = गए यौवन को न पछता। जब ऐसे उदाहरणों के साथ हम ऐसे उदाहरण भी पाते हैं जिनमें विभक्तियों का ऐसा समानाधिकरण नहीं है तब यह निश्चय हो जाता है कि उसका सिनवेश पुरानी परंपरा का प्रालन मात्र है। इस परंपरा-पालन का निश्चय शब्दों की

परीत्ता से अच्छी तरह हो जाता है। जब हम अपभ्रंश के शब्दों में 'मिट' और 'मीठी' दोनों रूपों का प्रयोग पाते हैं तब उस काल में 'मीठी' शब्द के प्रचलित होने में क्या संदेह हो सकता है ?

ध्यान देने पर यह बात भी लिक्ति होगी कि ज्यों ज्यों काव्यभाषा देशभाषा की ख्रोर द्यधिक प्रवृत्त होती गई त्यो त्यों तत्सम संस्कृत शब्द रखने मे संकोच भी घटता गया। शार्डक्षर के पद्यो द्यौर कीर्तिलता में इसका प्रमाण मिलता है।

## - प्रकरण ३

## देशभाषा काव्य

## वीरगाथा

पहले कहा जा जुका है कि प्राकृत की रूढ़ियों से बहुत कुछ मुक्त भाषा के जो पुराने कान्य—जैसे, बीसलदेवरासो, पृथ्वीराजरासो—ग्राजकल मिलते हैं वे सिद्ग्य हैं। इसी संदिग्ध सामग्री को लेकर जो थोड़ा बहुत विचार हो सकता है, उसी पर हमें संतोष करना पड़ता है।

इतना अनुमान तो किया ही जा सकता है कि प्राकृत पढ़े हुए पड़ित ही उस समय कविता नहीं करते थे ।, जन-साधारण की बोली मे गीत दोहे त्रादि अचिलत चले त्राते रहे होंगे जिन्हें पंडित लोग गॅवारू सममते रहे होंगे। ऐसी कविताएँ राजसभात्रो तक भी पहुँच जाती रही होंगी। 'राजा भोज जस मूसरचंद' कहनेवालो के सिवा देशभाषा मे सुन्दर भाव भरी कविता कहनेवाले भी अवश्य ही रहे होगे। राजसभाय्रो मे सुनाये जानेवाले नीति, श्रंगार त्य्रादि विषय प्रायः दोहो मे कहे जाते थे ग्रौर वीररस के पद्य छप्पय मे। राजाश्रित कवि श्रपने राजाञ्रो के शौर्य, पराक्रम श्रौर प्रताप का वर्णन श्रनूठी उक्तियो के साथ किया करते थे ऋौर ऋपनी वीरोल्लास भरी कवितास्रो से वीरो को उत्साहित किया करते थे । ऐसे राजाश्रित कवियो की रचनात्रों के रिवृत रहने का श्रधिक सुनीता था। वे राजकीय पुस्तकालयों मे भी रित्तत रहती थी श्रौर मद्द चारण जीविका के विचार से उन्हे श्रपने उत्तराधिकारियों के पास भी छोड़ जाते थे। उत्तरोत्तर मह चारणा की परंपरा मे चलते रहने से उनमें फेरफार भी बहुत कुछ होता रहा। इसी रचित परंपरा की सामग्री हमारे हिंदी-साहित्य के प्रारंभिक काल में मिलती है। इसी से यह काल 'वीरगाथा-काल' कहा गया।

भारत के इतिहास में यह वह समय था जब कि मुसलमानो के हमले उत्तर पश्चिम की त्रोर से लगातार होते रहते थे। इनके धक्के ग्रधिकतर भारत

के पर्श्विम प्रांत के निवासियों को सहने पड़ते थे जहाँ हिंदु स्रों के बड़े बड़े राज्य प्रतिष्ठित थे। गुप्त साम्राज्य के ध्वस्त होने पर हर्षवर्धन (मृत्यु-संवत् ७०४ ) के उपरांत भारत का पश्चिमी भाग ही भारतीय सभ्यता श्रीर बल-वैभव का केंद्र हो रहा था। कन्नौज, दिल्ली, ग्राजमेर, ग्रान्हलवाड़ा ग्रादि बड़ी बडी राजधानियाँ उघर ही प्रतिष्ठित थीं। उधर की भाषा ही शिष्ट भाषा मानी जाती थी ग्रौर कवि-चारण ग्रादि उसी भाषा मे रचना करते थे। प्रारंभिक काल का जो साहित्य हमे उपलब्ध है उसका द्राविभीव उसी भूमाग मे ं हुत्रा। ग्रेतः यह स्वाभाविक है कि उसी भूभाग की जनता की चित्तवृत्ति की छाप उस साहित्य पर हो । हर्षवर्धन के उपरांत ही साम्राज्य-भावना देश से **ऋंतर्हित हो गई** थी ऋौर खंड खंड होकर जो गहरवार, चौहान, चंदेल ऋौर पिरहार त्रादि राजपूत-राज्य पश्चिम की ग्रोर प्रतिष्ठित थे, वे ग्रपने प्रभाव की वृद्धि के लिये परस्पर लड़ा करते थे। लड़ाई किसी त्रावश्यकता-वश नहीं होती थी; कमी कमी: तो शौर्य्य-प्रदर्शन मात्र के लिये यो ही मोल ली जाती थी। बीच बीच मे मुसलमानो के भी हमले होते रहते थे। सारांश यह कि जिस समय से हमारे हिदी-साहित्य का अभ्युद्य होता है, वह लड़ाई मिडाई का समय था; बोरता के गौरव का समय था। ग्रौर सब बाते पीछे पड़ गई थी।

महमूद गजनवी (मृत्युन्सवत् १०८७) के लौटने के पीछे गजनवी सुलतानो का एक हाकिम लाहौर मे रहा करता था ग्रौर वहाँ से लूटमार के लिये देश-के भिन्न भिन्न भागो पर, विशेषतः राजपूताने पर, चढ़ाइयाँ हुग्रा करती थी। इन चढ़ाइयों का वर्णन फारसी तवारीखों में नहीं मिलता, पर कहीं कही संस्कृत ऐतिहासिक काव्यों में मिलता है। सॉमर (ग्रजमेर) का चौहान राजा दुर्लभराज दितीय सुसलमानों के साथ युद्ध करने में मारा गया था। ग्रजमेर वसानेवाले ग्रजयदेव ने मुसलमानों को परास्त किया था। ग्रजयदेव के पुत्र ग्रगोराज (ग्राना) के समय में सुसलमानों की सेना फिर पुष्कर की घाटी लॉचकर उस स्थान पर जा पहुँची जहाँ ग्राव ग्रानासागर है। ग्रगोराज ने उस सेना का संहार कर बड़ी भारी विजय प्राप्त की। वहाँ म्लेच्छ मुसलमानों का रक्त गिरा था, इससे उस स्थान को ग्रामित्र मानकर वहाँ ग्रगोराज ने क बड़ा तालाव बनवा दिया जो 'ग्राना सागर' कहलाया।

श्राना के पुत्र बीसलदेव (विश्रहराज चतुर्थं) के समय में वर्तमान किशानगढ़ राज्य तक मुसलमानों की सेना चढ़-श्राई जिसे परास्त कर बीसलदेव श्राय्यावर्त से मुसलमानों को निकालने के लिये उत्तर की श्रोर बढ़ा। उसने दिल्ली श्रीर हॉसी के प्रदेश श्रपने राज्य में मिलाए श्रीर श्राय्यावर्त के एक बड़े भूमागसे मुसलमानों को निकाल दिया। इस बात का उल्लेख दिल्ली के श्रशोक-लेखवाले शिवालिक स्तंभ पर खुदे हुए बीसलदेव के वि० सं० १२२० के लेख से पाया जाता है। शहाबुद्दीन गोरी की पृथ्वीराज पर पहली चढ़ाई (सबत् १२४७) के पहले भी गोरियों की सेना ने नाडौल पर घावा किया था, पर उसे हारकर लौटना पढ़ा। इसी प्रकार महाराज पृथ्वीराज के मारे जाने श्रीर दिल्ली तथा श्रजमेर पर मुसलमानों का अधिकार हो जाने के पीछे भी बहुत दिनों तक राजपूताने श्रादि में कई स्वतंत्र हिंदू राजा थे जो वरावर मुसलमानों से लड़ते रहे। इनमें सबसे प्रसिद्ध रण्थंभीर के महाराज हम्मीरदेव हुए हैं जो महाराज पृथ्वीराज चौहान की वंश-परंपरा में थे। वे मुसलमानों से निरंतर लड़ते रहे श्रीर उन्होंने उन्हें कई बार हराया था। साराश यह कि पठानों के शासन-काल तक हिंदू बरावर स्वतंत्रता के लिये लडते रहे।

राजा मोज की समा में खड़े होंकर राजा की दानशीलता का लंबा चौडा वर्णन करके लाखों रुपये पानेवाले कवियों का समय बीत चुका था। राजटरबारों में शास्त्रार्थों की वह धूम नहीं रह गई थीं। पांडित्य के चमत्कार पर पुरस्कार का विधान भी ढीला पड़ गया था। उस समय तो जो भाट या चारण किसी राजा के पराक्रम, विजय, शत्रु-कन्या-हरण छादि का ऋत्युक्तिपूर्ण ऋालाप करता या रणचेत्रों में जाकर वीरों के हृदय में उत्साह की उमगे भरा करता था, वहीं सम्मान पाता था।

इस दशा में कान्य या साहित्य के ग्रौर भिन्न भिन्न श्रंगों की पूर्ति ग्रौर समृद्धि का सामुदायिक प्रयत्न कठिन था। उस समय तो केवल वीरगाथाग्रों की उन्नित संभव थी। इस वीरगाथा को हम दोनों रूपों में पाते हैं—मुक्तक के रूप में भी ग्रौर प्रबंध के रूप में भी। फुटकल रचनाग्रों का विचार छोड़कर यहाँ वीरगाथात्मक प्रबंधकान्यों का ही उल्लेख किया जाता है। जैसे, योरप में वीरगाथात्मक प्रवंधकान्यों का ही उल्लेख किया जाता है। जैसे, योरप में वीरगाथात्रों का प्रसंग 'युद्ध ग्रौर प्रेम', रहा, वैसे ही यहाँ भी था। किसी

राजा की कन्या के रूप का संवाद पाकर दलवल के साथ चढ़ाई करना और प्रतिपित्त्यों को पराजित कर उस कन्या को हरकर लाना वीरों के गौरव और अमिमान का काम माना जाता था। इस प्रकार इन काव्यों में शृंगार का भी थोड़ा मिश्रण रहता था, पर गौण रूप में, प्रधान रस वीर ही रहता था। शृंगार केवल सहायक के रूप में रहता था। जहाँ राजनीतिक कारणों से भी युद्ध होता था, वहाँ भी उन कारणों का उल्लेख न कर कोई रूपवती स्त्री ही कारण किएत करके रचना की जाती थी। जैसे, शहाबुद्दीन के यहाँ से एक रूपवती स्त्री का पृथ्वीराज के यहाँ आना ही लड़ाई की जड़ लिखी गई है। इम्मीर पर अलाउदीन की चढ़ाई का भी ऐसा ही कारण किएत किया गया है। इस प्रकार इन काव्यों में प्रथानुकूल किएत घटनाओं की बहुत अधिक योजना रहती थी।

ये वीरगाथाएँ दो रूपो मे मिलती हैं—प्रबंधकान्य के साहित्यिक रूप मे जो सबसे प्राचीन ग्रंथ उपलब्ध है, वह है 'पृथ्वीराजरासो'। वीरगीत के रूप में हमे सबसे पुरानी पुस्तक 'वीसलदेवरासो' मिलती है, यद्यपि उसमें समयानुसार भाषा के परिवर्तन का ग्राभास मिलता है। जो रचना कई सौ वर्षों से लोगो मे बराबर गाई जाती रही हो, उसकी भाषा ग्रपने मूल रूप मे नहीं रह सकती। इसका प्रत्यन्त उदाहरण 'ग्रालहा' है, जिसके गानेवाले प्रायः समस्त उत्तरीय भारत में पाए जाते हैं।

यहाँ पर वीर-काल के उन ग्रंथो का उल्लेख किया जाता है जिनकी या तो प्रतियाँ मिलती है या कहीं उल्लेख मात्र पाया जाता है। ये ग्रंथ 'रासो' कहलाते है। कुछ लोग इस शब्द-का संबंध "रहस्य" से वतलाते है। पर ''वीसलदेव-रासों' मे काव्य के ग्रर्थ में 'रसायण' शब्द बार बार ग्राया है। ग्रतः हमारी समक्त में इसी 'रसायण' शब्द से होते होते 'रासो' हो गया है।

(१) खुमानरासो—संवत् ८१० ग्रीर १००० के बीच मे चित्तौड़ के रावल खुमान नाम के तीन राजा हुए है। कर्नल टाड ने इनको एक मानकर इनके युद्धों का विस्तार से वर्णन किया है। उनके वर्णन का सारांश यह है कि कालभोज (बाप्पा) के पीछे खुम्माण गद्दी पर बैठा, जिसका नाम मेवाड़ के

इतिहास में प्रसिद्ध है श्रीर जिसके समय में बगदाद के खलीफा श्रलमामूँ ने चित्तीड़ पर चढ़ाई की। खुम्माण की सहायता के लिये बहुत से राजा श्राए श्रीर चित्तीड़ की रज्ञा हो गई। खुम्माण ने २४ युद्ध किए श्रीर वि० स० ८६६ से ८६३ तक राज्य किया। यह समस्त वर्णन 'दलपत विजय' नामक किसी किव के रचित खुमानरासों के श्राघार पर लिखा गया जान पड़ता है। पर इस समय खुमानरासों की जो प्रति प्राप्त है, वह श्रपूर्ण है श्रीर उसमें महाराणा प्रतापसिंह तक का वर्णन है। कालमोंज (बाप्पा) से लेकर तीसरे खुमान तक की वंश-परंपरा इस प्रकार है—कालमोंज (बाप्पा), खुम्माण, मत्तर, मर्तृपद्ध, सिंह, खुम्माण (दूसरा), महायक, खुम्माण (तीसरा)। कालमोंज का समय वि० सं० ७६१ से ८१० तक है श्रीर तीसरे खुम्माण के उत्तराधिकारी मर्तृपद्ध (दूसरे) के समय के दो शिलालेख वि० सं० ६६६ श्रीर १००० के मिले हैं। श्रतएव इन १६० वर्षों का श्रीसत लगाने पर तीनो खुम्मानों का समय श्रनुमानतः इस प्रकार ठहराया जा सकता है—

, खुम्माण ( पहला )—वि० सं० ८१०,—८३५ खुम्माण ( दूसरा )—वि० सं० ८७०—६०० खुम्माण ( तीसरा )—वि० सं० ६६५,—६६०

श्रव्यािषया वंश का श्रलमामूँ वि० सं० ८७० से ८६० तक खलीफा रहा। इस समय के पूर्व खलीफों के सेनापितयों ने सिंघ देश की विजय कर ली थी श्रीर उघर से राजपूताने पर मुसलमानों की चढ़ाइयाँ होने लगी थीं। श्रतएव यदि किसी खुम्माण से श्रलमामूँ, की सेना से लड़ाई हुई होगी तो वह दूसरा खुम्माण रहा होगा श्रीर उसी के नाम पर 'खुमानरासों' की रचना हुई होगी। यह नहीं कहा जा सकता कि इस समय जो खुमानरासों मिलता है, उसमें कितना श्रंश पुराना है। उसमें महाराणा प्रतापिसह तक का वर्णन मिलने से यह निश्चित रूप से कहा जा सकता है कि जिस रूप में यह ग्रंथ श्रव मिलता है वह उसे वि० संवत् की सत्रहवीं शताब्दी मे प्राप्त हुश्चा होगा। शिवसिंहसरोज के कथनानुसार एक श्रज्ञातनामा भाट ने खुमानरासों नामक एक काव्य-ग्रंथ लिखा था जिसमें श्रीरामचंद्र से लेकर खुमान तक के युद्धों का वर्णन था। यह नहीं कहा जा

सकता कि दलपत-विजय असली खुमामरासो का रचियता था अथवा उसके पिछले परिशिष्ट का।

(२) बीसलदेवरासी—नरपित नाल्ह किन विग्रहराज चतुर्थ उपनाम वीसलदेव का समकालीन था। कदाचित् यह राजकिव था। इसने 'बीसलदेव-रासो' नामक एक छोटा सा (१०० पृष्ठो का) ग्रंथ लिखा है जो वीरगीत के रूप में है। ग्रंथ में निर्माण-काल यो दिया है—

बारह से बहोत्तराँ मभारि । जेठ बदी नवमी बुधवारि । 'नाल्ह' रसायण श्रारंभइ । सारदा तूठी ब्रह्मकुमारि ।।

'वारह सै वहोत्तर' का स्पष्ट अर्थ १२१२ है। 'बहोत्तर' शब्द 'बरहोत्तर', 'द्वाद-शोत्तर' का रूपातर है। अतः 'वारह सै वहोत्तरों' का अर्थ 'द्वादशोत्तर बारह सै' अर्थात् १२१२ होगा। गणना करने पर विक्रम संवत् १२१२ मे ज्येष्ठ बदी नवमी को बुधवार ही पड़ता है। किव ने अपने. रासो मे सर्वत्र वर्तमान काल का ही प्रयोग किया है जिससे वह वीसलदेव का समकालीन जान पड़ता है। विग्रहराज चतुर्थ (बीसलदेव) का समय भी १२५० के आसपास है। उसके शिलालेख भी संवत् १२१० और १२२० के प्राप्त हैं। बीसलदेवरासो मे चार खंड है। यह काव्य लगभग २००० चरणों मे समाप्त हुआ है। इसकी कथा का सार यो है—

खंड १—माल्वा के भोज परमार की पुत्री राजमती से सॉभर के बीसलदेव का विवाह होना ।

खंड २—व्रीमलदेव का राजमती से रूठकर उड़ीसा की ग्रोर प्रस्थान करना तथा वहाँ एक वर्ष रहना।

खंड २—राजमती का विरह-वर्णन तथा वीसलदेव का उड़ीसा से लौटना। खंड ४—भोज का अपनी पुत्री को अपने घर लिवा ले जाना तथा बीसल-देव का वहाँ जाकर राजमती को फिर चित्तौड़ लाना।

दिए हुए संवत् के विचार से कवि श्रपने नायक का समसामिक जान पड़ता है। पर वर्णित घटनाएँ, विचार करने पर, बीसलदेव के बहुत पीछे की जान पड़ती हैं, जब कि उनके संबंध में कल्पना की गुंजाइश हुई होगी। यह

घटनात्मक काव्य नहीं है, वर्णनात्मक है। इसमें दो ही घटनाएँ हैं-बीसलदेव का विवाह ग्रौर उनका उड़ीसा जाना। इनमे से पहली बात तो कल्पना-प्रसूत प्रतीत होती है। बीसलदेव से सौ वर्ष पहले ही घार के प्रसिद्ध परमार राजा भोज का देहांत हो चुका था। ग्रातः उनकी कन्या के साथ बीसलदेव का विवाह किसी पीछे के कवि की कल्पना ही प्रतीत होती है। उस समय मालवा में भोज नाम का कोई राजा नहीं था। बीसलदेव की एक परमार-वंश की रानी थी, यह बात परंपरा से अवश्य प्रसिद्ध चली त्राती थी, क्योंकि इसका उल्लेख पृथ्वीराजरासी में भी है। इसी बातको लेकर पुस्तक में भोज का नाम रखा हुआ जान पड़ता है। ग्रथवा यह हो सकता है कि धार के परमारो की उपाधि ही भोज रही हो श्रीर उस श्राधार पर किव ने उसका केवल यह उपाधिसूचक नाम ही दिया हो, असंली नाम न दिया हो। कदाचित् इन्ही मे से किसी कन्या के साथ वीसल्देव का विवाह हुन्रा हो। परमार-कन्या के संबंध में कई स्थानो पर जो वाक्य त्राए हैं, उनपर ध्यान देनेसे यह सिद्धांत पुष्ट होता है कि राजा भोज का नाम कहीं पीछे से न मिलाया गर्या हो। जैसे-"जनमी गोरी तू नेसलमेर", "गोरड़ी नेसलमेर की"। स्त्राबू के परमार भी राजपूताने में फैले हुए थे। अतः राजमती का उनमे से किसी सरदार की कन्या होना भी संभव है। पर भोनं के स्रतिरिक्त स्रौर भी नाम इसी प्रकार जोड़े हुए मिलते हैं; जैसे—'माघ श्रचारज, कवि कालिदास'।

जैसा पहले कह श्राए हैं, श्रजमेर के चौहान राजा बीसलदेव (विश्रहराज चतुर्थ) बड़े वीर श्रीर प्रतापी थे श्रीर उन्होंने मुसलमानों के विरुद्ध कई चढ़ाइयाँ की थीं श्रीर कई प्रदेशों को मुसलमानों से खाली कराया था। दिल्ली श्रीर हॉसी के प्रदेश इन्हों ने श्रपने राज्य मे मिलाए थे। इनके वीरचरित का बहुत कुछ वर्णन इनके राजकिव सोमदेवरिचत "लिलितिवग्रहराज नाटक" (संस्कृत) मे है जिसका कुछ श्रंश बड़ी बड़ी शिलाश्रों पर खुदा हुआ मिला है श्रीर राजपूताना म्यूजियममे सुर्रिच्त है। पर नाल्ह' के इस बीसलदेवरासों में, जैसा कि होना चाहिए था, न तो उक्त वीर राजा की ऐतिहासिक चढ़ाइयों का वर्णन है, न उसके शौर्य-पराक्रम का । श्रंगाररस की दृष्टि से विवाह श्रीर रूठकर विदेश जाने का (प्रोषितपतिका के वर्णन के लिये) मनमाना वर्णन है। श्रतः

इस छोटी सी पुस्तक को बीसलदेव ऐसे वीर का 'रासो' कहना खटकता है। पर जब हम देखते है कि यह कोई काव्यग्रंथ नहीं है, केवल गाने के लिये रचा गया था, तो बहुत कुछ समाधान हो जाता है।

भाषा भी परीचा करके देखते हैं तो वह साहित्यिक नहीं है, राजस्थानी है। जैसे, स्कइ छै (= स्ख़ता है), पाटण थीं (= पाटन से), भोज तणा (= भोजका), खंड खंडरा (= खंड खंड का) इत्यादि। इस ग्रंथ से एक बात का त्राभास त्रवश्य मिलता है। वह यह कि शिष्ट काव्यभाषा मे वज ग्रीर खड़ी बोली के प्राचीन रूप का ही राजस्थान में भी व्यवहार होता था। साहित्य की सामान्य भाषा 'हिंदी' ही थी जो पिंगल भाषा कहलाती थी। बीसलदेवरासो मे बीच बीच में बराबर इस साहित्यिक भाषा (हिंदी) को मिलाने का प्रयत्न दिखाई पड़ता है। भाषा की प्राचीनता पर विचार करने के पहले यह बात ध्यान मे रखनी चाहिए कि गाने की चीज होने के कारण इसकी भाषा मे समया-नुसार बहुत कुछ फेरफार होता आया है। पर लिखित रूप मे रिच्चत होने के कारण इसका पुराना ढाँचा बहुत कुछ बचा हुत्रा है। उदाहरण के लिये— मेलवि = मिलाकर, जोड़कर। चितह = चित्त मे। रिण = रण मे। प्रापिजइ = प्राप्त हो, या किया जाय। ईग्री विधि = इंस विधि । ईसउ = ऐसा। बाल हो = बाला का । इसी प्रकार 'नयर' (नगर), 'पसाउ' (प्रसाद), 'पयोहर' (पयोधर) त्रादि प्राकृत शब्द भी हैं जिनका प्रयोग कविता मे त्रपभ्रंश-काल से लेकर पीछे तक होता रहा।

इसमे त्राए हुए कुछ फारसी, अरबी, तुरकी शब्दों की त्रोर भी ध्यान जाता है। जैसे—महल, इनाम, नेजा, ताजनो (ताजियाना) त्रादि। जैसा कहा जा चुका है, पुस्तक की भाषा मे फेरफार अवश्य हुआ है; अतः ये शब्द पीछे से मिले हुए भी हो सकते हैं और किंव द्वारा व्यवहृत भी। किंव के समय से पहले ही पंजाब में मुसलमानों का प्रवेश हो गया. था और वे इघर उधर जीविका के लिये फैलने लगे थे। अतः ऐसे साधारण-शब्दों का प्रचार कोई आश्चर्य की बात नहीं। बीसलदेव के सरदारों मे ताजुद्दीन मियाँ भी मौजूद्द हैं।

मंहल पलाएयो ताँजदीन । खुरसाए। चिह चाल्यो गोंड ।।

उपर्युक्त विवेचन के अनुसार यह पुस्तक न तो वस्तु के विचार से और न भाषा के विचार से ग्रापने ग्रासली ग्रीर मूल रूप में कही जा सकती है। रायबहादुर पंडित गौरीशकर हीराचंद श्रोक्ता ने इसे हम्मीर के समय की रचना कहा है। (राजपूताने का इतिहास, भूमिका पृष्ठ १६)। यह नरपित नाल्ह की पोथी का विकृत रूप अवश्य है जिसके आघार पर हम भाषा और साहित्य-संबंधी कई तथ्यो पर पहुँचते है। ध्यान देने की पहली बात है, राजपूताने के एक भाट का अपनी राजस्थानी में हिंदी का मेल करना। जैसे, "मोती का श्राखा किया"। "चंदन काठ को मॉड्वो"। "सोना की चोरी, मोती की माल" इत्यादि । इससे यह सिद्ध हो जाता है कि प्रादेशिक वोलियो के साथ साथ व्रज या मध्यदेश की माषा का त्राश्रय लेकर एक सामान्य साहित्यिक भाषा भी स्वीकृत हो चुको थी जो चारणों में 'पिंगल' भाषा के नाम से पुकारी जाती थी। अपभ्रंश के योग से शुद्ध राजस्थानी भाषा का जो साहित्यिक रूप था, वह 'डिंगल' कहलाता था। हिंदी-साहित्य के इतिहास मे हम केवल पिंगल-भाषा में लिखे हुए ग्रंथों का ही विचार कर सकते हैं। दूसरी बात जो कि साहित्य से संबंध रखती है, वीर श्रीर श्रुगार का मेल है। इस ग्रंथ मे श्रुंगार की ही प्रधानता है, वीररस का किंचित् आभास मात्र है। संयोग और वियोग के गीत ही कवि ने गाए हैं।

'बीसलदेवशसो' के कुछ पद्य देखिए—

परग्**बा<sup>९</sup> चाल्यो बीसलराय । चउरास्या<sup>२</sup> सहु<sup>3</sup> लिया बोलाइ । जान-तग्गी<sup>४</sup> साजति करउ । जीरह रँगावली पहरज्यो टोप ।।** 

हुग्रउ पइसारउ बीसलराव । ग्रावी सयल प्रातेवरी ह राव । रूप श्रपूरव पेषियइ । इसी श्रस्ती निहं सयल संसार ॥ श्रित रंग स्वामी सूँ मिली राति । बेटी राजा भोज की ॥

× × × ×

गरब करि उभो<sup>७</sup> छुद्द साँभरथो राव । मो सरीखा नहिं ऊर भुवाल ॥ म्हाँ घरि<sup>८</sup> साँभर उग्गहद्द । चिहुँ दिसि थाण जेसलमेर ॥

१ व्याहने । २ सामतों कों । ३ सव । ४ यान को, वारात की । ५ सव । ६ अतःपुर । ७ खड़ा है । ८ घर में ।

"गरिब न बोलो हो साँभरथा-राव । तो सरीखा घणा श्रोर भुवाल ॥ एक उड़ीसा को 'धर्णी । बचन हमारइ तू मानि जु मानि ॥ ज्यूँ थारइ सांभर उग्गहइ । राजा उणि घरि उग्गहइ हीरा-खान" ॥

× × × ×

कुँविर कहई "सुणि, साँभरथा राव। काई<sup>3</sup> स्वामी तू उलगहँ<sup>8</sup> जाइ ? कहेउ हमारउ जइ सुण्उ। थारइ छइ साठि ग्रँतेवरी नारि''॥ "कड़वा बोल न बोलिस नारि। तू मो मेल्हसी वित्त बिसारि"॥ जीम न जीम विगोयनो<sup>9</sup>। दव का दाधा छुपली मेल्हइ ॥ जीम का दाधा नु पाँगुरइ । नाल्ह कहइ सुणीजइ सब कोइ॥

 $\times$   $\times$   $\times$   $\times$ 

श्रान्यो राजा मास बसंत। गढ माहीं गूड़ी ऊछली १०॥ जइ धन मिलती अंग सँभार। आन-भंग हो तो बाल हो ११॥ ईगी परिरहता राज दुवारि १२।

(३) चंद बरदाई (संवत् १२२५ —१२४६) — ये हिंदी के प्रमासाकांव माने जाते हैं और इनका पृथ्वीराजरासो हिंदी का प्रथम महाकाव्य है। चद दिल्ली के अतिम हिंदू सम्राट् महाराज पृथ्वीराज के सामंत और राजकिंव प्रसिद्ध हैं। इससे इनके नाम में भावुक हिंदु ओं के लिये एक विशेष प्रकार का आकर्षण है। रासों के अनुसार ये भई जाति के जगात नामक गोत्र के थे। इनके पूर्वजों की भूमि पंजाब थी जहाँ लाहौर में इनका जन्म हुआ था। इनका और महाराज पृथ्वीराज का जन्म एक ही दिन हुआ था और दोनों ने एक ही दिन यह संसार भी छोड़ा था। ये महाराज पृथ्वीराज के राजकिंव ही नहीं उनके सखा और सामंत भी थे; तथा पड़्भाषा, व्याकरण, काव्य, साहित्य,

१ स्वामी; राजा। २ तुम्हारे (यहाँ)। ३ क्यों। ४ परदेश में। ५ तेरे हैं। ६ भुला डाला। ७ वात से वात नहीं छिपाई जा सकती। ८ आग का जला कोपल छोड दे तो छोड दे। ९ जीभ का जला नहीं पनपता। १० आकाश-दीप जलाए गए। ११ यदि वह धन्या या स्त्री अंग सभालकर (तुरंत) मिलती तो उस वाला का मान-भग होता। १२ (और) इसे परिरभता (आलिगन करता) राजा द्वार पर ही।

छंदःशास्त्र, ज्योतिष, पुराण, नाटकं न्ह्यादि ग्रानेक विद्यात्रों मे पारंगत थे। इन्हें जालंघरी देवी का इष्ट था जिसकी कृपा से ये ग्रेडिष्टकाव्य भी कर सकते थे। इनका जीवन पृथ्वीराज के जीवन के साथ ऐसा मिला जुला था कि ग्रालग नहीं किया जा सकता। युद्ध मे, ग्राखेट मे, सभा में, यात्रा में सदा महाराज के साथ रहते थे, ग्रीर जहाँ जो बाते होती थीं, सब मे सम्मिलित रहते थे।

पृथ्वीराजरासो ढाई हजार पृष्ठो का बहुत बड़ा प्रंथ है जिसमे ६६ समय (सर्ग या ग्रध्याय) हैं। प्राचीन समय मे प्रचलित प्रायः सभी छंदो का व्यवहार हुआ है। मुख्य छंद हैं—किवत्त (छप्पय), दूहा, तोमर, त्रोटक, गाहा और आर्या। जैसे कादबरी के संबंध में प्रसिद्ध है कि उसका पिछला भाग बाए के पुत्र ने पूरा किया है, वैसे ही रासो के पिछले भाग का भी चंद के पुत्र जल्हण द्वारा पूर्ण किया जाना कहा जाता है। रासी के अनुसार जब शहाबुद्दीन गोरी पृथ्वीराज को कैद करके गजनी ले गया, तब कुछ दिनो पीछे चद भी वहीं गए। जाते समय किव ने अपने पुत्र जल्हण के हाथ मे रासो की पुस्तक देकर उसे पूर्ण करने का संकेत किया। जल्हण के हाथ मे रासो की सौंपे जाने और उसके पूरे किए जाने का उल्लेख रासो में है—

पुस्तक जल्हन हत्थ दे चिल गजान नृप-काज /

रघुनाथचरित हनुमंतकृत भूप भोज उद्ध्रिय जिमि ॥ पृथिराज-सुजस कवि चंद कृत चंद्-नंद उद्धरिय तिमि ॥

पृथ्वीराजरासों में आबू के यज्ञकुंड से चार चित्रयकुलों की उत्पत्ति तथा चौहानों के अजमेर में राजस्थापन से लेकर पृथ्वीराज के पकड़े जाने तक का सिवस्तर वर्णन है। इस अंथ के अनुसार पृथ्वीराज अर्जमेर के चौहान राजा सोमेश्वर के पुत्र और अर्णोराज के पौत्र थे। सोमेश्वर का विवाह दिल्ली के उवर (तोमर) राजा अनंगपाल की कन्या से हुआ था। अनंगपाल की दो कन्याएँ थीं—सुंदरी और कमला। सुंदरी का विवाह कन्नोज के राजा विजयपाल के साथ हुआ और इस संयोग से जयचंद राठौर की उत्पत्ति हुई। दूसरी कन्या कमला का विवाह अजमेर के चौहान सोमेश्वर के साथ हुआ जिनके पुत्र पृथ्वीराज हुए। अनंगपाल ने अपने नाती पृथ्वीराज को गोद लिया जिससे

त्रुजमेर श्रौर दिल्ली का राज एक हो गया। जयंचंद को यह बात श्रुच्छी न लगी। उसने एक दिन राजस्य यज्ञ करके सब राजाश्रों को यज्ञ के मिन्न मिन्न कार्य करने के लिए निमंत्रित किया श्रौर इस यज्ञ के साथ ही श्रपनी कन्या संयोगिता का स्वयंवर रचा। राजस्य यज्ञ मे सब राजा श्राए पर पृथ्वीराज नहीं, श्राए। इसपर जयचंद ने चिढ़कर पृथ्वीराज की एक स्वर्णमूर्ति द्वारपाल के रूप मे द्वार पर रखवा दी।

संयोगिता का अनुराग पहले से ही पृथ्वीराज पर था, अतः जब वह जयमाल लेकर रंगभूमि मे आई, तब उसने पृथ्वीराज की मूर्ति को ही माला पहना दी। इस पर जयचंद ने उसे घर से निकालकर गंगा-किनारे के एक महल मे भेज दिया। इघर पृथ्वीराज के सामंतों ने आकर यज्ञ-विध्वंस किया। फिर पृथ्वीराज ने चुपचाप आकर संयोगिता से गांधर्व विवाह किया और अंत मे वे उसे हर ले गए। रास्ते मे जयचंद की सेना से बहुत युद्ध हुआ, पर संयोगिता को छेकर पृथ्वीराज कुशल-पूर्वक दिल्ली पहुँच गए। वहाँ भोग विलास मे ही उनका सारा समय बीतने लगा, राज्य की रज्ञा का ध्यान न रह गया।

वल का बहुत कुछ हास तो जयचंद तथा श्रौर राजाश्रों के साथ लड़ते लड़ते हो चुका था श्रौर बड़े बड़े सामंत मारे जा चुके थे। अच्छा अवसर देख शहाबुद्दीन चढ़ श्राया, पर हार गया श्रौर पकड़ा गया। प्रथ्वीराज ने उसे छोड़ दिया। वह बार बार चढ़ाई करता रहा श्रौर श्रंत में प्रथ्वीराज पकड़कर गजनी मेज दिए गए। कुछ काल के पीछे किव चंद मी गजनी पहुँचे। एक दिन चंद के इशारे पर पृथ्वीराज ने शब्दवेधी बाण द्वारा शहाबुद्दीन को मारा श्रौर फिर दोनों एक दूसरे को मारकर मर गए। शहाबुद्दीन श्रौर पृथ्वीराज के वैर का कारण यह लिखा गया है कि शहाबुद्दीन श्रम यहाँ की एक सुंदरी पर श्रासक्त था जो एक दूसरे पठान सरदार हुसेनशाह को चाहती थी। जब ये दोनो शहाबुद्दीन से तंग हुए, तब हारकर पृथ्वीराज के पास माग श्राए। शहाबुद्दीन ने पृथ्वीराज के यहाँ कहला मेजा कि उन दोनो को श्रपने यहाँ से निकाल दो। पृथ्वीराज ने उत्तर दिया कि शरणागत की रज्ञा करना चित्रयो का धर्म है, श्रतः इन दोनो की हम बराबर रक्षा करेंगे। इसी वैर से शहाबुद्दीन ने दिल्ली पर चढ़ाइयाँ की। यह तो

पृथ्वीराज का मुख्य चरित्र हुन्ना। इसके त्रातिरिक्त बीच बीच मे बहुत से राजान्नों के साथ पृथ्वीराज के युद्ध त्रौर त्र्रानेक राज-कन्यान्नों के साथ विवाह की कथाएँ रासों में भरी पड़ी है।

ऊपर लिखे चृत्तांत श्रौर रासो मे दिए हुए संवतीं का ऐतिहासिक तथ्यो के साथ बिल्कुल मेल न खाने के कारण अनेक विद्वानो ने पृथ्वीराजरासों के पृथ्वीराज के समसामियक किसी किव की रचना होने में पूरा संदेह किया है श्रीर उसे १६वीं शताब्दी में लिखा हुन्ना एक जाली ग्रंथ ठहराया है। रासो मे चंगेज, तैमूर त्रादि कुछ पीछे के नाम त्राने से यह सदेह और भी पुष्ट होता है। प्रसिद्ध इतिहासज्ञ रायबहादुर पंडित गौरीशंकर हीराचंद श्रोका रासो मे वर्णित घटनात्रो तथा संवतों को बिल्कुल भाटों की कल्पना मानते हैं। पृथ्वीराज की राजसभा के काश्मीरी कवि जयानक ने संस्कृत में 'पृथ्वीराज-विजय' नामक एक काव्य लिखा है जो पूरा नहीं मिलता है। उसमें दिए हुए संवत् तथा घटनाएँ ऐतिहासिक खोन के अनुसार ठीक ठहरती हैं। उसमे पृथ्वीरान की माता का नाम कर्पूरदेवी लिखा है जिसका समर्थन हॉसी के शिलालेख से भी होता है। उक्त ग्रंथ ग्रत्यंत प्रामाणिक ग्रीर समसामयिक रचना है। उसके तथा , 'हम्मीर-महाकाव्य' श्रादि कई प्रामाणिक ग्रंथों के श्रनुसार सोमेश्वर का दिल्ली के तोमर राजा श्रनंगपाल की पुत्री से विवाह होना श्रौर पृथ्वीराज का अपने नाना की गोद जाना, राणा समरसिंह का पृथ्वीराज का समकालीन होना श्रीर उनके पत्त में लड़ना, स्योगिता-हरण इत्यादि बातें ऋसंगत सिद्ध होती है। इसी प्रकार श्रानू के यज्ञ से चौहान श्रादि चार श्रिमकुलो की उत्पत्ति की कथा भी शिलालेखो की जॉच करने पर किल्पत ठइरती है; क्योंकि इनमे से सोलंकी चौहान त्र्यादि कई कुलो के प्राचीन राजाओं के शिलालेख मिले हैं जिनमें वे सूर्यवंशी, .चंद्रवशी श्रादि कहे गए है, श्रमिकुल का कहीं कोई उल्लेख नहीं है।

चंद ने पृथ्वीराज का जन्मकाल संवत् १११५ मे, दिल्ली गोद जाना ११२२ मे, कन्नोज जाना ११५१ मे और शहाबुद्दीन के साथ युद्ध ११५८ में लिखा है। पर शिलालेखों और दानपत्रों में जो संवत् मिलते हैं, उनके

श्रानुसार रासोमे दिए हुए संवत् ठीक नहीं हैं। श्राव तक ऐसे दानपत्र या शिलालेख जिनमें पृथ्वीराज, जयचंद श्रीर परमर्दिदेव (महोवे के राजा परमाल ) के नाम श्राए है, इस प्रकार मिले हैं —

पृथ्वीराज के ४, जिनके संवत् १२२४ ग्रौर १२४४ के बीच मे हैं। जयचंद के १२ं, जिनके संवत् १२२४ ग्रौर १२४३ के बीच मे हैं। परमार्दिदेव के ६, जिनके संवत् १२२३ ग्रौर १२५८ के बीच मे हैं। इनमें से एक संवत् १२३६ का है जिसमे पृथ्वीराज ग्रौर परमार्दिदेव (राजा परमाल) के युद्ध का वर्णन है।

्रह्न संवतों से पृथ्वीराज का जो समय निश्चित होता है उसकी सम्यक् पुष्टि फारसी तवारीखों से भी हो जाती है। फारसी इतिहासों के अनुसार शहाबुद्दीन के साथ पृथ्वीराज का प्रथम युंद्ध ५८७ हिजरी (वि० सं० १२४८—ई० सन् ११६१) में हुआ। अतः इन संवतों के ठीक होने में किसी प्रकार का सदेह नहीं।

पंडित मोहनलाल विष्णुलाल पंड्या ने रासो के पच्तमर्थन में इस बात की ख्रोर ध्यान दिलाया कि रासों के सब संवतों में, यथार्थ संवतों से ६०-६१ वर्ष का ख्रांतर एक नियम से पड़ता है। उन्होंने यह विचार उपस्थित किया कि यह ख्रांतर भूल नहीं है, बल्कि किसी कारण से रखा गया है। इसी धारणा को लिए हुए उन्होंने रासों के इस दोहें को पकड़ा—

एकाद्स से पंचदह विक्रम साक श्रनंद। तिहि रिपुजय पुरहरन को भए पृथिराज नरिंद॥

श्रीर "विक्रमं साक श्रनंद" का श्रर्थ किया—श्र = श्रत्य श्रीर नद = ६ श्रर्थात् ६० रहित विक्रम संवत् । श्रव क्यो ये ६० वर्ष घटाए गए, इसका वे कोई उपयुक्त कारण नही वता सके । नंदवंशी श्रद्ध थे, इसिलये उनका राजलकाल राजपूत भाटो ने निकाल दिया, इस प्रकार की विलक्षण कल्पना करके वे रह गए। पर इन कल्पनाश्रो से किसी प्रकार समाधान नहीं होता । श्राज तक श्रीर कही प्रचलित संवत् में से कुछ काल निकालकर संवत् लिखने की प्रथा नहीं पाई । फिर यह भी विचारणीय है कि जिस किसी ने प्रचलित विक्रम संवत् में से ६०-६१ वर्ष निकालकर प्रथीराजरासों में संवत् दिए हैं, उसने

क्या ऐसा जान-बूमकर किया है ऋथवा धोखे से या भ्रम में पड़कर । ऊपर जो दोहा उद्धृत किया गया है, उसमें 'ऋनंद' के स्थान पर कुछ लोग 'ऋनिद' पाठ का होना ऋधिक उपयुक्त मानते हैं । इसी रासो में एक दोहा यह भी मिलता है—

एकदास सै पंचदह विक्रम जिस अमसुत्त। त्रतिय सांक प्रथिराज की लज्यो विप्र गुन गुत्त॥

इससे भी नौ के गुप्त करने का ऋर्थ निकाला गया है; पर कितने मे से नौ कम करने से यह तीसरा शक बनता है, यह नहीं कहा है। दूसरी बात यह कि 'गुन गुत्त' ब्राह्मण का नाम (गुण गुप्त) प्रतीत होता है।

बात संवत् ही तक नहीं है। इतिहास-विरुद्ध किल्पत घटनाएँ जो भरी पड़ी हैं उनके लिये क्या कहा जा सकता है? माना कि रासो इतिहास नहीं है, काव्य-ग्रंथ है। पर काव्य-ग्रंथों में सत्य घटनात्रों में बिना किसी प्रयोजन के उलट-फेर नहीं किया जाता। ज्यानक का पृथ्वीराज-विजय भी तो काव्य-ग्रंथ ही है; फिर उसमें क्यों घटनाएँ और नाम ठीक ठीक हैं? इस संबंध में इसके अतिरिक्त और कुछ कहने की जगह नहीं कि यह पूरा ग्रंथ वास्तव में जाली है। यह हो सकती है कि इसमें इघर उघर कुछ पद्य चंद के भी बिखरे हो, पर उनका पता लगाना असंभव है। यदि यह ग्रंथ किसी समसामयिक किन का रचा होता और इसमें कुछ थोड़े से अंश ही पीछे से मिले होते तो कुछ घटनाएँ और कुछ संवत् तो ठीक होते।

रहा यह प्रश्न कि पृथ्वीराज की सभा, मे चंद नाम का कोई किव था था नहीं। पृथ्वीराज विजय के कर्ता जयानक ने पृथ्वीराज के मुख्य भाट या बंदिराज का नाम "पृथ्वी भट्ट" लिखा है, चंद का उसने कहीं नाम नहीं लिया है। पृथ्वीराज-विजय के पाँचवे सर्ग में यह श्लोक आया है—

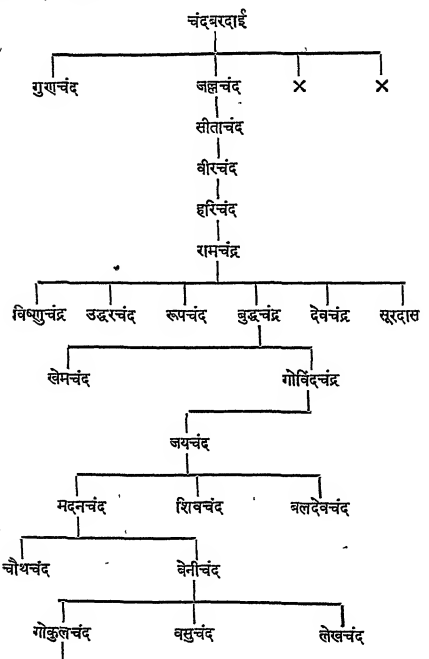
तनयश्चंद्रराजस्य चंद्रराज इवाभवत् । 'संग्रहं यस्सुवृत्तानां सुवृत्तानामिव व्यधात् ॥

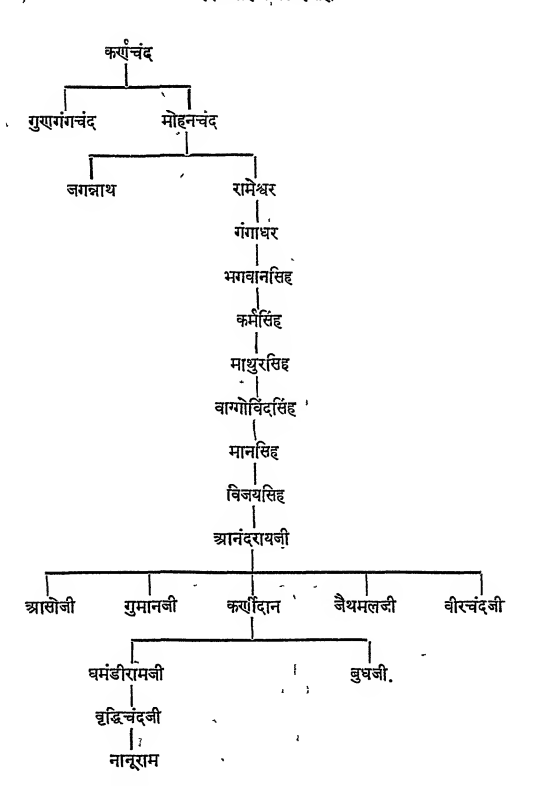
इसमे यमक के द्वारा जिस चंद्रराज किन का संकेत है वह रायबहादुर श्रीयुत पं॰ गौरीशंकर हीराचंद श्रोक्ता के श्रनुसार 'चंद्रक' किन है जिसका उल्लेख काश्मीरी किन चेमेद्र ने भी किया है। इस श्रनस्था में यही कहा जा सकता है कि 'चंद बरदाई' नाम का यदि कोई किन था तो वह या तो पृथ्वीराज की सभा मे न रहां होगा या जयानक के काश्मीर लौट जाने पर आया होगा। अधिक संभव यह जान पड़ता है कि पृथ्वीराज के पुत्र गोविंदराज या उनके भाई हरिराज अथवा इन दोनों में से किसी के वंशज के यहाँ चंद नाम का कोई भट्ट-किव रहा हो जिसने उनके पूर्वज पृथ्वीराज की वीरता आदि के वर्णन में कुछ रचना की हो। पीछे जो बहुत सा किल्पत ''भट्ट-भणंत'' तैयार होता गया उन सबको लेकर और चंद को पृथ्वीराज का समसामियक मान, उसी के नाम पर ''रासो'' नाम की यह बड़ी इमारत खड़ी की गई हो।

माषा की कसौटी पर यदि ग्रंथ को कसते है तो श्रौर भी निराश होना पड़ता है क्योंकि वह बिल्कुल बे-ठिकाने है—उसमें व्याकरण श्रादि की कोई व्यवस्था नहीं है। दोहो की श्रौर कुछ कुछ किवत्तो (छप्पयों) की भाषा तो ठिकाने की है; पर त्रोटक श्रादि छोटे छंदों मे तो कहीं कहीं अनुस्वारांत शब्दों की ऐसी मनमानी भरमार है जैसे किसी ने संस्कृत-प्राकृत की नकल की हो। कही कहीं तो भाषा श्राधुनिक साँचे मे दली सी दिखाई पड़ती है, क्रियाएँ नए रूपो में मिलती हैं। पर साथ ही कहीं कहीं भाषा श्रपने श्रसली प्राचीन साहित्यक रूप मे भी पाई जाती है जिसमे प्राकृत श्रौर श्रपभ्रंश शब्दों के रूप श्रौर विभक्तियों के चिह्न पुराने दंग के है। इस दशा में भाटो के इस वाग्जाल के बीच कहाँ पर कितना श्रंश श्रसली है, इसका निर्णय श्रसंभव होने के कारण यह ग्रंथ न तो भाषा के इतिहास के श्रौर न साहित्य के इतिहास के जिज्ञासुश्रों के काम का है।

महामहोपाध्याय पं० हरप्रसाद शास्त्री ने सन् १६०६ से १६१३ तक राजपूताने में प्राचीन ऐतिहासिक कान्यों की खोज में तीन यात्राएँ की थीं। उनका विवरण बंगाल की एशियाटिक सोसायटी ने छापा है। उस विवरण में 'पृथ्वीराजरासों' के विषय में बहुत कुछ लिखा है और कहा गया है कि कोई कोई तो चंद के पूर्वपुरुषों को मगध से आया हुआ बताते हैं, पर पृथ्वीराजरासों में लिखा है कि चंद का जन्म लाहौर में हुआ था। कहते हैं कि चंद पृथ्वीराज के पिता सोमेश्वर के समय में राजपूताने में आया और पहले सोमेश्वर का दरबारी और पीछे से पृथ्वीराज का मंत्री, सखा और राजकि हुआ। पृथ्वीराज ने नागौर बसाया था और वहीं बहुत सी भूमि चंद को दी थी। शास्त्रीजी का कहना है कि नागौर में अब तक चंद के वंशज रहते हैं। इसी वंश के वर्तमान प्रतिनिधि

नानूराम भाट से शास्त्रीजी की भेंट हुई। उनसे उन्हे चंद का वंशवृत्त प्राप्त हुत्र्या जो इस प्रकार है—





नानूराम का कहना है कि चंद के चार लड़के थे। जिनमें से एक मुसलमान हो गया। दूसरे का कुछ पता नहीं, तीसरे के, वंशन अमोर में जा बसे और चौथे जल्ल का वश नागौर में चला। पृथ्वीराजरासों में चंद के लड़कों का उल्लेख इस प्रकार है—

्दहति पुत्र कविचंद के सुंदर रूप सुजान। इक जल्ह गुन वावरो गुन-समुंद, ससभान।

पृथ्वीराजरासों में किव चद् के दसों पुत्रों के नाम दिए हैं। 'सूरदास' की साहित्यलहरी की टीका में एक पद ऐसा आया है जिसमें सूर की वंशावली दी है। वह पद यह है—

प्रथमही प्रश्च यज्ञ ते मे प्रगट अद्भुत रूप। ब्रह्मराव विचारि ब्रह्मा राखु नाम अन्प॥ पान पय देवी दियो सिव आदि सुर सुख पाय। कह्यो दुर्गा पुत्र तेरो भयो अति अधिकाय॥ पारि पायन सुरन के सुर सहित अस्तुनि कीन। तासु वंस प्रसंस में भी चंद चारु नवीन॥ भूप पृथ्वीराज दीन्हों तिन्हें ज्वाला देस। तनय ताके चार, कीनो प्रथम आप नरेस॥ दूसरे गुनचंद ता सुत सीलचंद सरूप। वीरचंद प्रताप पूरन भयो अद्भुत रूप॥ रंथमौर हमीर भूपित सँगत खेलत जाय। तासु बंस अनूप भो हिरचंद अति विख्याय॥ आगरे रहि गोपचल में रह्यो ता सुत वीर। पुत्र जनमे सात ताके महा भट गंभीर॥ कृष्णचंद उदारचंद ज रूपचद सुभाइ। बुद्धिचंद प्रकाश चौथे चंद मे सुखदाइ॥ देवचंद प्रवोध संसतचंद ताको नाम। भयो सप्तो दाम सूरजचंद मंद निकाम॥

इन दोनो वंशाविष्यों के मिलाने पर मुख्य भेद यह प्रकट होता है कि नानूराम ने जिनको जल्लचंद की वंश-परंपरा में बताया है, उक्त पद में उन्हें गुर्णचंद की परंपरा में कहा है। बाकी नाम प्रायः मिलते हैं।

नान्राम का कहना है कि चंद ने तीन या चार, हजार श्लोक-संख्या में अपना काव्य लिखा था। उसके पीछे उनके लड़के ने अंतिम दस समयों को लिखकर उस अथ को पूरा किया। पीछे से और लोग उसमें अपनी रुचि अथवा आवश्यकता के अनुसार जोड़-तोड करते रहे। अंत में अकबर के समय में इसने एक प्रकार से परिवर्तित रूप धारण किया। अकबर ने इस प्रसिद्ध ग्रंथ को सुना था। उसके इस प्रकार उत्साह-प्रदर्शन पर, कहते हैं कि, उस समय रासो नामक अनेक ग्रंथों की रचना की गई। नान्राम का कहना है कि असली पृथ्वीराजरासों की

प्रति मेरे पास है। पर उन्होंने महोबा समय की जो नकल महामहोपाध्याय पंडित हरप्रसाद शास्त्री को दी थी वह ऋौर भी ऊटपटाँग ऋौर रही है।

पृथ्वीराजरासो के 'पद्मावती समय' के कुछ पद्म नमूने के लिये दिए जाते हैं—

हिंदुवान-थान उत्तम सुदेस। तहँ उदित द्रुगा दिल्ली सुदेस। संभरि-नरेस चहुत्रान थान। प्रथिराज तहाँ राजंत भान॥ संभरि नरेस सोमेस पूत। देवत्त रूप श्रवतार धूत<sup>१</sup>॥ जिहि पकरि साह साहाब लीन। तिहुँ बेर करिय पानीप-हीन॥ सिंगिनि-सुसह गुनि चढ़ि जँजीर। चुक्कइ न सबद बेघंत तीर<sup>२</sup>॥

मनहु कला ससभान<sup>3</sup> कला सोलह सो वित्तय। बाल बैस, सिस ता समीप श्रित्रत रस पिनिय<sup>४</sup>॥ विगसि कमल-स्निग, भमर, बेनु, खंजन, मृग लुट्टिय। हीर, कीर, श्ररु बिंब, मोति नलसिल श्रहिद्युट्टिय<sup>५</sup>॥

कुट्टिल केस सुदेस पोह परिचियत पिक सद् । कमल-गंध, वयसंध, हंसगित चलत मंद मद ॥ सेत वस्त्र सोहै सरीर नष स्वाति-वूँद जस। भमर भवहिं सुल्लिहें सुभाव मकरंद बास रस॥

9.

प्रिय प्रिथिराज नरेस जोग लिपि कग्गर<sup>७</sup> दिन्नौ । लगन बरग रचि सरव दिन्न द्वादस ससि लिन्नौ ॥ सै ग्यारह श्ररु तीस साष संवत परमानह । जो [पित्री-कुल सुद्ध बरन, बरि रक्खहु प्रानह ॥

१ धृत; धारण किया। २ (शब्दवेधी वाण चलाने का उल्लेख) सिगी वाजे का शब्द गुनकर या अदाज कर डोरी पर चढ उसका तीर उस शब्द को वेधते हुए (वेधने में ) नहीं चूकता था। ३ चद्रमा। ४ उसी के पास से मानो अमृतरस पिया। ५ अभिषटित किया। वनाया। ६ भीहे हुए अच्छे मोती दिखाई पडते हैं। ७ कागज।

दिक्लंत दिहि उच्चरिय वर, इक पलक बिलँब न करिय। श्रलगार रंयनि दिन पंच महि उयों रुकमिनि कन्हर वरिय॥

\* \* \*

संगह सिषय लियं सहसं बाल । एकिमिनिय जैमे र लजात मराल ॥ पूजियद्द गडिर संकर मनाय । दिन्छिनद्द ग्रंग करि लिगिय पाय ॥ फिरि देषि देषि प्रिथिराज राज । हैंसि मुद्ध मुद्ध चर पट्ट लाज ॥

> विजय घोर निसान रान चौहान वहीं दिस । सकत सूर सामंत समिर बल जंत्र मंत्र तिस ॥ उद्वि राज प्रिथिराज बाग मनो लगा वीर नट । कदत तेग मनवेग लगत मनो बीजु कह घट ॥ थिक रहे सूर कौतिग गगन, रँगन मगन भइ शोन घर । हृदि<sup>७</sup> हरिष वीर जगो हुलिस हुरेउट रंग नव रत्त<sup>९</sup> वर ।

\* \* \* \* \* \*

धुरासान मुलतान खंधार मीरं। बलव स्यो<sup>9</sup> वलं तेग श्रचूक तीरं॥ रुहंगी- फिरंगी हलब्बी ' सुमानी। ठटी ठंट भल्लोच ढालं निसानी॥ मजारी-चषी<sup>99</sup>, मुक्ख जंबुक लारी<sup>92</sup>। हजारी हजारी हुँकै<sup>93</sup> जोध भारी॥

(४-५) में इ केंदार, मधुकर किंव (संवत् १२२४-१२४३)— जिस प्रकार चंदबरदाई ने महाराज पृथ्वीराज को कीर्तिमान किया है उसी प्रकार भट्ट केंदार ने कन्नौज के सम्राट् जयचंद का गुगा गाया है। रासो में चंद श्रीर भट्ट केंदार के संवाद का एके स्थान पर उल्लेख भी है। भट्ट

१ चल दीजिए। २ अलग ही अलग। दूसरी 'ओर से। ३ मध्ये, मिथ, में। १ जिमि, ज्यों १ ५ प्रदक्षिणा। ६ इंसकर उस मोहित मुग्धा ने लज्जा से (मुँह पर का) पर चला दिया अर्थात् सरका लिया। ७ हृदय में । ८ फुर्यो, स्फुरित हुआ। ९ रक्त। १० साथ। ११ बिल्ली की सी ऑख वाले। १२ मुँह गीदड और लोमडी के से। १३ हुद्धार करते।

केदार ने 'जयचद-प्रकाश' नाम का एक महाकाव्य लिखा था जिसमें महाराज जयचंद के प्रताप और पराक्रम का विस्तृत वर्णन था'। इसी प्रकार का 'जयमयंक-जसचंद्रिका' नामक एक बड़ा ग्रंथ आज उपलब्ध नहीं है। केवल इनका उल्लेख सिंघायच दयालदास कृत 'राठौड़ों री ख्यात' में मिळता है जो बीकानेर के राजपुस्तक-भांडार में सुरक्षित है। इस ख्यात में लिखा है कि दयालदास ने आदि से लेकर कन्नौज तक का चृत्तात इन्हीं दोनों ग्रंथों के खाधार पर लिखा है।

इतिहासज्ञ इस बात को अच्छी तरह जानते है कि विक्रम की तेरहवीं शताब्दी के आरंभ मे उत्तर भारत के दो प्रधान साम्राज्य थे। एक तो था गहरवारों (राठौरों) का विशाल साम्राज्य, जिसकी राजधानी कन्नोज थी और जिसके अंतर्गत प्रायः सारा मध्य देश, काशी से कन्नोज तक, था। दूसरा चौहानो का, जिसकी राजधानी दिल्ली थी और जिसके अंतर्गत दिल्ली से अजमेर तक का पश्चिमी प्रांत था। कहने की आवश्यकता नहीं कि इन दोनों मे गहरवारों का साम्राज्य अधिक विस्तृत, धन-धान्य-संपन्न और देश के प्रधान भाग पर था। गहरवारों की दो राजधानियाँ थीं—कन्नोज और काशी। इसी से कन्नोज के गहरवार राजा काशिराज कहलाते थे। जिस प्रकार पृथ्वीराज का प्रभाव राजपूताने के राजाओ पर था उसी प्रकार जयचंद का प्रभाव बुदेलखंड के राजाओ पर था। कालिंजर या महोंने के चंदेल राजा परमर्दिदेव (परमाल) जयचंद के मित्र या सामंत थे जिसके कारण पृथ्वीराज ने उन

१—मट्ट-भणंत पर यदि विद्यास किया आय तो केदार महाराज जयचन्द के किव नहीं, सुलतान शहाबुद्दीन गोरी के किवराज थे। 'शिवसिद्दसरोज' में भाटों की उत्पत्ति के संबंध में यह विलक्षण कवित्त उद्धृत है—

प्रथम विथाता ते प्रगट भए वदीजन, पुनि पृथुजन्न तें प्रकास सरसात है। माने सत सीनक न, वाँचत पुरान रहे, जस को वखाने महासुख सरसात है। चंद चौहान के, केदार गोरी साह जू के, गंग अकबर के वखाने गुन गात है। कान्य कैसे मॉस अजनास धन भाँटन को, लूटि धरै ताको खुरा-खोज मिटि जात है।

पर चढ़ाई की थीं । चंदेल कन्नौज के पद्म में दिल्ली के चौहान पृथ्वीराज से बरावर लड़ते रहे ।

(६) जगिनक (सं०१२३०)—ऐसा प्रसिद्ध है कि कालिंजर के राजा परमाल के यहाँ जगिनक नाम के एक भाट थे जिन्होंने महोंने के दो देशप्रसिद्ध वीरो—ग्राल्हा ग्रीर ऊदल (उदयसिष्ट)—के वीर चरित का विस्तृत वर्णन एक वीरगीतात्मक काव्य के रूप में लिखा था जो इतना सर्विप्र्य हुग्रा कि उसके वीरगीतों का प्रचार क्रमशः सारे उत्तरीय भारत मे—विशेषतः उन सब प्रदेशों में जो कन्नौज साम्राज्य के ग्रांतर्गत थे—हो गया। जगिनक के काव्य का ग्राज कहीं पता नहीं है पर उसके ग्राघार पर प्रचलित गीत हिंदी भाषा-भाषी प्रातों के गाँव गाँव में सुनाई पड़ते हैं। ये गीत 'त्राल्हा' के नाम से प्रसिद्ध है ग्रीर बरसात में गाए जाते हैं। गाँवों में जाकर देखिए तो मेच-गर्जन के बीच में किसी ग्रल्हेत के दोल के गंभीर घोष के साथ यह वीरहुंकार सुनाई देगी—

बारह वरिस छै कूकर जीएं, श्रौ तेरह छै जिएं सियार। बरिस श्रठारह छत्री जीएं, श्रागे जीवन के धिकार।

इस प्रकार साहित्यिक रूप में न रहने पर भी जनता के कंठ मे जगनिक के संगीत की वीरदर्पपूर्ण प्रतिध्विन अनेक बल खाती हुई अब तक चली आ रही है। इस दीर्घ काल-यात्रा में उसका बहुत कुछ कलेवर बदल गया है। देश और काल के अनुसार भाषा में ही परिवर्तन नहीं हुआ है, वस्तु में भी अधिक परिवर्तन होता आया है। बहुत से नए अस्त्रों ( जैसे, बंदूक, किरिच ), देशों और जातियों ( जैसे, फिरंगी ) के नाम सम्मिलित हो गए हैं और वराबर होते जाते हैं। यदि यह प्रंथ साहित्यिक प्रबंधपद्धित पर लिखा गया होता तो कहीं न कहीं राजकीय पुस्तकालयों में इसकी कोई प्रति रिचत मिलती। पर यह गाने के लिये ही रचा गया था इससे पिडतों और विद्वानों के हाथ इसकी रचा की ओर नहीं बढ़े, जनता ही के बीच इसकी गूंज बनी रही—पर यह गूंज मात्र है, मूल शब्द नहीं। ओलहा का प्रचार यो तो सारे उत्तर भारत में है पर बैसवाड़ा इसका केंद्र माना जाता है; वहाँ इसके गानेवाले

बहुत ऋधिक मिलते हैं। बुदेलखंड मे—विशेषतः महोने के आसपास—भी इसका चलन बहुत है।

इन गीतों के समुचय को सर्वसाधारण 'श्राल्हा-खंड' कहते हैं जिससे श्रनुमान होता है कि श्राल्हा-संबंधी ये वीर-गीत जगनिक के रचे उस बड़े काव्य के एक खंड के श्रंतर्गत थे जो चंदेलों की वीरता के वर्णन मे लिखा गया होगा। श्राल्हा श्रोर ऊदल परमाल के सामंत, थे श्रोर बनाफर शाखा के चत्रिय थे। इन गीतों का एक संग्रह 'श्राल्ह खंड' के नाम से छपा है। फर्स्खाबाद के तत्कालीन कलेक्टर मि० चार्ल्स इलियट ने पहले पहल इन गीतों का संग्रह 'करके ६०-७० वर्ष पूर्व छपवाया था।

(७) श्रोधर—इन्होंने संवत् १४५४ में 'रणमल छंद' नामक एक काव्य रचा जिसमे ईंडर के राठौर राजा रणमल की उस विजय का वर्णन है जो उसने पाटन के स्वेदार जफर खाँ पर प्राप्त की थी। एक पद्य नीचे दिया जाता है—

> ढमढमइ ढमढमकार ढंकर ढोल ढोली जंगिया। सुर करिह रण-सहणाइ समुहरि सरस रिस समरंगिया॥ कलकलिह काहल कोडि कलरिव कुमल कारय थरहरइ। संचरइ शक सुरताण साहण साहसी सिव संगरइ॥

# प्रकरण ४ फुटकल रचनाएँ

वीरगाथाकाल के समाप्त होते होते हमे जनता की बहुत कुछ असली बोल-चाल ग्रौर उसके बीच कहे सुने जानेवाले पद्यों की भाषा के बहुत कुछ त्रसली रूप का पता चलता है। पता देनेवाले हैं दिल्ली के खुसरो मियाँ श्रीर तिरहुत के विद्यापित । इनके पहले की जो कुछ संदिग्ध त्रासदिग्ध सामग्री मिलती है उस पर प्राकृत की रूढ़ियों का थोड़ा या बहुत प्रभाव त्र्यवश्य पाया जाता है। लिखित साहित्य के रूप मे ठीक बोलचाल की भाषा या जनसाधारण के बीच कहे सुने जानेवाले गीत पद्य त्रादि रिच्चत रखने की स्रोर मानों किसी का ध्यान ही नहीं था। बैसे पुराना चावल ही बड़े ब्रादिमयों के खाने योग्य समका जाता है वैसे ही अपने समय से कुछ पुरानी पड़ी हुई, परपरा के गौरव से युक्त, भाषा ही पुस्तक रचनेवालों के व्यवहार योग्य समभी जाती थी। पश्चिम की बोलचाल, गीत, मुख-प्रचलित पद्य त्रादि का नमूना जिस प्रकार हम खुसरो की कृति में पाते है उसी प्रकार बहुन पूरव का नमूना विद्यापित की पदावली मे। उसके पीछे फिर भक्तिकाल के कविशें ने प्रचलित देश-भाषा श्रौर साहित्य के बीच पूरा पूरा सामजस्य घटित कर दिया ।

( ८ ) खुसरो — पृथ्वीराज की मृत्यु ( सवत् १२४६ ) के ६० वर्ष पीछे खुसरो ने संवत् १३४० के स्रास पास रचना स्रार्भ की । इन्होने गयासुद्दीन , बलवन से लेकर त्रालाउद्दीन त्रीर कुतुबुद्दीन मुनारकशाह तक कई पठान वाद-शाहों का जमाना देखा था। ये फारसी के बहुत अञ्छे ग्रंथकार और अपने समय के नामी कवि थे। इनकी मृत्यु सवत् १३८१ में हुई। ये बड़े ही विनोदी, मिलनसार, श्रीर सहृदय थे, इसीसे जनता की सत्र बातों में पूरा योग देना चाहते थे। जिस ढंग के दोहे, तुकवंदियाँ ऋौर पहेलियाँ ऋादि साधारण जनता की बोलचाल में इन्हें प्रचलित मिलीं उसी ढंग के पद्य पहेलियाँ त्रादि कहने की

उत्कंठा इन्हें भी हुई । इनकी पहेलियाँ ख्रीर मुकरियाँ प्रसिद्ध हैं। इनम डाक्त-वैचित्र्य की प्रधानता थी; यद्यपि कुछ रसीले गीत ख्रीर दोहे भी इन्होने कहे हैं।

यहाँ इस बात की श्रोर ध्यान दिला देना शावश्यक प्रतीत होता है कि 'काव्य-भाषा' का ढाँचा श्रिषकतर शौरसेनी या पुरानी व्रजभाषा का ही बहुत काल से चला श्राता था। श्रातः जिन पिन्छिमी प्रदेशों की बोलचाल खड़ी होती थी, उनमें भी जनता के बीच प्रचलित पद्यों, तुकबिदयों श्रादि की भाषा व्रजभाषा की श्रोर सुकी हुई रहती थी। श्राव भी यह बात पाई जाती है। इसी से खुसरों की हिंदी-रचनाश्रों में भी दो प्रकार की भाषा पाई जाती है। ठेठ खड़ी बोलचाल, पहेलियों, मुकरियों श्रौर दोसखुनों में ही मिलती है—यद्यपि उनमें भी कहीं कहीं व्रजमाषा की सलक है। पर गीतों श्रीर दोहों की भाषा वज या मुख-प्रचलित कान्यभाषा ही है। यही व्रजभाषा न देख उर्दू साहित्य के इतिहास-लेखक प्रो॰ श्राजाद को यह श्रम हुश्रा था कि व्रजभाषा से खड़ी बोली ( श्रर्थात् उसका श्रारवी-फारसी-ग्रस्त रूप उर्दू ) निकल पड़ी ।

खुसरों के नाम पर संग्रहीत पहेलियों में कुछ प्रक्षित श्रौर पीछे की जोड़ी पहेलियों भी मिल गई है, इसमें सदेह नहीं । उदाहरण के लिये हुक्केवाली पहेली लीजिए । इतिहास-प्रसिद्ध बात है कि तंबाकू का प्रचार हिंदुस्तान में नहाँगीर के समय से हुशा । उसकी पहली गोदाम श्रॅगरेजों की स्रतवाली कोठी थी जिससे तंबाकू का एक नाम ही 'स्रती' या 'स्रती' पड़ गया । इसी प्रकार भाषा के संबंध से भी संदेह किया जा सकता है कि वह दीई मुख-परंपरा के बीच कुछ बदल गई होगी, उसका पुरानापन कुछ निकल गया होगा । किसी श्रंश तक यह बात हो सकती है, पर साथ ही यह भी निश्चित है कि उसका दाँचा कियों श्रीर चारणों द्वारा व्यवहृत प्राकृत की रूढ़ियों से जकड़ी काव्य-भाषा से भिन्न था । प्रश्न यह उठता है कि क्या उस समय तक भाषा घिसकर इतनी चिकनी हो गई थी जितनी पहेलियों में मिलती है ।

१—देखिए मेरे 'बृद्धचरित' काव्य की भूमिका में ''काव्यभापा'' पर मेरा प्रवध, जिसमें उसके स्वरूप का निर्णय किया गया है तथा ब्रज्ज. अवधी ओर खड़ी वोली के मेद और प्रवृत्तियाँ निरूपित की गई हैं।

, खुंसरो के प्रायः दो सौ वर्ष पीछें की लिखी जो कबीर की बानी की हस्त-लिखित प्रति मिली है उसकी माषा कुछ पंजाबी लिए राजस्थानी है, पर इसमे पुराने नमूने श्रिधिक हैं—जैसे, सप्तमी विभक्ति के रूप में इ ( घरि = घर मे ) 'चला', 'समाया' के स्थान पर 'चिलया', 'चल्या', 'समाइया'। 'उनई आई' के स्थान पर 'उनिमिवि त्राई' ( मुक त्राई ) इत्यादि । यह बात कुछ उलमन की त्र्यवश्य है पर विचार करने पर यह त्र्यनुमान हद हो जाता है कि खुसरो 'के समय मे 'इंड', 'बसिंड' त्रादि रूप 'ईंठ' ( इष्ट, इंड, ईंठ ), बसीठ (विस्रष्ट, निसिंड, बिस्ड, बसीठ ) हो गए थे। अ्रतः पुराने प्रत्ययं आदि भी बोलचाल से बहुत कुछ उठ गए थें। यदि 'चलिया', 'मारिया' त्रादि पुराने रूप रखें तो पहेलियों के छंद दूर जायंगे, ग्रतः यही धारणा होती है कि खुसरो के समय मे बोलचाल की स्त्रामाविक भाषा विसंबर बहुत कुछ उसी रूप मे त्रा गई थी जिस रूप मे खुसरो में मिलती है। की अपेदा खुंसरों का ध्यान बोलचाल की भाषा की छोर ग्रिधिक था ; उसीं प्रकार जैसे ग्रॅगरेजो का ध्यान बोल्चाल की भाषा की ग्रोर श्रिधिक रहता है। खुसरो का लच्य जनता का मनोरंजन था। पर कवीर धर्मोपदेशक थे, अतः उनकी वानी पोथियो की भाषा का सहारा कुछ न कुछ खुसरो की ऋपेचा ऋधिक लिए हुए है।

नीचे खुसरो की कुछ पहेलियाँ, दोहे ग्रीर गीत दिए जाते है—
एक थाल मोती से भरा। सबके सिर पर श्रीधा घरा॥
चारों श्रोर वह थाली फिरे। मोती उससे एक न गिरे॥
( श्राकाश )
एक नार ने ग्रचरज किया। साँप मारि पिंजंड़े में दिया॥
जों जों साँप ताल को खाए। सूखे ताल साँप मर जाए॥
( दीया बत्ती )
पक नार दो को ले बैठी। टेड़ी होके बिल में पैठी॥
, जिसके बैठे उसे सुहाय। खुसरो उसके बल बल जाय॥

्त्रारथ तो इसका बूकेगा। मुँह देखो तो स्केगा॥ (दर्पण) ऊप्र के मोटे टाइप के शब्दों में खड़ी बोली का कितना निखरा हुन्ना रूप है! त्रब इनके स्थान पर व्रजभाषा के रूप देखिए—

चूक भई कुछ वासों ऐसी। देश छोड़ भयो परदेशी॥

एक नार पिया को भानी । तन वाको सगरा ज्यों पानी ॥

चाम मास वाके निहं नेक। हाड़ हाड़ में वाके छेद। मोहि श्रचंमो श्रावत ऐसे। वामें जीव बसत है कैसे॥

ग्रन नोचे के दोहे श्रोर गीत बिल्कुल व्रजभाषा श्रर्थात् मुख-प्रचलित कान्यभाषा में देखिए—

उज्जल बरन, श्रधीन तन, एक चित्त दो ध्यान। देखत में तो साधु है, निपट पाप की खान।। खुसरो रैन सुहाग की जागी पी के संग। तन मेरो मन पीउ को, दोड भए एकरंग॥ गोरी सोवै सेज पर सुख पर डारै केस। चल खुसरो घर श्रापने, रैन भई चहुँ देस॥

मोरा जोबना नवेलरा भयो है गुलाल । कैसे गर दीनी बकस मोरी माल ॥ सूनी सेज डरावन लागै, विरहा-श्रगिन मोहि डस-डस जाय।

हजरत निजामदीन चिस्ती जरजरीं बख्श पीर । जोइ जोइ ध्यावें तेइ तेइ फल पावें, मेरे मन की मुराद भर दीजें श्रमीर ।।

ज़े हाल मिसकी मकुन तग़ाफ़ुल दुराय नैना, बनाय बतियाँ। कि ताबे हिन्नाँ न दारम, ऐ जाँ! न लेहु काहे लगाय छतियाँ।। शबाने हिन्नाँ दराज चूँ ज़ुल्फ व रोजे वसलत चूँ उन्न कोतह। सखी! पिया को जो में न देखूँ तो कैसे काहूँ अँधेरी रतियाँ!।।

(९) विद्यापित—अपभ्रंश के अंतर्गत इनका उल्लेख हो चुका है । पर जिसकी रचना के कारण ये 'मैथिलकोकिल' कहलाए वह इनकी पदावली है। इन्होने अपने समय की प्रचलित मैथिली भाषा का व्यवहार किया है। विद्यापित को वंगभाषा वाले अपनी ओर खींचते हैं। सर जार्ज अयर्धन ने भी विहारी और मैथिली को 'मागधी' से निकली होने के कारण हिंदो से अलग माना है। पर केवल भाषाशास्त्र की दृष्टि से कुछ प्रत्ययों के आधार पर ही साहत्य-सामग्री का विभाग नहीं किया जा सकता। कोई भाषा कितनी दूर तक समक्ती जाती है, इसका विचार भी तो आवश्यक होता है। किसी भाषा का समक्ता जाना अधिकतर उसकी शब्दावली (Vocabulary) पर अवलंबित होता है। यदि ऐसा न होता तो उर्दू और हिंदी का एक ही साहत्य माना जाता।

खड़ी बोली, बॉगडू, ब्रज, राजस्थानी, कन्नीजी, वैसवारी, ग्रवधी इत्यादि में रूपों ग्रीर प्रत्ययों का परस्पर इतना भेद होते हुए भी सब हिंदी के ग्रांतर्गत मानी जाती हैं। इनके बोलनेवाल एक दूसरे की न्रोली समझते हैं। बनारस, गाजीपुर, गोरखपुर, बिलया ग्रादि जिलों में 'ग्रायल-ग्राइल', 'गयल-गइल', 'हमंरा-तोहरा' ग्रादि वोले जाने पर भी वहाँ की भाषा हिंदी के सिवाय दूसरी नहीं कही जाती। कारण है शब्दावली को एकता। ग्रतः जिस प्रकार हिंदी-साहित्य "बीसलदेवरासो" पर ग्रापन ग्राधिकार रखता है उसी प्रकार विद्यापित की पदावली पर भी।

विद्यापित के ण्दं अधिकतर शृंगार के ही हैं, जिनमे नायिका और नायक राघा-कृष्ण हैं। इन पदों की रचना जयदेव के गीतकाव्य के अनुकरण पर ही शायद की गई हो। इनका माधुर्य्य अद्भुत है। विद्यापित शैव थे। उन्होंने इन पदों की रचना शृगार-काव्य की दृष्टि से की है, भक्त के रूप मे नहीं। विद्यापित को कृष्णभक्तों की परपरा में न समक्तना चाहिए।

॰ आध्यात्मिक रंग के चश्मे आजकल बहुत सस्ते हो गए हैं। उन्हें चढ़ाकर जैसे कुछ लोगों ने 'गीत-गोविंद' के पदों को आध्यात्मिक सकेत बताया है, वैसे ही विद्यापति के इन पदों को भी। सूर आदि कुष्ण-भक्तों के श्रंगारी पदों की भी

१-देखो पृ० २६। '

ऐसे लोग आध्यात्मिक व्याख्या चाहते हैं। पता नहीं बाल-लीला के पदो का वे क्या करेंगे। इस संबंध में यह अच्छी तरह सम्भ रखना चाहिए कि लीलाओं का कीर्त्तन कृष्णभक्ति का एक प्रधान अंग है। जिस रूप में लीलाएँ वर्णित है उसी रूप में उनका ग्रह्ण हुआ है और उसी रूप में वे गोलोक में नित्य मानी गई हैं, जहाँ बृंदावन, यमुना, निकुंज, कदंब, सखा, गोपिकाएँ इत्यादि सब नित्य रूप में हैं। इन लीलाओं का दूसरा अर्थ निकालने की आवश्यकता नहीं।

विद्यापित सवत् १४६० में तिरहुत के राजी शिवसिंह के यहाँ वर्त्तमान थे। उनके दो पद'नीचे दिए जाते हैं —

सरस बसंत समय भल पावलि, दिछन पवन बह धीरे।
सपनहु रूप वचन इक भाषिय, मुख से दूरि कर चीरे।।
तोहर बदन सम चाँद होग्रिथ नाहिं, कैयो जतन विह केला।
कै बेरि काटि बनावल नव के, तैयो तुलित निहं भेला।।
लोचन तुम्र कमल निह भे सक, से जग के निहं जाने।
से फिरि जाय छुकैलन्ह जल भएँ, पंकज निज भ्रपमाने।।
भन विद्यापित सुजु बर जोवित ई सम लझिम समाने।
राजा 'सिवसिह' रूप नरायन 'लिखिमा देइ' प्रति भाने।।

कालि कहल पिय साँसहि रे जाइबि मइ मारू देस।
मोए श्रभागिलि निहं जानल रे, सँग जइतवँ जोगिनी बेस।।
हिरदय बड़ दारुन रे, पिया विनु विहरि न जाइ।
एक सयन सिल सूतल रे, श्रद्धल वलम निसि भोर।।
न जानल कत खन तिज गेल रे, बिद्धुरल चकवा जोर।।
सूनि सेज पिय सालइ रे, पिय विनु घर मोए श्राजि।
बिनति करहुँ सुसहेलिनि रे, मोहि देहि श्रगिहर साजि।।
विद्यापित कवि गावल रे, श्रावि मिलत पिय तोर।
'लिखिमा देइ' यर नागर रे, राय सिवसिंह निहं भोर।।

मोटे हिसाब से वीरगाथा-काल महाराज हम्मीर के समय तक ही समसना चाहिए। उसके उपरांत मुसलमानों का साम्राज्य भारत में स्थिर हो गया और हिंदू राजाओं को न तो आपस में लड़ने का उतना उत्साह रहा, न मुसलमानों से। जनता की चित्तवृत्ति बदलने लगी और विचारधारा दूसरी ओर चली। मुसलमानों के न ज़मने तक तो उन्हे हटाकर अपने धर्म की रच्चा का वीर-प्रयत्न होता रहा, पर मुसलमानों के जम जाने पर अपने धर्म के उस व्यापक और हृद्यग्राह्य रूप के प्रचार की ओर ध्यान हुआ जो सारी जनता को आकर्षित रखे और धर्म से विचलित न होने दे।

इस प्रकार स्थित के साथ ही साथ मांवो तथा विचारों मे भी परिवर्तन हो गया। पर इससे यह न समभाना चाहिए कि हम्मीर के पीछे किसी वीरकाव्य की रचना ही नहीं हुई। समय समय पर इस प्रकार के अनेक काव्य लिखे गए। हिंदी-साहित्य के इतिहास की एक विशेष्ठता यह भी रही कि एक विशिष्ट काल मे किसी रूप की जो काव्य-सरिता वेग से प्रवाहित हुई, वह यद्यपि आगे चलकर मंद गति से वहने लगी, पर ६०० वर्षों के हिंदी-साहित्य के इतिहास मे हम उसे कभी मर्वथा सूखी हुई नहीं पाते।

## पूर्व-मध्यकाल

### ( भिक्तकाल सं० १३७५-१७०० )

#### प्रकरण १

#### सामान्य परिचय

देश मे मुसलमानों का राज्य प्रतिष्ठित हो जाने पर हिंदू-जनता के हृदय में गौरव, गर्व ग्रौर उत्साह के लिये वह ग्रवकाश न रह गया । उसके सामने ही उनके देवमंदिर गिराए जाते थे, देवम् तियाँ तोड़ी जाती थीं ग्रौर पूज्य पुरुषों का ग्रपमान होता था ग्रौर वे कुछ भी नहीं कर सकते थे। ऐसी दशा मे ग्रपनी वीरता के गीत न तो वे गा ही सकते थे ग्रौर न बिना लिजत हुए सुन ही सकते थे। ग्रागे चलकर जब मुसलिम-साम्राज्य दूर तक स्थापित हो गया तब परस्पर लड़नेवाले स्वतंत्र राज्य भी नहीं रह गए। इतने भारी राजनीतिक उलटफेर के पीछे हिंदू जनसमुदाय पर बहुत दिनों तक उदासी सी छाई रही। ग्रपने पौरुष से हताश जाति के लिये भगवान् की शक्ति ग्रौर करणा की ग्रोर ध्यान ले जाने के ग्रातिरक्त दूसरा मार्ग ही क्या था?

यह तो हुई राजनीतिक परिस्थित । अब धार्मिक स्थित देखिए । आदि-काल के अंतर्गत यह दिखाया जा चुका है कि किस प्रकार वज्रयानी सिद्ध, कापालिक आदि देश के पूरबी भागों में और नाथपंथी जोगी पिन्छिमी भागों में रमते चले आ रहे थे । इसी बात से इसका अनुमान हो सकता है कि सामान्य जनता की धर्मभावना कितनी दबती जा रही थी, उसका हृदय धर्म से कितनी दूर हटता चला जा रहा था।

धर्म का प्रवाह कर्म, ज्ञान श्रीर मिक्त, इन तीन धाराश्री मे चलता है।

१-देखो ए० ७--२०।

इन तीनो के सामंजस्य से धर्म अपनी पूर्ण सजीव दशा में रहता है। किसी एक के भी अभाव से वह विकलांग रहता है। कर्म के बिना वह खला-लॅगड़ा, ज्ञान के बिना अंधा और मिक्त के बिना हृदय-विहीन क्या निष्प्राण रहता है। ज्ञान के अधिकारी तो सामान्य से बहुत अधिक समुन्नत और विकसित बुद्धि के कुछ थोड़े से विशिष्ट व्यक्ति ही होते हैं। कर्म और भिक्त ही सारे जन-समुदाय की संपत्ति होती है। हिंदी-साहित्यं के आदिकाल मे कर्म तो अर्थशून्य विधि-विधान, तीर्थाटन और पर्वस्तान इत्यादि के संकुचित घेरे में पहले से बहुत कुछ बद्ध चला आता था। धर्म की मावात्मक अनुमृति या भिक्त, जिसका स्त्रपात महाभारत-काल में और विस्तृत प्रवर्तन पुराण-काल मे हुआं था, कभी कहीं दबती, कभी कहीं उभरती, किसी प्रकार चली मर आ रही थी।

त्रर्थशून्य वाहरी विधि-विधान, तीर्थाटन, पर्वस्तान त्रादि की निस्सारता का संस्कार फैलाने का जो कार्य्य वज्रयानी सिद्धों त्रीर 'नाथ-पंथी जोगियों के द्वारा हुत्रा, उसका उद्घेख हो चुका है । पर उनका उद्देश्य 'कर्म' को उस तंग गहुं से निकालकर प्रकृत धर्म के खुले चेत्र मे लाना न या विल्क एकबारगी किनारे छकेल देना था। जनता की दृष्टि को त्रात्मकल्याण त्रीर लोककल्याण-विधायक सच्चे कर्मों की त्रोर ले जाने के बदले उसे वे कर्मचेत्र से ही हटाने में लग गए थे। उनकी बानी तो 'गुह्म, रहस्य त्रीर सिद्धि' लेकर उठी थी। त्रपनी रहस्यदर्शिता की धाक जमाने के लिये वे बाह्म जगत की बाते छोड़, घट के भीतर के कोठों की बात बताया करते थे। भिक्त, प्रेम त्रादि हृदय के प्रकृत भावों का उनकी त्रंतस्साधना मे कोई स्थान न था, क्योंकि इनके द्वारा ईश्वर को प्राप्त करना तो सबके लिये मुलम कहा जा सकता है। सामान्य त्रशिच्चित या त्रर्धशिच्चित जनता पर इनकी बानियों का प्रभाव इसके त्रातिरिक्त त्रीर क्या हो सकता था कि वह सच्चे श्रुभकमों के मार्ग से तथा भगवद्गक्ति की स्वाभाविक हृदय-पद्धित से हृदकर त्रानेक प्रकार के मंत्र, तंत्र त्रीर उपचारों मे जा उलक्ते त्रीर उसका विश्वास

१-देखो पृ० १२-२२।

त्रुलौकिक सिद्धियो पर जा जमे ? इसी दशा की त्र्योर लच्य करके गोस्वामी तुलसीदास ने कहा था—

गोरख जगायो जोग, भगति भगायो लोग।

सारांश यह कि जिस समय मुसलमान भारत मे आए उस समय सन्ने धर्म-भाव का बहुत कुछ हास हो गया था। प्रतिवर्त्तन के लिये बहुत कड़े धक्कों की आवश्यकता थी।

जपर जिस ग्रवस्था का दिग्दर्शन हुग्रा है, वह सामान्य जन-समुदाय की थी। शास्त्रज्ञ विद्वानो पर सिद्धो ग्रौर जोगियों की वानियों का कोई ग्रसर न था। वे इधर उधर पड़े ग्रपना कार्य्य करते जा रहे थे। पिडतों के शास्त्रार्थ भी होते थे, दार्शनिक खडन-मंडन के ग्रंथ भी लिखे जाते थे। विशेष चर्चा वेदात की थी। ब्रह्मस्त्रों पर, उपनिषदों पर, गीता पर, भाष्यों की परंपरा विद्वन्मंडली के भीतर चली चल रही थी जिससे परंपरागत भिक्तमार्ग के सिद्धांत पत्त का कई रूपों में नूतन विकास हुग्रा।

कालदर्शी भक्त किव जनता के हृदय को सँभालने और लीन रखने के लिए दबी हुई भक्ति को जगाने लगे। क्रमशः भक्ति का प्रवाह ऐसा विस्तृत और प्रवल होता गया कि उसकी लपेट में केवल हिंदू जनता ही नहीं, देश में दसने-वाले सहृदय मुसलमानों में से भी न जाने कितने आ गए। प्रेम स्वरूप ईश्वर को सामने लाकर भक्त किवयों ने हिंदुओं और मुसलमानो दोनों को मनुष्य के सामान्य रूप में दिखाया और भेदभाव के हुश्यों को हटाकर पीछे कर दिया।

भक्ति का जो सोता दिल्लाण की छोर से घीरे घीरे उत्तर भारत की छोर पहले से ही छा रहा था उसे राजनीतिक परिवर्तन के कारण शून्य पड़ते हुए जनता के हृद्य त्तेत्र में फैलने के लिये पूरा खान मिला। रामानुजाचार्य (संवत् १०७३) ने शास्त्रीय पद्धित से जिस सगुण भक्ति का निरूपण किया था उसकी छोर जनता छाकर्षित होती चली छा रही थी।

गुजरात में स्वामी मध्वाचार्यजी (सवत् १२५४-१३३३) ने ग्रपना द्वैतवादी वैष्णव संप्रदाय चलाया जिसकी ग्रोर बहुत से लोग मुके। देश के पूर्व भाग में जयदेवनी के कृष्ण-प्रेम-संगीत की गूँन चली आ रही थी निसके पुर में मिथिला के कोकिल (विद्यापित) ने अपना सुर मिलाया। उत्तर या मध्यभारत में एक ओर तो ईसा की १५वीं शताब्दी में रामानुनाचार्य्य की शिष्य-परंपरा में स्वामी रामानंदनी हुए निन्होंने विष्णु के अवतार राम की उपासना पर जोर दिया और एक बड़ा भारी संप्रदाय खड़ा किया; दूसरी ओर वल्लभाचार्यनी ने प्रेममूर्ति कृष्ण को लेकर जनता को रसमग्र किया। इस प्रकार रामोपासक और कृष्णी-पासक भक्तों की परंपराएँ चलीं निनमें आगे चलकर हिंदी काव्य को प्रौढ़ता पर पहुँचानेवाले नगमगाते रहों का विकास हुआ। इन भक्तों ने ब्रह्म के 'सत्' और 'आनंद' स्वरूप का साचात्कार राम और कृष्ण के रूप में इस बाह्म नगत् के व्यक्त चेत्र में किया।

एकं त्रोर तो प्राचीन सगुणोपासना का यह कान्यचेत्र तैयार हुत्रा, दूसरी श्रोर मुसलमानों के बस जाने से देश मे जो नई परिस्थित उत्पन्न हुई उसकी दृष्टि से हिंदू मुसलमान दोनों के लिये एक 'सामान्य भिक्तमार्ग' का विकास भी होने लगा । उसके विकास के लिये किस प्रकार वीरगाथा-काल मे ही सिद्धो श्रौर नाथ पंथी योगियो के द्वारा मार्ग निकाला जा चुका था, यह दिखाया जा चुका है। वज्रयान के त्रानुयायी त्राधिकतर नीची जाति के थे त्रातः जाति-पॉति की व्यवस्था से उनका ऋसंतोष स्वाभाविक था। नाथ-संप्रदाय मे भी शास्त्रज्ञ विद्वान् नहीं ऋाते थे। इस संप्रदाय के कनफटे रमते योगी घट के भीतर के चक्रो, सहस्रदल कमल, **ंइला-पिंगला नाड़ियो इत्यादि की ऋोर संकेत करनेवाली रहस्यमयी बानियॉ सुनाकर** श्रौर करामात दिखाकर श्रपनी सिद्धाई की धाक सामान्यं जनता पर जमाए हुए थे। वे लोगों को ऐंसी ऐसी बाते सुनाते ऋा रहे थे कि वेद-शास्त्र पढ़ने से क्या होता है, बाहरी पूजा-अर्चो की विधियाँ व्यर्थ हैं, ईश्वर तो प्रत्येक के घट के मीतर है, अंत-र्भुख साधनात्रों से ही वह प्राप्त हों सकता है, हिंदू-मुसलमान दोनो एक है, दोनो के लिये शुद्ध साधना का मार्ग भी एक ही है, जाति-पाँति के भेद व्यर्थ खंडे किए गए हैं, इत्यादि । इन जोगियों के पंथ में कुछ मुसलमान भी आए। इसका उल्लेख पहले हो चुका है। १

<sup>.</sup> १-देखो पृ० १५-१६ तथा १८ ( पहला पैरा ) ।

मिक के श्रांदोलन की जो लहर दिल्ण से ग्राई उसीने उत्तर भारत की परिस्थित के श्रनुरूप हिंदू-मुसलमान दोनों के लिये एक सामान्य मिकमार्ग की मो मानज़ा कुछ लोगों मे जगाई। इदयपन्त-शून्य सामान्य श्रंतस्साधना का मार्ग निकालने का प्रयत्न नाथ-पंथी कर चुके थे, यह हम कह चुके हैं। पर रागात्मक तत्व से रहित साधना से ही मनुष्य की श्रात्मा तृत नहीं हो सकती। महाराष्ट्र देश के प्रसिद्ध भक्त नाभदेव (सं० १३२८-१४०८) ने हिंदू-मुसलमान दोनों के लिये एक सामान्य भिक्त-मार्ग का भी श्राभास दिया। उसके पीछे कज़ीरदास ने विशेष तत्परता के साथ एक व्यवस्थित रूप में यह मार्ग 'निर्गुण-पंथ' के नाम से चलाया। जैसा कि पहले कहा जा चुका है, कज़ीर के लिये नाथपंथी जोगी बहुत कुछ रास्ता निकाल चुके थे। भेदभाव को निर्दिष्ट करनेवाले उपासना के बाहरी विधानों को श्रात्मा रखकर उन्होंने श्रांतस्साधना पर जोर दिया था। पर नाथ-पंथियों को श्रांतःसाधना इदयपन्त-शून्य थी, उसमें प्रेमतत्व का श्रमाव था। कबीर ने यद्यपि नाथपंथ की बहुत सी बातों को श्रपनी बानी मे जगह दी, पर यह बात उन्हें खटकी। इसका संकेत उनके ये वचन देते हैं—

भिलमिल भगरा भूलते बाकी रही न काहु। गोरख श्रटके कालपुर कौन कहावे साहु॥ बहुत दिवस ते हिंडिया सुन्नि समाधि लगाइ। करहा पड़िया गाड़ में दूरि परा पछ्ठिवाइ॥

[ करहा = ( १ ) करम, हाथी का बचा ( २ ) हठयोग की किया करनेवाला ]

अतः कवीर ने जिस प्रकार एक निराकार ईश्वर के लिये भारतीय वेदांत का पत्ना पकड़ा उसी प्रकार उस निराकार ईश्वर की भक्ति के लिये स्कियों का प्रेमतत्व लिया श्रीर श्रपना 'निर्गुण-पंथ' वड़ी धूम-धाम से निकाला। वात यह थी कि भारतीय भक्तिमार्ग साकार श्रीर सगुण रूप को लेकर चला था, निर्गुण श्रीर निराकार ब्रह्म भक्ति या प्रेम का विषय नहीं माना जाता। इसमें कोई संदेह नहीं कि कवीर ने ठीक मौके पर जनता के उस बड़े भाग को सभाला जो नाथपंथियों के प्रभाव से प्रेमभाव श्रीर भक्तिरस से शह्य श्रीर शुक्क पड़ता जा रहा था।

१-देखो ए० १६।

उनके द्वारा यह बहुत ही आवश्यक कार्य्य हुआ। इसके साथ ही मनुष्यत्व की सामान्य भावना को आगे करके निम्न श्रेणी की जनता में उन्होंने आत्मगौरव का भाव जगाया और उसे भक्ति के ऊँचे से ऊँचे सोपान की ओर बढ़ने के लिये बढ़ावा दिया। उनका 'निर्गुण-पंथ' चल निकला जिसमे नानक, दादू, मलूक-दास आदि अनेक संत हुए।

क्त्रीर तथा अन्य निर्गुण-पंथी संतो के द्वारा अंतस्साधना मे रागात्मिका 'मिक्त' और 'ज्ञान' का योग तो हुआ, पर 'कर्म' की दशा वही रही जो नाथपंथियों के यहाँ थी। इन संतों के ईश्वर ज्ञान-स्वरूप और प्रेम स्वरूप ही रहे, धर्मस्वरूप न हो पाए। ईश्वर के धर्मस्वरूप को लेकर, उस स्वरूप को लेकर, जिसकी रमणीय अभिव्यक्ति लोक की रच्चा और रंजन मे होती है पाँचीन वैष्णव भक्ति मार्ग की रामभक्ति शाखा उठी। कृष्णभक्ति-शाखा केवल प्रेम-स्वरूप ही लेकर नई उमंग से फैली।

यहाँ पर एक बात की स्रोर ध्यान दिला देना त्रावश्यक प्रतीत होता है। साधना के जो तींन स्रवयव—कर्म, ज्ञान स्रोर मिक्कि—कहे गए है, वे सत्र काल पाकर दोषप्रस्त हो सकते हैं। 'कर्म' स्र्यर्थ-शून्य विधि-विधानो से निकम्मा हो सकता है; 'ज्ञान' रहस्य स्रोर गुद्ध की भावना से पाषंड-पूर्ण हो सकता है स्रोर 'मिक्त' इंद्रियोपमोग की वासना से कलुषित हो सकती है। मिक्त की निष्पत्ति श्रद्धा स्रोर प्रेम के योग से होती है। जहाँ श्रद्धा या पूज्यबुद्धि का स्रवयव—जिसका लगाव धर्म से होता है—छोड़कर केवल प्रेमलक्त्या मिक्त ली जायगी वहाँ वह स्रवश्य विलासिता से प्रस्त हो जायगी।

इस दृष्टि से यदि हम देखें तो कत्रीर का 'शानपन्न' तो रहस्य श्रीर गुह्य की भावना से विकृत मिलेगा पर सूर्फियों से जो प्रेमतत्त्व उन्होंने लिया वह सूर्फियों के यहाँ चाहे कामवासना-श्रस्त हुश्रा हो, पर 'निर्गुण पंथ'में श्रविकृत रहा। यह निस्सं-देह प्रशंसा की बात है। वैष्णवों की कृष्णभक्ति-शाखा ने केवल प्रेमलन्त्णा भक्ति ली; फल यह हुश्रा कि उसने श्रश्लील विलासिता की प्रवृत्ति जगाई। रामभक्ति-शाखा में भक्ति सर्वोगपूर्ण रही; इससे वह विकृत न होने पाई। तुलसी की भक्ति-पद्धति में कर्म (धर्म) श्रीर ज्ञान का पूरा सामंजस्य श्रीर समन्वय रहा। इधर श्राज-

कल ग्रालवत कुछ लोगो ने कृष्णभिक्त-शाखा के ग्रानुकरण पर उसमें भी 'माधुर्य भाव' का गुह्य रहस्य घुसाने का उद्योग किया है जिससे 'सखी संप्रदाय' निकल पड़े हैं ग्रोर राम की भी 'तिरछी चितवन ग्रीर वॉकी ग्रादा' के गीत गाए जाने लगे हैं।

यह सामान्य भक्तिमार्ग एकेश्वरवाद का एक ग्रानिश्चित स्वरूप लेकर खड़ा हुग्रा, जो कभी ब्रह्मवाद की ग्रोर दलता था ग्रौर कभी पैगंवरी खुदावाद की ग्रोर । यह "निर्णुण-पथ" के नाम से प्रसिद्ध हुग्रा । इसकी ग्रोर ले जानेवाली सबसे पहली प्रवृत्ति जो लिच्ति हुई वह ऊँच-नीच ग्रौर जाति-पाँति के भाव का त्याग ग्रौर ईश्वर की भिक्त के लिये मनुष्य मात्र के समान ग्रीधकार का स्वीकार था । इस भाव का स्त्रपात भक्तिमार्ग के भीतर महाराष्ट्र ग्रौर मध्यदेश मे नामदेव ग्रौर रामानंदजी द्वारा हुग्रा । महाराष्ट्र देश मे नामदेव का जन्मकाल शक संवत् ११६२ ग्रौर मृत्युकाल शक संवत् १२७२ प्रसिद्ध है । ये दिच्या के नक्सी वमनी (सतारा जिला) के दरजी थे । पीछे पंदरपुर के विठीवा (विष्णु भगवान् ) के मंदिर मे भगवद्भजन करते हुए ग्रपना दिन विताते थे ।

महाराष्ट्र के भक्तों मे नामदेव का नाम चत्रसे पहले द्याता है। मराठी भाषा के द्यामगो के द्यातिरक्त इनकी हिंदी रचनाएँ भी प्रचुर परिमाण मे मिलती हैं। इन हिंदी रचनाद्यों में एक विशेष बात यह पाई जाती है कि कुछ तो सगुणो-पासना से खंबंध , रखती है द्यौर कुछ निर्मुणोपासना से। इसके समयान के लिये इनके समय की परिस्थिति की द्योर ध्यान देना द्यावश्यक है। द्यादिकाल के द्यंतर्गत यह कहा जा चुका है कि मुसलमानों के द्याने पर पठानों के समय में गोरखपंथी योगियों का देश में बहुत प्रभाव था। नामदेव के ही समय में प्रसिद्ध ज्ञानयोगी ज्ञानदेव हुए हैं जिन्होंने द्यपने को गोरख की शिष्य-परंपरा में बताया है। ज्ञानदेव का परलोकवास बहुत थोडी द्यावस्था में ही हुद्या, पर नामदेव उनके उपरांत बहुत दिनों तक जीवित रहे। नामदेव सीधे-सादे सगुण भक्तिमार्ग पर चले जा रहे थे, पर पीछे उस नाथ-पंथ के प्रभाव के भीतर भी ये लाए गए, जो द्यंतर्मुख साधना हारा सर्वव्यापक निर्मुण व्रह्म के साज्ञात्कार को ही मोज्ञ का मार्ग मानता था। लानेवाले थे ज्ञानदेव।

एक बार ज्ञानदेव इनको साथ लेकर तीर्थयात्रा को निकले। मार्ग मे ये ग्रापने प्रिय विग्रह विठोबा (भगवान्) के वियोग मे व्याकुल रहा करते थे। ज्ञानदेव इन्हें बराबर सममाते जाते थे कि 'भगवान् क्या एक ही जगह हैं, वे तो स्वेत्र हैं, सर्वव्यापक है। यह मोह छोड़ो। तुम्हारी मिक्त ग्रामी एकांगी है, जब तक निर्गुण पन्न की भी ग्रानुभूति तुम्हे न होगी, तब तक तुम पक्के न होगे'। ज्ञानदेव की बहन मुक्ताबाई के कहने पर एक दिन 'संत-परीन्ना' हुई। जिस गॉव में यह संत मंडली उतरी थी उसमे एक कुम्हार रहता था। मंडली के सब संत चुपचाप बैठ गए। कुम्हार घड़ा पीटने का पिटना लेकर सबके सिर पर जमाने लगा। चोट पर चोट खाकर भी कोई विचलित न हुग्रा। पर जब नामदेव की ग्रोर बढ़ा तब वे बिगड़ खड़े हुए। इस पर वह कुम्हार बोला 'नामदेव को छोड़ ग्रीर सब घड़े पक्के है।'' वेचारे नामदेव कचे घड़े ठहराए गए। इस कथा से यह स्पष्ट लित्तत हो जाता है कि नामदेव को नाथ-पंथ के योगमार्ग की ग्रोर प्रवृत्त करने के लिये ज्ञानदेव की ग्रोर से तरह तरह के प्रयत्न होते रहे।

सिद्ध श्रीर योगी निरंतर श्रभ्यास द्वारा श्रपने शरीर को विलक्षण बना लेते थे। खोपडी पर चोट खा खाकर उसे पक्की करना उनके लिये कोई कठिन बात न थी। श्रव भी एक प्रकार के मुसलमान फ़कीर श्रपने शरीर पर ज़ोर ज़ोर से डंडे जमाकर भिक्षा माँगते हैं।

नामदेव किसी गुरु से दीचा लेकर अपनी सगुण भक्ति मे प्रवृत्त नही हुए थे, अपने ही हृदय की स्वामाविक प्रेरणा से हुए थे। ज्ञानदेव बराबर उन्हे "बिनु गुरु होइ न ज्ञान" समझाते आते थे। सतो के बीच निर्गुण ब्रह्म के संबंध में जो कुछ कहां सुना जाता है और ईश्वर-प्राप्ति की जो साधना बताई जाती है, वह किसी गुरु की सिखाई हुई होती है। परमात्मा के शुद्ध निर्गुण स्वरूप के ज्ञान के लिये ज्ञानदेव का आग्रह बराबर बढ़ता गया। गुरु के आभाव के कारण किस प्रकार नामदेव मे परमात्मा की सर्वव्यापकता का उदार माव नहीं जम पाया था और मेद-भाव बना था, इसपर भी एक कथा चली आती है। कहते हैं कि एक दिन स्वयं विठोबा (भगवान्) एक मुसलमान फकीर का रूप धरकर नामदेव के सामने आए। नामदेव ने उन्हें नहीं पहचाना। तब उनसे कहा गया कि वे तो

परब्रह्म भगवान् ही थे । ग्रांत मे वेचारे नामदेव ने नागनाथ नामक शिव के स्थान पर जाकर विसोवा खेचर या खेचरनाथ नामक एक नाथपंथी कनफटे से दीचा ली। इसके संबंध मे उनके ये वचन है—

मन मेरी सुई, तन मेरा धागा। खेचर जी के चरण पर नामा सिंपी लागा।

सुफल जन्म मोको गुरु कीना । दुख विसार सुख श्रंतर दीना ॥ ज्ञान दान मोको गुरु दीना । राम नाम बिन जीवन हीना ॥

किसू हूँ पूजूँ दूजा नजर न श्राई । एके पाथर किज्जे भाव । दूजे पाथर धरिए पाव ॥ जो वो देव तो हम बी देव । कहै नामदेव हम हरि की सेव ॥

यह वात समक्त रखनी चाहिए कि नामदेव के समय मे ही देवगिरि पर पठानों की चढ़ाइयाँ हो चुकी थीं छौर मुसलमान महाराष्ट्र मे भी फैल गए थे। इसके पहले ही गोरखनाथ के छानुयायी हिंदुछो छौर मुसलमानो दोनों के लिये छातस्माधना के एक सामान्य मार्ग का उपदेश देते छा रहे थे।

इनकी मिक्क के अनेक चमत्कार मक्तमाल में लिखे है; जैसे—विठोबा (ठाकुरजी) की मूर्ति का इनके हाथ से दूध पीना, अविंद नागनाथ के शिवमंदिर के द्वार का इनकी ओर घूम जाना इत्यादि। इनके माहात्म्य ने यह सिद्ध कर दिखाया कि "जाति पॉति पूछे निह कोई। हिर को भजै सो हिर का होई"। इनकी इष्ट सगुगोपासना के कुछ पद नीचे दिए जाते हैं जिनमे शबरी, केवट आदि की सुगति तथा भगवान् की अवतार-लीला का कीर्चन बड़े प्रेमभाव से किया गया है—

श्रंबरीप को दियो श्रभयपद, राज विभीपन श्रधिक कर्यो। नव निधि ठाकुर दई सुदामहि, ध्रुव जो श्रटल श्रजहूँ न टर्यो॥ भगत हेत मार्यो हरिनाकुस, नृसिह रूप है देह धर्यो। नामा कहै भगति-वस केसव, श्रजहूँ विल के द्वार खरो॥ दसरथ-राय-नंद राजा मेरा रामचंद । प्रण्वे नामा तत्त्व रस श्रमृत पीजै ॥

धनि धनि संघा-रोमावली, धनि धनि कृष्ण श्राढ़ कावली। धनि धनि तू साता देवकी, जिह गृह रमेया कँवलापती॥ धनि धनि बनखँड 'वृँदाबना, जहँ खेलै श्रीनारायना। बेनु बजावै, गोधन चारै, नामे का स्वामि श्रानँद करै॥

यह तो हुई नामदेव की व्यक्तोपासना-सबधी हृदय-प्रेरित स्चना । श्रागे गुरु से सीखे हुए ज्ञान की उद्धरणी श्रर्थात् 'निर्गुन बानी' भी कुछ देखिए—

> माइ न होती, बाप न होते, कर्म्म न होता काया। हम नहिं होते, तुम नहिं होते, कौन कहाँ ते श्राया॥ चंद न होता, सूर न होता, पानी पवन मिलाया। शास्त्र न होता, वेद न होता, करम कहाँ ते श्राया॥

हिंदू पूजे देहरा, मुसलमान मसीद । नामा सोई सेविया जँह देहरा न मसीद ॥

सगुणोपासक मक्त भगवान् के सगुण श्रौर निर्गुण दोनों रूप मानता है, पर मिक्त के लिये सगुण रूप ही स्वीकार करता है; निर्गुण रूप ज्ञानमार्गियों के लिये छोड देता है। सब सगुणमार्गी मक्त भगवान् के व्यक्त रूप के साथ साथ उनके श्रव्यक्त श्रौर निर्विशेष रूप का भी निर्देश करते श्राए है जो बोधगम्य नहीं। वे श्रव्यक्त की श्रोर संकेत भर करते हैं, उसके विवरण में प्रवृत्त नही होते। नामदेव क्यो प्रवृत्त हुए, यह ऊपर दिखाया जा चुका है। जब कि उन्होंने एक गुरु से ज्ञानोपदेश लिया तब शिष्यधर्मानुसार उसकी उद्धरणी श्रावश्यक हुई।

नामदेव की रचनात्रों मे यह बात साफ दिखाई पड़तो है कि सगुण मिक्त के पदों की भाषा तो व्रज या परंपरागत काव्य भाषा है, पर 'निर्गुन बानी' की भाषा नाथपंथियों द्वारा गृहीत खड़ी बोली या सधुक्कड़ी भाषा ।

नामदेव की रचना के त्राधार पर यह कहा जा सकता है कि 'निर्पुण पंथ' के लिये मार्ग निकालनेवाले नाथ-पथ के योगी श्रौर भक्त नामदेव थे। जहाँ तक पता चलता है 'निर्गुण मार्ग' के निर्दिष्ट प्रवर्त्तक कवीरदास ही थे जिन्होने एक स्रोर तो स्वामी रामानंदनी के शिष्य होकर भारतीय स्रद्वैतवाद की कुछ स्थूल बाते ग्रहण कीं ग्रौर दूसरी ग्रोर योगियो ग्रौर सूफी फकीरो के संस्कार प्राप्त किए । वैष्ण्वों से उन्होंने श्रहिंसावाद श्रीर प्रपत्तिवाद लिए । इसी से उनके तथा 'निगु रणवाद' वाले और दूसरे संतो के वचनो मे कही भारतीय अद्वैतवाद की भलक मिलती है, कही योगियों के नाड़ीचक की, कही स्फियों के प्रेमतत्त्व की, कहीं पैगंबरी कट्टर खुदावाद की श्रौर कहीं श्रहिंसावाद की । श्रतः तात्विक दृष्टि से न तो हम इन्हे पूरे ऋदैतवादी कह सकते हैं और न एकेश्वर-वादी । दोनो का मिला-जुला भाव इनकी वानी में मिलता है। इनका लच्य एक ऐसी सामान्य भक्ति पद्धति का प्रचार था जिसमे हिंदू श्रौर मुसलमान दोनो योग दे सकें श्रौर भेदभाव का कुछ परिहार हो । वहुदेवोपासना, श्रवतार श्रौर मूर्तिपूजा का खंडन ये मुसलमानी जोश के साथ करते थे श्रौर मुसलमानो की कुरबानी (हिसा), नमाज, रोजा ग्रादि की ग्रसारता दिखाते हुए ब्रह्म, माया, जीन, अनहदनाद, सृष्टि, प्रलय ऋादि की चर्चा पूरे हिंदू ब्रह्मज्ञानी वनकर करते थे। सारांश यह कि ईश्वर-पूजा की उन भिन्न भिन्न वाह्य विधियो पर से ध्यान हटाकर, जिनके कारण धर्म मे भेदभाव फैला हुआ था, ये शुद्ध ईश्वर-प्रेम और सान्विक जीवन का प्रचार करना चाहते थे।

इस प्रकार देश में सगुण ज़ौर निर्गुण के नाम से भक्ति-काव्य की दो धाराएँ विक्रम की १५वीं शताब्दी के ज्ञांतिम भाग से लेकर १७वीं शताब्दी के ग्रांत तक समानांतर चलती रहीं। भक्ति के उत्थानकाल के भीतर हिंदी भाषा की कुछ विस्तृत रचना पहले पहल कबीर ही की मिलती है ज्ञतः पहले निर्गुण मत के संतो का उल्लेख उचित ठहरता है। यह निर्गुण धारा दो शाखाज्ञो मे विभक्त हुई—एक तो ज्ञानाश्रयी शाखा श्रीर दूसरी शुद्ध प्रेममार्गी शाखा (स्फियो की)।

पहली शाखा भारतीय ब्रह्मज्ञान ऋौर योग-साधना को लेकर तथा उसमे सूफियों के प्रेमतत्त्व को मिलाकर उपासना-चेत्र मे अग्रसर हुई और सगुण के खडन मे उसी जोश के साथ तत्पर रहीं जिस जोश के साथ पैगंवरी मत बहु-देवोपासना त्रौर मूर्तिपूजा त्रादि के खंडन मे रहते हैं। इस शाखा की रचनाऍ साहित्यिक नहीं हैं—फुटकल दोहो या पदों के रूप मे हैं जिनकी भाषा श्रीर शैली ग्रधिकतर ग्रन्यविश्यत ग्रौर ऊटपटॉग है। कवीर ग्रादि दो-एक प्रतिभा-संपन्न संतों को छोड़ श्रौरों मे ज्ञानमार्ग की सुनी सुनाई वातो का पिष्टपेषण तथा हठयोग की बातो के कुछ रूपक भद्दी तुकर्वदियों में हैं। भक्तिरस में मझ करने-वाली सरसता भी बहुत कम पाई जाती है। बात यह है कि इस पंथ का प्रभाव शिष्ट ऋौर शिव्वित जनता पर नहीं पड़ा, क्योंकि उसके लिये न तो इस पथ में कोई नई बात थी, न नया त्राकर्षण । संस्कृत बुद्धि, सस्कृत हृद्य त्रीर सस्कृत वागी का वह विकास इस शाखा में नहीं पाया जाता जो शिक्तित समाज को ग्रपनी ग्रोर ग्राकर्षित करता। पर ग्रशिक्ति ग्रौर निम्न श्रेगी की जनता पर इन संत महात्मात्रो का बड़ा भारी उपकार है। उच विषयो का कुछ ग्रामास देकर, श्राचरण की शुद्धता पर जोर देकर, श्राडंबरो का तिरस्कार करके, श्रात्म-गौरव का भाव उत्पन्न करके, इन्होने उसे ऊपर उठाने का स्तुत्य प्रयत्न किया। पाश्चात्यों ने इन्हें जो "धर्म-सुधारक" की उपाधि दी है वह इसी वात को ध्यान में रखकर।

दूसरी शाखा शुद्ध प्रेममार्गी स्की किवयों की है जिनकी प्रेम-गाथाएँ वास्तव में साहित्य-कोटि के भीतर त्राती है। इस शाखा के सब किवयों ने किल्पत कहानियों के द्वारा प्रेम-मार्ग का महत्त्व दिखाया है। इन साधक किवयों ने लौकिक प्रेम के बहाने उस 'प्रेमतत्त्व' का त्राभास दिया है जो प्रियतम ईश्वर से मिलानेवाला है। इन प्रेम कहानियों का विषय तो वही साधारण होता है त्रार्थात् किसी राजकुमार का किसी राजकुमारी के त्रालौकिक सौंदर्य की बात सुनकर उसके प्रेम में पागल होना त्रार घरबार छोड़कर निकल पड़ना तथा अनेक कष्ट और आपित्यों केलकर श्रंत में उस राजकुमारी को प्राप्त करना। पर "प्रेम की पीर" की जो व्यंजना होती है, वह ऐसे विश्वव्यापक रूप में होती है कि वह प्रेम इस लोक से परे दिखाई पड़ता है।

हमारा अनुमान है कि सूफी किवयों ने जो कहानियाँ ली हैं वे सब हिंदुओं के घर में बहुत दिनों से चली आती हुई कहानियाँ हैं जिनमें आवश्यकतानुसार उन्होंने कुछ हेर फेर किया है। कहानियों का मार्मिक आधार हिंदू है। मनुष्य के साथ पशुपत्ती और पेड़-पौधों को भी सहानुभृति सूत्र में बद्ध दिखाकर एक अखंड जीवनसमिष्ट का आभास देना हिंदू प्रेम कहानियों की विशेषता है। मनुष्य के घोर दुःख पर बन के बृज् भी रोते हैं, पत्ती भी संदेसे पहुँचाते हैं। यह बात इन कहानियों में भी मिलती है।

शिचितों श्रीर विद्वानों की काव्यपरंपरा में यद्यपि श्रिधिकतर श्राश्रयदाता राजाश्रों के चिरतों श्रीर पौराणिक या ऐतिहासिक श्राख्यानों की ही प्रवृत्ति थी, पर साथ ही किल्पत कहानियों का भी चलन था, इसका पता लगता है। दिल्ली के बादशाह सिकंदर शाह (सवत् १५४६-१५७४) के समय में किव ईश्वरदास ने 'सत्यवतीकथा' नाम की एक कहानी दोहे-चौपाइयों में लिखी थी जिसका श्रारंभ तो व्यास-जनमेजय के संवाद से पौराणिक ढंग पर होता है, पर जो श्रिधिकतर किल्पत, स्वच्छंद श्रीर मार्मिक मार्ग पर चलनेवाली है। वनवास के समय पाडवों को मार्केंडेय ऋषि मिले जिन्होंने यह कथा सुनाई—

मथुरा के राजा चंद्र-उदय को कोई संतित न थी। शिव की तपस्या करने पर उनके वर से राजा को सत्यवती नाम की एक कन्या हुई। वह जब कुमारी हुई तब नित्य एक सुंदर सरोवर मे स्नान करके शिव का पूजन किया करती। इंद्रपति नाम एक राजा के ऋतुवर्ण ग्रादि, चार पुत्र थे। एक दिन ऋतुवर्ण शिकार खेलते खेलते घोर जंगल मे भटक गया। एक स्थान पर उसे कल्पवृत्त् दिखाई पड़ा जिसकी शाखाएँ तीस कोस तक फैली थीं। उसपर चढ़कर चारों ग्रोर दृष्टि दौड़ाने पर उसे एक सुदर सरोवर दिखाई पड़ा जिसमें कई कुमारियाँ स्नान कर रही थी। वह जब उतरकर वहाँ गया तब सत्यवती को देख मोहित हो गया। कन्या का मन भी उसे देख कुछ डोल गया। ऋतुवर्ण जब उसकी

श्रोर एक टक ताकता रह गया तब सत्यवती को कोघ श्रा गया श्रीर उसने यह कहकर कि—

एक चित्त हमें चितवे जस जोगी चित जोग। धरम न जानिस पापी, कहिस कौन तें लोग।। शाप दिया कि 'तू कोढ़ी श्रौर व्याधिग्रस्त हो जा।'

ऋतुवर्ण वैसा ही हो गया श्रीर पीड़ा से फूट फूट कर रोने लगा— रोवे व्याधी बहुत पुकारी । छोहन बिछ रोवें सब भारी ॥ बाघ सिंह रोवत बन माही । रोवत पंछी बहुत श्रोनाहीं ॥

यह व्यापक विलाप सुनकर सत्यवती उस कोढ़ी के पास जाती है; पर वह उसे यह कहकर हटा देता है कि 'तुम जाओं, अपना हंसो खेलो।' सत्यवती का पिता राजा एक दिन जब उधर से निकला तब कोढ़ी के शरीर से उठो दुर्गंध से व्याकुल हो गया। जाकर उस दुर्गंध की शांति के लिये राजा ने बहुत दान पुण्य किया। जब राजा भोजन करने बैठा तब उसकी कन्या वहाँ न थी। राजा कन्या के विना भोजन ही न करता था। कन्या को बुलाने जब राजा के दूत गए तब यह शिव की पूजा छोड़कर न आई। इसपर राजा ने कृद्ध होकर दूतो से कहा कि सत्यवती को जाकर उसी कोढ़ी को सौंग दो। दूतो का वचन सुनकर कन्या नीम की टहनी लेकर उस कोढ़ी की सेवा के लिये चल पड़ी और उससे कहा—

तोहि छुँ हि ग्रंब में कित जाऊँ। माइ बाप सौंपा तुव ठाऊँ॥

कन्या प्रेम से उसकी सेवा करने लगी और एक दिन उसे कंधे पर विठाकर प्रभावती तीर्थस्नान कराने ले गई, जहाँ बहुत से देवता, मुनि, किन्नर आदि निवास करते थे। वहाँ जाकर सत्यवती ने कहा ''यदि मै सच्ची सती हूँ तो गत हो जाय।'' इस पर चारो ओर घोर अंधकार छा गया। सब देवता तुरंत सत्यवती के पास दौड़े आए,। सत्यवती ने उनसे अग्रतवर्ण को सुंदर शरीर प्रदान करने का वर माँगा। व्याधि-प्रस्त ऋतुवर्ण ने तीर्थ में स्नान किया और उसका शरीर निर्मल हो गया। देवताओं ने वहीं दोनो का विवाह करा दिया।

ईश्वरदास ने ग्रंथ के रचना-काल का उल्लेख इस प्रकार किया है— भादो मास पाप उजियारा। तिथि नौमी श्रौ मंगलवारा। नपत श्रस्विनो, मेष क चंदा। पंच जना सो सेंदा श्रनंदा। का गुरु मानते हैं । त्रारंभ से ही कवीर हिंदूभाव की उपासना की ग्रोर श्राक्षित हो रहे थे। श्रातः उन दिनों, जब कि रामानंदजी की बड़ी धूम थी, श्रवश्य वे उनके सत्संग में भी सम्मिलित होते रहे होगे। जैसा ग्रागे कहा जायगा, रामानुज की शिष्य-परंपरा मे होते हुए भी रामानंदजी भिक्त का एक श्रलग उदार मार्ग निकाल रहे थे जिसमे जाति-पाँति का भेद श्रीर खान-पान का श्राचार दूर कर दिया गया था। श्रातः इसमे कोई सदेह नहीं कि कबीर को 'राम नाम' रामानंदजी से ही प्राप्त हुश्रा। पर श्रागे चलकर कबीर के 'राम' रामानंद के 'राम' से भिन्न हो गए। श्रातः कबीर को वैष्ण्य संप्रदाय के श्रंतर्गत नहीं ले सकते। कबीर ने दूर दूर तक देशाटन किया, हठयोगियो तथा स्क्षी मुसलमान फ्रकीरों का भी सत्सग किया। श्रातः उनकी प्रवृत्ति निर्णु ख उपासना की ओर इद हुई। श्राद्वैतवाद के स्थूल रूप का कुछ परिज्ञान उन्हे रामानंदजी के सत्संग से पहले ही था। फल यह हुश्रा कि कबीर के राम धनुर्धर साकार राम नहीं रह गए; वे ब्रह्म के पर्याय हुए—

दसरथ-सुत तिहुँ लोक बखाना। राम नाम का मरम है श्राना॥

मानिकपुर हि करीर वसेरी। मटहति सुनी शेख तकि केरी। ऊनी सुनी जीनपुर थाना। झुँसी सुनि पीरन के नामा।।

पर सव की वार्तों का सचय करके भी अपने स्वभावानुसार वे किसी को भी ज्ञानी या वटा मानने के लिये तैयार नहीं थे, सब को अपना हो वचन मानने को कहते थे।

शेख अकरदी सकरदीं तुम मानहु वचन हमार। आदि अंत औ जुग जुग देखहु दीठि पसार।।

१-ऊजो के पीर और शेख तकी चाहे कत्रीर के ग्रुरु न रहे हों पर उन्होंने उनके सत्संग से बहुत सो बातें सीखीं इसमें कोई सदेह नहीं। कत्रीर ने शेख तकी का नाम िखा है पर उस आदर के साथ नहीं जिस आदर के साथ गुरु का नाम िखा जाता है; जैसे, ''घट घट है अविनामी सुनहु तकी तुम शेख''। इस बचन में क्वीर ही शेख तको को उपदेश देते जान पडते है। क्वीर ने मुसलमान फकीरों का सत्सग किया था, इसका उल्लेख उन्होंने किया है। वे झूँसी, जौनपुर, मानिकपुर आदि गए थे जो मुसलमान फकीरों के प्रसिद्ध स्थान थे।

सारांश यह कि जो ब्रह्म हिंदु श्रों की विचार-पद्धति में ज्ञानमार्ग का एक निरूपण था उसी को कबीर ने सूफियों के दरें पर उपासना का ही विषय नहीं प्रेम का भी विषय बनाया श्रोर उसकी प्राप्ति के लिये हठयोगियों की साधना का समर्थन किया। इस प्रकार उन्होंने भारतीय ब्रह्मवाद के साथ सूफियों के भावात्मक रहस्यवाद, हठयोगियों के साधनात्मक रहस्यवाद श्रोर विष्णवों के श्राहंसावाद तथा प्रपत्तिवाद का मेल करके श्रापना पंथ खड़ा किया। उनकी वानी में ये सब श्रवयव श्रवश्य स्पष्ट लिच्चित होते हैं।

यद्यपि कत्रीर की बानी 'निर्गुण वानो' कहलाती है पर उपासनाचेत्र में ब्रह्म निर्गुण नहीं बना रह सकता। सेन्य-सेवक भाव में स्वामी में कृपा, चमा, श्रीदार्थ्य श्रादि गुणों का श्रारोप हो ही जाता है। इसी लिये कबीर के वचनों में कहीं तो निरुपांच निर्गुण ब्रह्मसत्ता का संकेत मिलता है, जैसे—

पंडित मिथ्या करहु विचारा । ना वह सृष्टि, न सिरजनहारा ॥ जोति-सरूप काल निहं उहँवाँ, बचन न ग्राहि सरीरा । थूल ग्रथूल पवन निहं पावक, रिव सिस धरनि न नीरा ॥

ग्रौर कही सर्ववाद की फलक मिलती है, जैसे—

श्रापुहि देवा श्रापुहि पातो। श्रापुहि कुल श्रापुहि है जाती। श्रीर कहीं सोपाधि ईश्वरं की, जैसे—

साई के सब जीव हैं कीरी कुंजर दोय।

सारांश यह कि कबीर मे ज्ञानमार्ग की जहाँ तक बाते हैं वे सब हिंदू-शास्त्रों की है जिनका संचय उन्होंने रामानंदजी के उपदेशों से किया। माया, जीव, ब्रह्म, तत्वमिस, ब्राठ मैथुन (ब्राइमैथुन), त्रिकुटी, छः रिपु इत्यादि शब्दों का परिचय उन्हे अध्ययन द्वारा नहीं, सत्संग द्वारा ही हुआ, क्योंकि वे, जैसा कि प्रसिद्ध है, कुछ पढ़े लिखे न थे। उपनिषद् की ब्रह्मविद्या के सबंध में वे कहते हैं—

तत्वमसी इनके उपदेसा। ई उपनीषद कहें सँदेसा॥ जागबलिक श्रौ जनक सँबादा। दत्तात्रेय वहें रस स्वादा॥ यहीं तक नहीं, वेदांतियों के कनक-कुंडल न्याय त्र्यादि का व्यवहार भी इनके वचनों में मिलता है—

गहना एक कनक तें गहना, इन महँ भाव न दूजा। कहन सुनन को दुइ करि थापिन, इक निमाज, एक पूजा।।

इसी प्रकार उन्होंने हठयोगियों के साधनात्मक रहस्यवाद के कुछ सांकेतिक शब्दों (जैसे, चद, सूर, नाद, बिदु, ग्रमृत, श्रोंधा कुश्रां) को लेकर श्रद्भुत रूपक बॉधे हैं जो सामान्य जनता की बुद्धि पर पूरा श्रातक जमाते हैं, जैसे—

सूर समाना चंद में दहूँ किया घर एक।
मन का चिंता तब भया कछू पुरिबला लेख।।
श्राकासे मुिल श्रींधा कुश्राँ पाताले पनिहारि।
ताका पाणी को हंसा पीवै विरला, श्रादि विचार।।

वैष्णव संप्रदाय से उन्होंने ग्रहिसा का तत्त्व ग्रहण किया जो कि पीछे होनेवाले स्फी फकीरो को भी मान्य हुग्रा। हिसा के लिये वे मुसलमानो को वरावर फटकारते रहे—

दिन भर रोजा रहत हैं, राति हनत हैं गाय। यह तो खून वह वंदगी, कैसे खुसी खुदाय।।

श्रपनी देखि करत नहीं श्रहमक, कहत हमारे वड़न किया। उसका खून तुम्हारी गरदन जिन तुमको उपदेस दिया।।

वकरी पाती खाति है ताकी काढी खाल। जो नर वकरी खात हैं तिनका कौन हवाल।।

उपर्युक्त विवेचन से स्पष्ट है कि ज्ञानमार्ग की वाते कवीर ने हिंदू साधु, संन्यासियों से ग्रहण की जिनमें स्फियों के सत्संग से उन्होंने 'प्रेमतत्त्व' का निश्रण किया और अपना एक अलग पंथ चलाया। उपासना के बाह्य स्वरूप पर आग्रह करनेवाले और कर्मकांड को प्रधानता देनेवाले पंडितों और मुलों होनों को उन्होंने खरी खरी सुनाई और 'राम रहीम' की एकता समकाकर हृद्य को शुद्ध और प्रेममय करने का उपदेश दिया। देशाचार और उपासना-विधि के कारण मनुष्य मनुष्य में जो मेदमाव उत्पन्न हो जाता है उसे दूर करने का प्रयत्न उनकी वाणी वरावर करती रही। यद्यपि वे पढ़े लिखे न थे पर उनकी प्रतिभा बड़ी प्रखर थी जिससे उनके भूँह से बड़ी चुटीली और व्यंग्य चमत्कार-

पूर्णं बाते निकलती थी । इनकी उक्तियों मे विरोधं ग्रौर ग्रसंभव का चमत्कार लोगों को बहुत ग्राकृषित करता था ; जैसे—

है कोई गुरुज्ञानी जगत महँ उत्तिट बेद ब्र्सै। पानी महँ पावक बरै, श्रंधिह श्रॉखिन्ह स्र्सै॥ गाय तो नाहर को धिर खायो, हरिना खायो चीता।

ग्रथवा---

#### नैया बिच नदिया डूबति जाय।

श्रनेक प्रकार के रूपको श्रीर श्रन्योक्तियों द्वारा ही इन्होंने ज्ञान की बातें कही हैं, जो नई न होने पर भी वाग्वैचिन्य के कारण श्रपढ़ लोगों को चिकत किया करती थीं। श्रन्ठी श्रन्योक्तियों द्वारा ईश्वर प्रेम की न्यंजना स्कियों में बहुत प्रचित थी। जिस प्रकार कुछ वैष्णवों में 'माधुर्य' मान से उपासना प्रचित हुई थी उसी प्रकार स्कियों में भी ब्रह्म को सर्वन्यापी प्रियतम या माश्र्क मानकर हृदय के उद्गार प्रदर्शित करने की प्रथा थी। इसकों कन्नीरदास ने ग्रहण किया। कन्नीर की वाणी में स्थान स्थान पर भावात्मक रहस्यवाद की जो सलक मिलती है वह स्कियों के सत्स्य का प्रसाद है। कही इन्होंने ब्रह्म को खसम या पित मानकर श्रन्योक्ति बाँघी है श्रीर कहीं स्वामी या मालिक; जैसे—

सुमको क्या तू हूँ है बंदे मैं तो तेरे पास में। ग्रथवां—

साई के सँग सासुर ग्राई।

संग न सूती, स्वाद न माना, गा जीवन सपने की नाई ॥ जना चारि मिलि लगन सुधायो, जना पाँच मिलि माड़ो छायो। भयो विवाह चली बिनु दूलह, बाट जात समधी सममाई॥

कबीर त्रपने श्रोतात्रो पर यह त्राच्छी तरह मासित करना चाहते थे कि हमने ब्रह्म का साज्ञात्कार कर लिया है, इसी से वे प्रभाव डालने के लिये बड़ी लंबी चौड़ी गर्वोक्तियाँ भी कभी कभी कहते थे। कबीर ने मगहर में जाकर शरीर त्याग किया जहाँ इनकी समाधि ग्राव तक बनी है। इनका मृत्युकाल संवत् १५७५ माना जाता है, जिसके ग्रानुसार इनकी ग्रायु १२० वर्ष की टहरती है। कहते हैं कि कबीरजी की वाणी का संग्रह उनके शिष्य धर्मदास ने संवत् १५२१ में किया था जब कि उनके गुरु की अवस्था ६४ वर्ष की थी। कबीरजी की वचनावली की सबसे प्राचीन प्रति, जिसका अब तक पता लगा है, संवत् १५६१ की लिखी है।

कबीर की वाणी का संग्रह बीजक के नाम से प्रसिद्ध है, जिसके तीन भाग किए गए है—रमैनी, सबद श्रीर साखी। इसमे वेदांत-तत्त्व, हिंदू मुसलमानों को फटकार, संसार की श्रानित्यता, हृदय की श्रुद्धि, प्रेमसाधना की कठिनता, माया की प्रवलता, मृतिपूजा, तीर्थाटन श्रादि की श्रसारता, हज, नमाज, व्रत, श्राराधन की गौणता इत्यादि श्रानेक प्रसंग हैं। सांप्रदाधिक शिक्षा श्रीर सिद्धांत के उपदेश मुख्यतः 'साखी' के भीतर हैं जो दोहों में हैं। इसकी भापा सधुकड़ी श्रार्थात् राजस्थानी-पंजाबी-मिली खड़ी बोली है, पर 'रमैनी' श्रीर 'सबद' में गाने के पद है जिनमें काव्य की व्रजभाषा श्रीर कहीं कहीं पूर्वी बोली का भी व्यव-हार है। खुसरों के गीतों की भाषा भी व्यव हम दिखा श्राए हैं। इससे यह स्पष्ट हो जाता है कि गीतों के लिये काव्य की व्रजभाषा ही स्वीकृत थी। कवीर का यह पद देखिए —

#### हों विल कव देखोंगी तोहि।

श्रहनिस श्रातुरं दरसन-कारिन ऐसी व्यापी मोहि। नैन हमारे तुम्हकों चाहैं, रती न माने हारि।। विरह श्रगिनि तन श्रधिक जरावे, ऐसी लेहु विचारि। सुजुहु हमारी दादि गोसाई, श्रव जनि करहु श्रधीर।। तुम धीरज, में श्रातुर, स्वामी, काँचे भाँडे नीर। बहुत दिनन के विछुरे माधो, मन नहिं बाँधे धीर।। देह छताँ तुम मिलहु कृपा करि श्रारतिवंत कवीर।।

#### सूर के पदो की भी यही भाषा है।

भापा बहुत परिष्कृत त्रौर परिमार्जित न होने पर भी कनीर' की उक्तियो में कहीं कहीं विलच्च्या प्रभाव त्रौर चमत्कार है। प्रतिभा उनमें बड़ी प्रखर थी, इसमें संदेह नहीं।

रैदास या रिवदास —रामानंदनी के बारह शिष्यों में रैदास भी माने जाते हैं जो जाति के चमार थे। इन्होंने कई पदों में ग्रापने को चमार कहा भी है, जैसे—

- (१) कह रैदास ख़लास चमारा।
- (२) ऐसी मेरी जाति विख्यात चमारं।

ऐसा जान पड़ता है कि ये कबीर के बहुत पीछे खामी रामानंद के शिष्य हुए क्योंकि श्रपने एक पद मे इन्होने कबीर श्रीर सेन नाई दोनो के तरने का उल्लेख किया है—

> नामदेव कबीर तिलोचन सधना सेन तरै। कह रविदास, सुनहु रे संतहु! हरि जिउ तें सबिह सरै।

कवीरदास के समान रैदास भी काशी के रहनेवाले कहे जाते हैं। इनके एक पद से भी यही पाया जाता है—

> जाके कुटुँब सब ढोर ढोवंत फिरहिं श्रजहुँ बानारसी श्रासपासा । श्राचार सहित बिप्र करहिं डंडउति तिन तने रविदास दासानुदासा ॥

रैदास का नाम धन्ना और मीराबाई ने बड़े ख्रादर के साथ लिया है। रैदास की भक्ति भी निर्मुन ढॉचे की जान पड़ती है। कहीं तो वे ख्रपने भगवान् को सब में व्यापक देखते हैं—

थावर जंगम कीट पतंगा पूरि रह्यो हरिराई। श्रीर कहीं कबीर की तरह परात्पर की श्रीर संकेत करके कहते हैं—

#### गुन निर्गुन कहियत नहिं जाके।

रैदास का अपना अलग प्रमाव पर्छों की ओर जान पड़ता है। 'साघो' का एक संप्रदाय, जो फर्र खाबाद और थोडा बहुत मिर्जापुर में भी पाया जाता है, रैदास की ही परंपरा में कहा जाता सकता है; क्योंकि स्थापना (संवत् १६००) करनेवाले बीरभान उदयदास के शिष्य थे और उदयदास रैदास के शिष्यों में माने जाते हैं।

रैदास का कोई ग्रंथ नहीं मिलता; फ़टकल पद ही 'वानी' के नाम से 'संतवानी सोरीज' में संग्रहीत हैं। चालीस पद तो 'त्रादि गुरुग्रंथ साहव' में दिए गए है। कुछ पद नीचे उद्धृत किए जाते हैं—

दूध त बछरे थनह बिडारेड। फुलु भँवर, जलु मीन विगारेड माई, गोबिंद पूजा कहा लै चरावउँ। ग्रवरु त फूल ग्रनूपु न पावउँ।। मलयागिरवे रहे हैं भुश्रंगा। विषु श्रमृत वसहीं इक संगा। तन मन श्ररपउँ, पूज चढावउँ। गुरु परसादि निरंजन पावउँ।। पूजा श्ररचा श्राहि न तोरी। कह रविदास कवनि गति मोरी।।

श्रिक्त खिले निहं, का कह पंडित, कोई न कहे समुमाई। श्रवरन वरन रूप निहं जाके, कहँ ली लाइ समाई।। चंद सूर निहं, राति दिवस निहं, धरनि श्रकास न भाई। करम श्रकरम निहं, सुभ श्रसुभ निहं, का किहि देहुँ वड़ाई।।

जब हम होते तब तू नाहीं, अब तू ही, मैं नाहीं। श्रतल श्रगम जैसे लहरि मइ उद्धि, जल केवल जल माहीं।।

माधव क्या कहिए प्रभु ऐसा । जैसा मानिए होइ न तैसा । नरपति एक सिंहासन सोइया सपने भया भिखारी । ग्रञ्जत राज विञ्चरत दुखु पाइया, सो गति भई हमारी ॥

धर्मदास—ये बॉधवगढ़ के रहनेवाले और जाति के वनिए थे। वाल्या-वस्था से ही इनके हृदय में भक्ति का अंकुर था और ये साधुओं का सत्संग, दर्शन, पूजा, तीर्थाटन आदि किया करते थे। मथुरा से लौटते समय कत्रीरदास के साथ इनका साचात्कार हुआ। उन दिनों संत समाज में कवीर की पूरी प्रसिद्धि हो चुकी थी। कवीर के मुख से मूर्तिपूजा, तीर्थाटन, देवार्चन आदि का खड़न मुनकर इनका मुकाव 'निर्गुण संत-मत' की ओर हुआ। अंत में ये कवीर से सत्यनाम की दीचा लेकर उनके प्रधान शिष्यों में हो गए और संवत् १५७५ में कवीरदास के परलोकवास पर उनकी गद्दी इन्हीं को मिली। कहते हैं कि कवीरदास के शिष्य होने पर इन्होंने अपनी सारी संपत्ति, जो बहुत अधिक थी, लुटा दी। ये कवीरदास की गदी पर बीस वर्ष के लगभग रहे और अत्यंत दृद्ध होकर इन्होंने शरीर छोड़ा। इनकी शब्दावली का भी संतो में बड़ा आदर है। इनकी रचना थोड़ी होने पर भी कवीर की अपेता अधिक सरल भाव लिए हुए है; उसमें कठोरता और कर्कशता नहीं है। इन्होंने पूरवी भाषा का ही व्यवहार किया है। इनकी अन्योक्तियों के व्यवक चित्र अधिक मार्मिक हैं क्योंकि इन्होंने खंडन मंडन से विशेष प्रयोजन न रख प्रेमतत्त्र को लेकर अपनी वाणी का प्रसार किया है। उदाहरण के लिये कुछ पद नीचे दिए जाते हैं—

**कारे लागे महलिया गगन घहराय ।** 

खन गरजे, खन विज्ञली चमके, लहिर उठै सोभा वरिन न जाय। सुन्न महल से अमृत बरसे, प्रेम अनंद ह्वै साधु नहाय।। खुली केवरिया, मिटी श्रॅंधियरिया, धिन सतगुरु जिन दिया लखाय। धरमदास विनवें करि जोरी, सतगुरु चरन में रहत समाय।।

मितऊ मडैया सूनी करि गैलो।

श्रपना बलम परदेस निकरि गैलो, हमरा के किछुत्रौ न गुन दे गैलो। जोगिन होइके मैं बन बन ट्रॅंडों, हमरा के बिरह-बैराग दे गैलो।। संग की सखी सब पार उत्तरि गइलों, हम धनि ठाढ़ि श्रकेली रहि गैलों। धरमदास यह श्ररज करतु है, सार सबंद सुमिरन दे गैलो।।

गुरु नानक —गुरु नानक का जन्म संवत् १५२६ कार्तिकी पूर्णिमा के दिन तिलवंडी प्राम जिला लाहौर मे हुआ। इनके पिता कालूचंद खत्री जिला लाहौर तहसील शरकपुर के तिलवंडी नगर के स्त्रा बुलार पठान के कारिंदा थे। इनकी माता का नाम तृप्ता था। नानकजी बाल्यावस्था से ही अत्यंत साधु स्वभाव के थे। सं०१५४५ में इनका विवाह गुरदासपुर के मूलचंद खत्री की कन्या सुलच्यी से हुआ। सुलच्या से इनके दो पुत्र श्रीचंद और लच्मीचंद हुए। श्रीचंद आगे चलकर उदासी संप्रदाय के प्रवर्तक हुए।

पिता ने इन्हें व्यवसाय मे लगाने का बहुत उद्योग किया पर ये सासारिक व्यवहारों में दत्तचित्त न हुए। एक बार इनके पिता ने व्यवसाय के लिये कुछ घन दिया जिसको इन्होंने साधुग्रो ग्रीर गरीबो को बॉट दिया। पंजाब में मुसल-मान बहुत दिनों से बसे थे जिससे वहाँ उनके कट्टर एकेश्वरवाद का संस्कार घीरे घीरे प्रबल हो रहा था। लोग बहुत से देवी-देवताग्रों की उपासना की ग्रापेन्ता एक ईश्वर की उपासना को महत्त्व ग्रीर सभ्यता का चिह्न समफने लगे थे। शास्त्रों के पठन-पाठन का कम मुसलमानों के प्रभाव से प्रायः उठ गया था जिससे घर्म ग्रीर उपासना के गूढ़ तत्त्व समफने की शक्ति नहीं रह गई थी। ग्रातः जहाँ बहुत से लोग जबरदस्ती मुसलमान बनाए जाते थे वहाँ कुछ लोग शौक से भी मुसलमान बनते थे। ऐसी दशा मे कबीर द्वारा प्रवर्तित 'निर्गुण संतमत' एक बड़ा भारी सहारा समफ पड़ा।

गुर नानक ग्रारंभ ही से भक्त थे ग्रतः उनका ऐसे मत की ग्रोर ग्राकर्षित होना स्वामाविक था जिसकी उपासना का स्वरूप हिंदुओं और मुसलमानो दोनो को समान रूप से ग्राह्य हो । उन्होने घरबार छोड़ बहुत दूर-दूर के देशों मे भ्रमण किया जिससे उपासना का सामान्य स्वरूप स्थिर करने मे उन्हे वड़ी सहायता मिली। ग्रांत में कवीरदास की निर्गुण उपासना का प्रचार उन्होने पंजाव मे त्रारंभ किया त्रौर वे सिख-संप्रदाय के त्रादि गुरु हुए। कवीरदास के समान वे भी कुछ विशेष पढ़े लिखे न थे। भक्तिभाव से पूर्ण होकर वे जो भजन गाया करते थे उनका संग्रह (संवत् १६६१) ग्रंथ साहत्र मे किया गया है। ये भनन कुछ तो पंनाबी भाषा मे हैं ह्यौर कुछ देश की सामान्य काव्य-भाषा हिंदी में है। यह हिंदी कही तो देशकी कान्यभाषा या वजभाषा है, कहीं खड़ी वोली जिसमे इधर उधर पंजात्री के रूप भी ह्या गए हैं; जैसे— चल्या, रह्या । भक्ति या विनय के सीधे सादे भाव सीधी सादी भाषा मे कहे गए हैं, कवीर के समान अशिक्तितों पर प्रभाव डालने के लिये टेढ्रे मेढ्रे रूपको मे नहीं। इससे इनकी प्रकृति की सरलता श्रीर श्रहंभावशून्यता का परिचय मिलता है। इनका देहांत संवत् १५६६ में हुन्ना। संसार की न्यनित्यता, भगव-द्भिक्त ज्योर संत स्त्रभाव के संत्रंघ में उदाहरण स्वरूप दो पद दिए जाते हैं—

इस दम दा सेंनू कीवे भरोसा, श्राया श्राया, न श्राया न श्राया। यह संसार रेन दा सुपना, कहीं देखा, कहीं नाहिं दिखाया।। सोच बिचार करे मत मन मैं जिसने हूँढा उसने पाया। नानक भक्तन दे पद परसे निसदिन राम चरन चित लाया॥

जो नर दुख, में दुख नहिं माने। सुख सनेह ग्ररु भय नहिं जाके, कंचन माटी जाने।। नहिं निंदा नहिं ग्रस्तुति जाके, लोभ मोह ग्रभिमाना। हरष सोक तें रहै नियारो, नाहिं मान ग्रपमाना।। ग्रासा मनसा सकल त्यागि के जग ते रहे निरासा। काम क्रोध जेहि परसै नाहिं न तेहि घट ब्रह्म-निवासा।। गुरु किरपा जेहि नर पैकीन्हीं तिन्ह यह जुगुति पिछानी। नानक लीन भयो गोविंद सों ज्यों पानी सँग पानी।।

दादूदयाल यद्यपि सिद्धानंत-दृष्टि से दादू कनीर के मार्ग के ही अनुयायी है पर उन्होंने अपना एक अलग पंथ बनाया जो 'दादू-पंथ' के नाम से प्रसिद्ध हुआ। दादूपंथी लोग इनका जन्म संवत् १६०१ मे गुजरात के अहमदानाद नामक स्थान मे मानते है। इनको जाति के संबंध मे भी मतमेद है। कुछ कुछ लोग इन्हे गुजराती ब्राह्मण मानते है और कुछ लोग मोची या धुनिया। कनीर साहन की उत्पत्ति-कथा से भिलती-जुलती दादूदयाल की उत्पत्ति-कथा मी दादू-पंथी लोग कहते हैं। उनके अनुसार दादू बच्चे के रूप मे सानरमती नदी मे बहते हुए लोदीराम नामक एक नागर ब्राह्मण को मिले थे। चाहे जो हो, अधिकतर ये नीची जाति के हो माने जाते है। दादूदयाल का गुरु कौन था, यह ज्ञात नहीं। पर कनीर का इनकी बानी मे बहुत जगह नाम आया है और इसमे कोई सन्देह नहीं कि ये उन्हों के मतानुयायी थे।

दादूदयाल १४ वर्ष तक आमेर मे रहे। वहाँ से मारवाड़ बीकानेर आदि स्थानों में घूमते हुए सवत् १६५६ में नराना में (जयपुर से २० कोस दूर) आकर रह गए। वहाँ से तीन चार कोस पर भराने की पहाड़ी है। वहाँ भी ये श्रांतिम समय में कुछ दिनों तक रहे और वहीं संवत् १६६० में शरीर छोड़ा। वह स्थान दादूर्पथियों का प्रधान श्रङ्खा है और वहाँ दादूजी के कपड़े और पोथियाँ अब तक रखी है। और निर्गुणपंथियों के समान दादूर्पथी लोग भी अपने को निरंजन निराकार का उपासक वताते है। ये लोग न तिलक लगाते हैं न कंठी पहनते हैं, हार्थ में एक सुमिरनी रखते हैं और 'सत्तराम' कहकर अभिवादन करते हैं।

दूर्व की बानी अधिकतर कत्रीर की साखी से मिलते जुलते दोहों मे है, कहीं कहीं गाने के पद भी है। भाषा मिली जुली पिन्छमी हिंदी है जिसमें राजस्थानी का मेल भी है। इन्होंने कुछ पद गुजराती, राजस्थानी और पंजात्री मे भी कहे है। कत्रीर के समान पूरवी हिंदी का व्यवहार इन्होंने नहीं किया है। इनकी रचना में अरवी फारसी के राव्द अधिक आए है और प्रेमतत्त्व की व्यंजना अधिक है। घट के भीतर के रहस्य-प्रदर्शन की प्रवृत्ति इनमे बहुत कम है। दादू की बानी मे यद्यपि उक्तियों का वह चमत्कार नहीं है जो कत्रीर की बानी मे मिलता है, पर प्रेम भाव का निरूपण अधिक सरस और गंभीर है। कत्रीर के समान खंडन और वाद-विवाद से इन्हें रुचि नहीं थी। इनकी बानी मे भी वे ही प्रसंग हैं जो निर्गुणमार्गियों की बानियों में साधारणतः आया करते हैं, जैसे—ईश्वर की व्यापकता, सत्तगुरु की महिमा, जाति-पाति का निराकरण, हिंदू मुसलमानों का अमेद, संसार की अनित्यता, आरमगोध इत्यादि। इनकी रचना का कुछ अनुमान नीचे उद्धत पद्यों से हो सकता है—

घीव दूध में रिम रसा व्यापक सव ही ठौर । दादू वकता बहुत है, मिथ कार्ड ते श्रौर ॥ यह मसीत यह देहरा सतगुरु दिया दिखाइ । भीतर सेवा यंदगी वाहिर काहे जाइ ॥ दादू देख दयाल को सकल रहा भरपूर । रोम रोम में रिम रहा, तू जिन जाने दूर ॥ केते पारिख पिच मुए कीमित कही न जाइ । दादू सब हैरान हैं गूँगे का गुड खाइ ॥ जब मन लागे राम सों तब धनत काहे को जाइ । दादू पाणी लूण ज्यों ऐसें रहें समाइ ॥

आई रें ! ऐसा पंथ हमारा । हैं पल रहित पंथ गह पूरा अवरन एक अधारा । याद विवाद काहु सों नाहीं में हूँ जग थें न्यारा ।। समदृष्टी सूँ भाई सहज में श्रापहि श्राप विचारा । में, तें, मेरी यह मित नाहीं निरबैरी निरविकारा ॥ काम कल्पना कदे न कीजे पूरन ब्रह्म पियारा । पहि पथि पहुँचि पार गहि दादू,सो तब सहज सँभारा॥

सुन्द्रद्ास—ये खंडेलवाल विनए ये और चैत्र शुक्क ६ संवत् १६५३ में यौसा नामक खान ( जयपुर राज्य ) में उत्पन्न हुए थे। इनके पिता का नाम परमानंद और माता का नाम सती था। जब ये ६ वर्ष के थे तब दादूदयाल यौसा में गए थे। तभी से ये दादूदयाल के शिष्य हो गए और उनके साथ रहने लगे। संवत् १६६० में दादूदयाल का देहात हुआ। तब तक ये नराना में रहे। फिर जग़जीवन साधु के साथ अपने जन्मस्थान दौसा में आ गए। वहाँ संवत् १६६३ तक रहकर फिर जग़जीवन के साथ काशी चले आए। वहाँ तीस वर्ष की अवस्था तक ये संस्कृत व्याकरण, वेदात और पुराण आदि पढ़ते रहे। संकृत के अतिरिक्त ये फारसी भी जानते थे। काशी से लौटने पर ये राजपूताने के फतहपुर ( शेखाबाटी ) नामक स्थान में आ रहे। वहाँ के नवाब अलिफखाँ इन्हें बहुत मानते थे। इनका देहात कार्तिक शुक्क द संवत् १७४६ में साँगानेर में हुआ।

इनका डील-डौल बहुतं अच्छा, रंग गोरा और रूप बहुत सुंदर था। स्वभाव अत्यंह कोमल और मृदुल था। ये बालब्रह्मचारी थे, और स्त्री की चर्चां से सदा दूर रहते थें; निर्गुणपंथियों में ये ही एक ऐसे व्यक्ति हुए हैं जिन्हें समुचित शिक्ता मिली थी और जो काव्यकला की रीति आदि से अच्छी तरह परि-चित थें। अतः इनकी रचना साहित्यिक और सरस है। भाषा भी काव्य की मंजी हुई ब्रजभाषा है। भिक्त और ज्ञानचर्चा के अतिरिक्त नीति और देशाचार आदि पर भी इन्होंने बड़े सुंदर पद्य कहे हैं। और संतों ने केवल गाने के पद और दोहें कहे हैं, पर इन्होंने सिद्धहस्त कवियों के समान बहुत से कवित्त और सवैये रचे हैं। यो तो छोटे-मोटे इनके अनेक अंथ है; पर 'सुदरविलास' ही सबसे अधिक प्रसिद्ध है, जिसमे किवत, सवैये ही अधिक हैं। इन किवत्त-सवैयों में यमक, अनुपास और अर्थालंकार आदि की योजना बराबर मिलती है। इनकी रचना काव्य-पद्धित के अनुसार होने के कारण और संतों की रचना से मिन्न प्रकार की दिखाई पढ़ती है।

संत तो, ये थे ही, पर किन भी थे इससे समाज की रीति-नीति और न्यवहार ग्रादि पर भी पृरी दृष्टि रखते थे। भिन्न भिन्न प्रदेशों के ग्राचार पर इनकी नड़ी विनोद-पूर्ण उक्तियाँ है, जैसे गुजरात पर—''ग्राभड़ छीत ग्रतीत सों होत निलार ग्री कृकर चाटत हॉड़ी"; मारवाड़ पर—''वृच्छ न नीर न उत्तम चीर सुदेसन में गत देस है मारू'', दिल्ला पर—''रॉघत प्याज, निगारत नाज, न ग्रावत लाज, करें सब भच्छन"; पूरव देश पर—''वाम्हन क्षत्रिय वैसरु सुदर चारोइ बर्न के मच्छ बघारत"।

इनकी रचना के कुछ नमूने नीचे दिए जाते हैं—

गेह तज्यो श्रह नेह तज्यो पुनि खेह लगाइ के देह सँवारी। मेह सहे सिर, सीत सहे तन, धूप समै जो पँचागिनि वारी।। भूख सही रहि रूख तरे, पर सुंदरदास सबै दुख भारी। डासन बुँ डिके कासन ऊपर श्रासन मान्यो, पे श्रास न मारी।।

व्यर्थं की तुकवंदी श्रौर ऊटपटॉग शानी इनको रुचिकर न थी। इसका पता इनके इस कवित्त से लगता है—

वोलिए तो तब जब वोलिवे की दुद्धि होय,

ना तौ मुख मोन गिह चुप होय रहिए।
जोरिए तो तब जब जोरिवे की रीति जाने,

तुक छंद श्ररथ श्रम्प जामें लहिए।।
गाइए तो तब जब गाइवे को कंठ होय,
श्रवण के सुनतही मने जाय गहिए।
तुकभंग, छंदभंग, श्ररथ मिले न कछु,
सुंदर कहत ऐसी वानी नहिं कहिए।।

सुशिचा द्वारा विस्तृत दृष्टि प्राप्त होने से इन्होंने ग्रौर निर्गुणवादियों के समान लोकधर्म की उपेचा नहीं की है। पातित्रत का पालन करनेवाली स्त्रियों, रण्चेत्र में कटिन कर्चेन्य पालन करनेवाले शूर्वीरों ग्रादि के प्रति इनके विशाल हृद्य में सम्मान के लिये पूरी जगह थी। दो उदाहरण ग्रालम् है—

पित ही सूँ श्रेम होय, पित ही सूँ नेम होय,
पित ही सूँ छेम होय, पित ही सूँ रत है।
पित ही है जज्ञ जोग, पित ही है रस भोग,
पित ही सूँ मिटै सोग, पित ही को जत है।।
पित ही है ज्ञान ध्यान, पित ही है पुन्य दान,
पित ही है तीर्थ न्हान, पित ही को मत है।
पित बिनु पित नाहिं, पित बिनु गित नाहिं,
संदर सकल बिध एक पितवत है।

सुनत नगारे चोट विगसै कमलमुख,
श्रिषक उछाह फूल्यो मात है न तन में।
फेरै जब साँग तब कोऊ नहिं धीर धरे,
कायर कँपायमान होत देखि मन में।।
कूदि के पतंग जैसे परत पावक माहिं,
ऐसे दूटि परे बहु सावत के गन में।
मारि घमसान करि सुंदर जहारे स्याम,
सोई सूरवीर रुपि रहे जाय रन में।

इसी प्रकार इन्होंने जो सृष्टितत्त्व त्रादि विषय कहे हैं वे भी त्रौरों के समान मनमाने त्रौर ऊटपटॉग नहीं है, शास्त्र के त्रानुकूल है। उदाहरण के लिये नीचे का पद्य लीजिए जिसमें ब्रह्म के द्यागे त्रौर सब क्रम सांख्य के त्रानुकूल है—

ब्रह्म तें पुरुष श्ररु प्रकृति प्रगट भई,
प्रकृति तें महत्तस्व, पुनि श्रहंकार है।
श्रहंकार हू तें तीन गुण सत रज तम,
त्महू तें महाभूत विषय-पसार है॥
रजहू तें इंद्री दस पृथक् पृथक् भई,
सत्तहू तें मन श्रादि देवता विचार है।

ऐसे ग्रनुकम करि ग्रिप्य सूँ कहत गुरु, सुंदर सकल यह मिथ्या अमजार है॥

मलूकदास—मलूकदास का जन्म लाला सुंदरदास खत्री के घर मे वैशाख कृष्ण ५ संवत् १६३१ में कड़ा जिला इलाहाबाद मे हुग्रा। इनकी मृत्यु १०८ वर्ष की ग्रवस्था में संवत् १७३९ में हुई। ये ग्रौरंगजेब के समय में दिल के ग्रंदर खोजनेवाले निर्णुण मत के नामी संतों मे हुए हैं ग्रौर इनकी गिद्दयाँ कडा, जयपुर, गुजरात, मुलतान, पटना, नैपाल ग्रौर काबुल तक मे कायम हुईं। इनके संबंध मे बहुत से चमत्कार या करामातें प्रसिद्ध हैं। कहते हैं कि एक बार इन्होंने एक डूबते हुए शाही जहाज को पानी के ऊपर उठाकर बचा लिया था ग्रौर रुपयो का तोड़ा गंगाजी में तैराकर कड़े से इलाहाबाद मेजा था।

आलिसयो का यह मूल मंत्र—

श्रजगर करें न चाकरी, पंछी करें न काम। दास मलूका कहि गए, सबके दाता राम॥

इन्हीं का है। इनकी दो पुस्तकें प्रसिद्ध हैं—रत्नखान ग्रौर ज्ञानवोध। हिंदुग्रों ग्रौर मुसलमानों दोनो को उपदेश देने मे प्रवृत्त होने के कारण दूसरे निर्गुणमार्गी संतों के समान इनकी भाषा में भी फारसी ग्रौर ग्रारवी शब्दों का बहुत प्रयोग है। इसी दृष्टि से बोलचाल की खड़ी वोली का पुट इन सव संतों की बानी मे एक सा पाया जाता है। इन सब लक्षणों के होते हुए भी इनकी भाषा सुन्यस्थित ग्रौर सुंदर है। कहीं कहीं ग्राच्छे कियों का सा पद-विन्यास ग्रौर कवित्त ग्रादि छंद भी पाए जाते है। कुछ पद्य विलक्कल खड़ी वोली में हैं। ग्रात्मबोध, वैराग्य, प्रेम ग्रादि पर इनकी बानी बड़ी मनोहर है। दिग्दर्शन मात्र के लिये कुछ पद्य नीचे दिए जाते हैं—

श्रव तो श्रजपा जपु मन मेरे। पुर नर श्रमुर टहलुश्रा जाके मुनि गंध्रव हैं जाके चेरे। दस श्रोतार देखि मत भूलों, ऐसे रूप घनेरे॥ श्रलख पुरुष के हाथ विकाने जब तें नेननि हेरे। कह मलूक तू चेत श्रचेता काल न श्रावे नेरे॥ नाम हमारा खाक है, हम खाकी बंदे। खाकहि से पैदा किए, श्रात गाफिल गंदे॥ कबहूँ न कर ते बंदगी, दुनिया में भूले। श्रासमान को ताकते घोड़े चढ फूले॥

सबिहन के हम सबै हमारे। जीव जंतु मोहिं लगें पियारे॥ तीनों लोक हमारी माया। श्रंत कतहुँ से कोइ निहं पाया॥ छित्तस पवन हमारी जाति। हमही दिन श्रो हमहीं राति॥ हमहीं तरवर कीट पतंगा। हमहीं दुर्गा, हमहीं गंगा॥ हमहीं मुल्ला हमहीं काजी। तीरथ बरत हमारी बाजी॥ हमहीं दसरथ, हमहीं राम। हमरें कोध श्रो हमरें काम॥ हमहीं रावन हमहीं कंस। हमहीं मारा श्रपना वंस॥

श्राच्य श्रानन्य — संवत् १७१० मे इनके वर्तमान रहने का पता लगता है। ये दितया रियासत के श्रांतर्गत सेनुहरा के कायस्थ थे श्रीर कुछ दिनो तक दितया के राजा पृथ्वीचंद के दीवान थे। पीछे ये विरक्त होकर पना मे रहने लगे। प्रसिद्ध छत्रसाल इनके शिष्य हुए। एक बार ये छत्रसाल से किसी बात पर श्राप्रसन्न होकर जगल मे चले गए। पता लगने पर जब महाराज छत्रसाल चमा-प्रार्थना के लिए इनके पास गए तब इन्हें एक माड़ी के पास खूब पैर फैलाकर लेटे हुए पाया। महाराज ने पूछा "पॉव पसारा कब से?" चट उत्तर मिला— "हाथ समेटा जब से"। ये विद्वान् थे श्रीर वेदात के श्राच्छे ज्ञाता थे। इन्होने योग श्रीर वेदात पर कई श्रंथ राजयोग, विज्ञानयोग, ध्यानयोग, सिद्धांतबोध, विवेकदीपिका, ब्रह्मज्ञान, श्रानन्यप्रकाश श्रादि लिखे श्रीर दुर्गा-सप्तशती का भी हिंदी पद्यों मे श्रानुवाद किया। राजयोग के कुछ पद्य नीचे दिए जाते हैं—

यह भेद सुनौ पृथिचंदराय। फल चारहु को साधन उपाय।। यह लोक सधै सुख पुत्र बाम। पर लोक नसै बस नरकधाम॥ परलोक लोक दोड सधै जाय। सोइ राजजोग सिद्धांत भ्राय॥ निज राजजोग ज्ञानी करंत। हिट मूट धर्म साधत श्रनंत॥ जैसा कि ऊपर कहा जा चुका है, निर्गुण्मार्गी संत किवयों की परंपरा में थोड़े ही ऐसे हुए हैं जिसकी रचना साहित्य के ग्रंतर्गत ग्रा सकती है। शिचितों का समावेश कम होने से इनकी बानी ग्रिधकतर सांप्रदायिकों के ही काम की है; उसमें मानवजीवन की भावनाग्रों की वह विस्तृत व्यंजना नहीं है जो साधारण जनसमाज को ग्राकित कर सके। इस प्रकार के संतों की परंपरा यद्यिप बराजर चलती रही ग्रीर नए नए पंथ निकलते रहे पर देश के सामान्य साहित्य पर उनका कोई प्रभाव न रहा। दादूदयाल की शिष्य-परंपरा में जगजीवनदास था जगजीवनसाहन हुए जो संवत् १८१८ के लगभग वर्तमान थे। ये चंदेल ठाकुर थे ग्रीर कोटवा (बारानंकी) के निवासी थे। इन्होंने ग्रपना एक श्रलग सित्यनामी संप्रदाय चलाया। इनकी बानी में साधारण ज्ञान-चर्चा है। इनके शिष्य दूलमदास हुए जिन्होंने एक शब्दावली लिखी। उनके शिष्य तोंवरदास ग्रीर पहलवानदास हुए। तुलसी साहन, गोविंद साहन, भीखा साहन, पलद्व साहन ग्रादि ग्रनेक संत हुए हैं। प्रयाग के नेलवेडियर प्रेस ने इस प्रकार के बहुत से संतों की बानियाँ प्रकाशित की हैं।

निर्गुण-पंथ के संतो के सबंध में यह श्रच्छी तरह समक रखना चाहिए कि उनमें कोई दार्शनिक व्यवस्था दिखाने का प्रयत्न व्यर्थ है। उनपर द्वेत, श्रद्वेत, विशिष्टाद्वेत श्रादि का ग्रारोप करके वर्गीकरण करना दार्शनिक पद्धति की श्रनिमज्ञता प्रकट करेगा। उनमें जो थोड़ा बहुत मेंद्द दिखाई पड़ेगा वह उन श्रवयवों की न्यूनता या श्रिष्ठकता के कारण जिनका मेल करके निर्गुण-पंथ चला है। जैसे, किसी में वेदात के ज्ञान-तत्त्व का श्रवयव श्रिष्ठक मिलेगा, किसी में योगियों के साधना-तत्त्व का, किसी में सूफियों के मधुर प्रेम-तत्त्व का श्रोर किसी में व्यावहारिक ईश्वरमिक्त (कर्त्ता, पिता, प्रभु की मावना से युक्त) का। यह दिखाया जा चुका है कि निर्गुण-पंथ में जो थोड़ा बहुत ज्ञानपत्त है वह वेदांत से लिया हुशा है; जो प्रेम-तत्त्व है वह सूफियों का है, न कि वैष्णवों का । 'श्रिहंसा' श्रीर 'प्रपत्ति' के श्रितरिक्त वैष्णवत्व का श्रीर कोई श्रंश उसमें नहीं है।

१-देखो पृ० ६४।

उसके 'सुरति' और 'निरित' शब्द बौद्ध सिद्धों के हैं। बौद्धधर्म के श्रष्टागमार्ग के श्रंतिम मार्ग हैं—सम्यक् स्मृति श्रोर सम्यक् समाधि। 'सम्यक् स्मृति' वह दशा है जिसमे च्या च्या पर मिटनेवाला ज्ञान स्थिर हो जाता है श्रोर उसकी श्रंखला वंध जाती है। 'समाधि' में साधक सब संवेदनों से परे हो जाता है। श्रातः 'सुरित' 'निरित' शब्द योगियां की बानियों से श्राए हैं; वैष्णवों से उनका कोई संबंध नहीं।

## प्रकरण ३

# प्रेममार्गी ( सूफी ) शाखा

जैसा कि पहले कहा जा चुका है, इस काल के निर्गुणोपासक भक्तों की दूसरी शाखा उन सूफी कवियों की है जिन्होंने प्रेमगाथाओं के रूप में उस प्रेमतत्त्व का वर्णन किया है जो ईश्वर को मिलानेवाला है तथा जिसका त्राभास लौकिक प्रेम के रूप में मिलता है। इस संप्रदाय के साधु कवियों का त्राब वर्णन किया जाता है—

कुतवन—ये चिश्ती वंश के शेख बुरहान के शिष्य थे और जौनपुर के बादशाह हुसैनशाह के आश्रित थे। अतः इनका समय विक्रम की सोलहवीं शताब्दी का मध्यभाग (संवत् १५५०) था। इन्होंने 'मृगावती' नाम की एक कहानी चौपाई-दोहे के क्रम से सन् ९०९ हिजरी (संवत् १५५८) में लिख़ी जिसमें चंद्रनगर के राजा गणपितदेव के राजकुमार और कंचनपुर के राजा रूपमुरारि की कन्या मृगावती की प्रेमकथा का वर्णन है। इस कहानी के द्वारा किन ने प्रेममार्ग के त्याग और कष्ट का निरूपण करके साधक के भगवत्प्रेम का स्वरूप दिखाया है। बीच बीच में स्फियों की शैली पर बड़े सुंदर रहस्यमय आध्यात्मिक आभास हैं।

कहानी का सारांश यह है—चंद्रगिरि के राजा गणपितदेव का पुत्र कंचन-नगर के राजा रूपमुरारि की मृगावती नाम की राजकुमारी पर मोहित हुआ। यह राजकुमारी उड़ने की विद्या जानती थी। अनेक कष्ट मेलने के उपरांत राजकुमार उसके पास तक पहुँचा। पर एक दिन मृगावती राजकुमार को घोखा देकर कही उड़ गई। राजकुमार उसकी खोज मे योगी होकर निकल पड़ा। समुद्र से घिरी एक पहाड़ी पर पहुँच कर उसने चिनमनी नाम की एक सुंदरी को एक राज्य से बचाया। उस सुंदरी के पिता ने राजकुमार के साथ उसका विवाह कर दिया। अंत मे राजकुमार उस नगर मे पहुँचा जहाँ अपने पिता की मृत्यु पर राजसिहासन पर बैठकर मृगावती राज्य कर रही थी। वहाँ वह १२ वर्ष रहा। पता लगाने पर राजकुमार के पिता ने घर बुलाने के लिये दूत भेजा। राजकुमार पितां का संदेसा पाकर मृगावती के साथ चल पड़ा और उसने मार्ग में रिक्मनी को भी ले लिया। राजकुमार बहुत दिनो तक आनंदपूर्वक रहा पर आंत में आखेट के समय हाथी से गिरकर मर गया। उसकी दोनों रानियाँ प्रिय के मिलने की उत्कंठा में बड़े आनंद के साथ सती हो गईं—

रकिमिनि पुनि वैसिह मिर गई | कुलवंती सत सों सित भई ॥ बाहर वह भीतर वह होई । घर बाहर को रहे न जोई ॥ बिधि कर चरित न जाने श्रानू । जो सिरजा सो जाहि निश्रानू ॥

मंझन—इनके संबंध में कुछ भी ज्ञात नहीं है। केवल इनकी रची मधु-मालती की एक खंडित प्रति मिली है जिससे इनकी कोमल कल्पना और स्निग्ध सहृदयता का पता लगता है। मृगावती के समान मधुमालती, में भी पाँच चौपाइयो ( अर्द्धालयो ) के उपरांत एक दोहे, का क्रम रखा गया है। पर मृगावती की अपेद्धा इसकी कल्पना भी विशद है और वर्णन भी अधिक विस्तृत और हृदयग्राही है। आध्यात्मिक प्रेमभाव की व्यंजना के लिये प्रकृति के भी अधिक हश्यों का समावेश मंक्तन ने किया है। कहानी भी कुछ अधिक जटिल और लंबी है जो अत्यंत संत्तेष में नीचे दी जाती है—

कनेसर नगर के राजा स्रजभान के पुत्र मनोहर नामक एक सोए हुए राजकुमार को अप्सराएँ रातो-रात महारस नगर की राजकुमारी मधुमालती की चित्रसारी में रख आई। वहाँ जागने पर दोनों का साक्तात्कार हुआ और दोनों एक दूसरे पर मोहित हो गए। पूछने पर मनोहर ने अपना परिचय दिया और कहा—''मेरा अनुराग तुम्हारे ऊपर कई जन्मों का है इससे जिस दिन में इस संसार में आया उसी दिन से तुम्हारा प्रेम मेरे हृदय में उत्पन्न हुआ।'' बातचीत करते करते दोनों एक साथ सो गए और अप्सराएँ राजकुमार को उठाकर फिर उसके घर पर रख आई। दोनों जब अपने अपने स्थान पर जगे तब प्रेम में बहुत व्याकुल हुए। राजकुमार वियोग से विकल होकर घर से निकल पड़ा और उसने समुद्र के मार्ग से यात्रा की। मार्ग में तूफान आया जिसमें इष्ट-मित्र, इधर उधर बह गए। राजकुमार एक पटरे पर बहता हुआ। एक जंगल में जा लगा, जहाँ एक स्थान पर एक सुंदरी स्त्री पलॅग पर लेटी दिखाई पड़ी। पूछने पर जान

पड़ा कि वह चितविसरामपुर के राजा चित्रसेन की कुमारी प्रेमा थी जिसे एक राच्स उठा लाया था। मनोहर कुमार ने उस राच्स को मारकर प्रेमा का उद्धार किया। प्रेमा ने मधुमालती का पता बताकर कहा कि मेरी वह सखी है, मैं उसे तुक्तरे मिला दूंगी। मनोहर को लिए हुए प्रेमा अपने पिता के नगर में आई। मनोहर के उपकार को सुनकर प्रेमा का पिता उसका विवाह मनोहर के साथ करना चाहता है। पर प्रेमा यह कहकर अस्वीकार करती है कि मनोहर मेरा भाई है और मैंने उसे उसकी प्रेमपात्री मधुमालती से मिलाने का वचन दिया है।

दूंसरे दिन मधुमालती ऋपनी माता रूपमंजरी के साथ भ्रेमा के घर ऋाई च्चीर प्रेमा ने उसके साथ मनोहर कुमार का मिलाप करा दिया। सबेरे रूपमंजरी ने चित्रसारी मे जाकर मधुमालती को मनोहर के साथ पाया। जगने पर मनोहर ने तो अपने को दूसरे स्थान मे पाया और रूपमंजरी अपनी कन्या को मला बुरा कहकर मनोहर का प्रेम छोड़ने को कहने लगी। जब उसने न माना तब माता ने शाप दिया कि तू पत्ती हो जा। जब वह पत्ती होकर उड़ गई तब माता बहुत पछताने श्रौर विलाप करने लगी, पर मधुमालती का कही पता न लगा। मधुमालती उड़ती उड़ती बहुत दूर निकल गई। कुवॅर ताराचंद नाम के एक राजकुमार ने उस पद्मी की सुंदरता देख उसे पकड़ना चाहा। मधुमालती को ताराचंद का रूप मनोहर से कुछ मिलता जुलता दिखाई दिया इससे वह कुछ रुक गई श्रीर पकड़ ली गई। ताराचंद ने उसे एक सोने के पिंजरे मे रखा। एक दिन पत्ती मधुमालती ने प्रेम की सारी कहानी ताराचंद से कह सुनाई जिसे सुनकर उसने प्रतिज्ञा की कि मै तुमे तेरे प्रियतम मनोहर से अवश्य मिलाऊँगा। ग्रंत मे वह उस पिंजरे को लेकर महारस नगर मे पहुँचा । मधुमालती की माता . अपनी पुत्री को पाकर बहुत प्रसन्न हुई और उसने मंत्र पढ़कर उसके ऊपर जल छिड़का। वह फिर पची से मनुष्य हो गई। मधुमालती के माता पिता ने ताराचंद के साथ मधुमालती का व्याह करने का विचार प्रकट किया। पर ताराचंद ने कहा कि ''मधुमालती मेरी बहिन है श्रीर मैने उससे प्रतिज्ञा की है कि मै जैसे होगा वैसे मनोहर से मिलाऊँगा।" मधुमालती की माता सारा हाल लिखकर प्रेमा के पास भेजती है। मधुमालती भी उसे अपने चित्त की दशा

लिखती है। वह दोनो पत्रों को लिए हुए दुःख कर रही थी कि इतने में उसकी एक सखी आकर संवाद देती है कि राजकुमार मनोहर योगी के वेश में आ पहुँचा है। मधुमालती का पिता अपनी रानी सहित दल बल के साथ राजा चित्रसेन (प्रेमा के पिता) के नगर में जाता है और वहाँ मधुमालती और मनोहर का विवाह हो जाता है। मनोहर, मधुमालती और ताराचंद तीनो बहुत दिनो तक प्रेमा के यहाँ अतिथि रहते है। एक दिन आखेट से लौटने पर ताराचंद, प्रेमा और मधुमालती को एक साथ कूला कूलते देख प्रेमा पर मोहित होकर मूर्छित हो जाता है। मधुमालती और उसकी सखियाँ उपचार में लग जाती हैं।

इसके त्रागे प्रति खंडित है। पर कथा के भुकाव से त्रानुमान होता है कि प्रेमा त्रौर ताराचंद का भी विवाह हो गया होगा।

किय ने नायक और नायिका के अतिरिक्त उपनायक और उपनायिका की भी योजना करके कथा को तो विस्तृत किया ही है, साथ ही प्रेमा और ताराचंद के चरित्र द्वारा सची सहानुभूति, अपूर्व संयम और निःस्वार्थ भाव का चित्र दिखाया है। जन्म-जन्मांतर और योन्यंतर के बीचं प्रेम की अखंडता दिखाकर मंक्तन ने प्रेमतत्व की व्यापकता और नित्यता का आभास दिया है। सूफियों के अनुसार यह सारा जगत् एक ऐसे रहस्यमय प्रेम-सूत्र मे वॅधा है जिसका अवलंबन करके जीव उस प्रेम मूर्ति तक पहुँचने का मार्ग पा सकता है। सूफी सब रूपों मे उसकी छिपी ज्योति देखकर मुग्ध होते हैं, जैसा कि मंक्तन कहते है—

देखत ही पहिचानेड तोहीं। एही रूप जेहि छँदर्यो मोही ॥
एही रूप बुत श्रहे छुपाना। एही रूप रब सृष्टि समाना॥
एही रूप सकती श्री सीऊ। एही रूप त्रिसुवन कर जीऊ॥
एही रूप प्रगटे बहु भेसा। एही रूप जग रंक नरेसा॥

ईश्वर का विरह स्फियों के यहाँ मक्त की प्रधान संपत्ति है जिसके बिना साधना के मार्ग में कोई प्रवृत्त नहीं हो सकता, किसी की ऑखें नहीं खुल सकतीं —

> बिरह-श्रवधि श्रवगाह श्रपारा । कोटि माहिं एक परे त पारा ॥ बिरह कि जगत श्रॅंविरथा जाही ? बिरह रूप यह सृष्टि सवाही ॥

नैन बिरह-श्रंजन जिन सारा । विरह रूप दरपन संसारा ॥ कोटि माहिं बिरला जग कोई । जाहि सरीर विरह-दुख होई ॥

रतन कि सागर सागरहि ? गजमोती गज कोइ। चँदन कि वन वन उपजै, विरह कि तन तन होइ ?

जिसके हृदय मे यह विरह होता है उसके लिये यह संसार स्वच्छ दर्पण हो जाता है और इसमे परमात्मा के आभास अनेक रूपो मे पड़ते हैं। तब वह देखता है कि इस सृष्टि के सारे रूप, सारे व्यापार उसी का विरह प्रकट कर रहे है। ये भाव प्रेममार्गी संप्रदाय के सब किवयों में पाए जाते हैं। मंक्त की रचना का यद्यपि ठीक ठीक संवत् नहीं ज्ञात हो सका है पर यह निस्संदेह है कि इसकी रचना विक्रम संवत् १५५० और १५६५ (पदमावत का रचना-काल) के बीच मे और बहुत संभव है कि मृगावती के कुछ पीछे हुई। इस शैली के सब से प्रसिद्ध और लोकप्रिय ग्रंथ 'पदमावत' में जायसी ने अपने पूर्व के बने हुए इस प्रकार के काव्यों का संचेप में उल्लेख किया है—

बिक्रम धँसा प्रेंस के बारा। सपनावित कहँ गयउ पतारा॥ सधूपाछ सुगधावती लागी। गगनपूर होइगा बैरागी॥ राजकुँवर कंचनपुर गयऊ। मिरगावित कहँ जोगी भयऊ॥ साधे कुँवर खँडावत जोगू। मधुमालित कर कीन्ह बियोगू॥ प्रेमावित कह सुरवर साधा। उषा लागि ग्रानिरुध बर-बाँधा॥

इन पद्यों में जायसी के पहले के चार काव्यों का उल्लेख है—सुग्धावती, मृगावती, मधुमालती ग्रौर प्रेमावती। इनमें से मृगावती ग्रौर मधुमालती का पता चल गया है, रोष दो ग्रमी नहीं मिले हैं। जिस कम से ये नाम ग्राए हैं वह यदि रचना काल के कम के ग्रनुसार माना जाय तो मधुमालती की रचना कुतवन की मृगावती के पीछे की ठहरती है।

जायसी का जो उद्धरण दिया गया है उसमे मधुमालती के साथ 'मनोहर' का नाम नही है, 'खंडावत' नाम है। 'पदमावत' की हस्तलिखित प्रतियाँ प्रायः फारसी श्रव्हारों में ही मिलती है। मैने चार ऐसी प्रयियाँ देखी है जिन सब मे नायक का ऐसा नाम लिखा है जिसे 'खंडावत, कुंदावत, कंडावत, गंधावत' इत्यादि ही पढ़ं सकते हैं । केवल एक हस्तिलिखित प्रति हिंदू-विश्व-विद्यालय के पुस्तकालय में ऐसी है जिसमें साफ 'मनोहर' पाठ है। उसमान की 'चित्रा-वली' में मधुमालती का जो उहोंख है उसमें भी कुँवर का नाम 'मनोहर' ही है—

मधुमालति होइ रूप देखावा । प्रेम मनोहर होइ तहँ श्रावा ॥

यही नाम 'मधुमालती' की उपलब्ध प्रतियों में भी पाया जाता है।

'पदमावत' के पहले 'मधुमालती' की बहुत अधिक प्रसिद्धि थी। जैन किन बनारसीदास ने अपने आत्मचरित में स्वत् १६६० के आस पास की अपनी इश्कवाजी वाली जीवनचर्यों का उल्लेख करते हुए लिखा है कि "उस समय मैं हाट-बाजार में जाना छोड़, घर में पड़े-पड़े 'मृगावती' और 'मधुमालती' नाम की पोथियाँ पढ़ा करता था—

तव घर में बैठे रहें, नाहिन हाट-बजार । मधुमालती, ऋगावती, पोथी दोय उचार ॥

इतके- उपरात दिल्या के शायर नसरती ने भी (संवत् १७००) 'मधुमालती' के ग्राधार पर दिक्खनी उर्दू में 'गुलशने-इरक' के नाम से एक प्रेम-कहानी लिखी।

कवित्त-सवैया वनानेवाले एक 'मम्मन' पीछे हुए हैं जिन्हें इनसे सर्वथा पृथक् समम्मना चाहिए।

मिलक मुहरमद जायसी—ये प्रिट स्ती फकीर शेख मोहिदी (मुही-उद्दीन) के शिष्य थे और जायस में रहते थे। इनकी एक छोटो सी पुस्तक 'आखिरी कलाम' के नाम से पारसी आचरों में छपी मिली है। यह सन् ६३६ हिजरी में (सन् १५२८ ईसवी के लगभग) बाबर के समय में लिखी गई थी। इसमें बाबर बादशाह की प्रशसा है। इस पुस्तक में मिलक मुहम्मद जायसी ने अपने जन्म के संबंध में लिखा है—

## भा श्रवतार मोर नौ सदी । तीस वरस ऊपर कंबि बदी ॥

इन पंक्तियों का ठीक तात्पर्य नहीं खुलता । जन्मकाल ६०० हिजरी माने तो दूसरी पंक्ति का द्रार्थ यही निकलेगा कि जन्म से ३० वर्ष पीछे जायसी कविता करने लगे और इस पुस्तक के छुछ पद्य उन्होंने बनाए। जायसी का सबसे प्रसिद्ध यथ है 'पदमावत', जिसका निर्माण-काल किने इस प्रकार दिया है—

सन नव से सत्ताइस ग्रहा । कथा-ग्ररंभ-बेन कवि कहा ॥

इसका अर्थ होता है कि पदमावत की कथा के प्रारंभिक वचन ( अरंभ-वैन ) किव ने ६२७ हिजरी ( सन् १५२० ई० के लगभग ) मे कहे थे। पर अंथारंभ मे किव ने मसनवी की रूढ़ि के अनुसार 'शाहेवक्त' शेरशाह की प्रशंसा की है—

शेरशाह दिल्ली सुलतान् । चारहु खंड तपै जस भान् ॥ शोही छ्राज राज श्री पाटू । सब राजै भुईँ धरा ललाटू ॥

शेरशाह के शासन का आरंम ६४७ हिनरी अर्थात् सन् १५४० ई० से हुआ था। इस दशा मे यही संभव जान पड़ता है कि किन ने कुछ थोड़े से पद्म तो सन् १५२० ई० में ही बनाए थे, पर ग्रंथ को १६ या २० वर्ष पीछे शेरशाह के समय में पूरा किया। 'पदमानत' का एक बँगला अनुवाद अराकान राज्य के वनीर मगन ठाकुर ने सन् १६५० ई० के आसपास आलो-उनालों नामक एक किन से कराया था। उसमें भी 'नव सै सत्ताइस' ही पाठ माना गया है—

शेख महम्मद जति जखन रचिल प्रंथ संख्या सप्तविंश नवशत

पदमावत की हस्तिलिखित प्रतियाँ अधिकतर फारकी अन्तरों में मिली है। जिनमे 'सत्ताइस' और 'सैंतालिस' प्रायः एक ही तरह लिखे जायँगे। इससे कुछ लोगों का यह भी अनुमान है कि 'सैंतालिस' को लोगो ने भूल से सत्ताइस पढ़ लिया।

जायसी ऋपने समय के सिद्ध फकीरों में गिने जाते थे। ऋमेठी के राजघराने में इनका बहुत मान था। जीवन के ऋंतिम दिनों में जायसी ऋमेठी से दो मील दूर एक जंगल में रहा करते थे। वहीं इनकी मृत्यु हुई। काजी नसक्दीन हुसैन जायसी ने, जिन्हें ऋवध के नवाब शुजाउदौला से सनद मिली थी, ऋपनी याददाश्त में जायसी का मृत्युकाल ४ रजन ६४६ हिजरी लिखा है। यह काल कहाँ तक ठीक है नहीं कहा जा सकता। ये काने श्रीर देखंने मे कुरूप थे। कहते हैं शेरशाह इनके रूप को देखकर हंग था। इसपर ये बोले "मोहिका हॅसेसि कि कोहरिह ?" इनके समय में ही इनके शिष्य फर्कीर इनके बनाए भावपूर्ण दोहे चौपाइयाँ गाते फिरते थे। इन्होंने तीन पुस्तकें लिखी—एक तो प्रसिद्ध 'पदमावत', दूसरी 'श्रखरावट', तीसरी 'श्राखिरी कलाम'। 'श्रखरावट' में वर्णमाला के एक एक श्रच्र को लेकर सिद्धांत संबंधी तत्त्वों से भरी चौपाइयाँ कही गई हैं। इस छोटी सी पुस्तक में ईश्वर, सृष्टि, जीव, ईश्वरप्रेम श्रादि विषयोपर विचार प्रकट किए गए हैं। 'श्राखिरी कलाम' में कथामत का वर्णन है। जायसी की श्रच्य कीर्ति का श्राधार है 'पदमावत', जिसके पढ़ने से यह प्रकट हो जाता है कि जायसी का हृदय कैसा कोमल श्रीर 'प्रेम की पीर'' से भरा हुश्रा था। क्या लोकपच्च में, क्या श्रध्यात्मपच्च में, दोनो श्रोर उसकी गूढ़ता, गंभोरता श्रीर सरसता विलच्चण दिखाई देती है।

कबीर ने अपनी साइ-फटकार के द्वारा हिंदुओं और मुसलमानो का कहर-पन दूर करने का जो प्रयत्न किया वह अधिकतर चिढानेवाला सिद्ध हुआ, हृदय को स्पर्श करनेवाला नहीं । मनुष्य मनुष्य के बीच जो रागात्मक सबध है वह उसके द्वारा व्यक्त न हुआ। अपने नित्य के जीवन मे जिस हृदय-साम्य का अनुभव मनुष्य कभी कभी किया करता है, उसकी अभिव्यंजना उससे न हुई। कुतवन, जायसी आदि इन प्रेम-कहानी के कियों ने प्रेम का शुद्ध मार्ग दिखाते हुए उन सामान्य जीवन-दशाओं को सामने रखा जिनका मनुष्य मात्र के हृदय पर एक सा प्रभाव दिखाई पड़ता है। हिंदू-हृदय और मुसलमान-हृदय आमने सामने करके अजनवीपन मिटानेवालों में इन्हीं का नाम लेना पड़ेगा। इन्होंने मुसलमान होकर हिंदुओं की कहानियाँ हिंदुओं ही की बोली में पूरी सहृदयता से कहकर उनके जीवन की मर्मस्पर्शिनी अवस्थाओं के साथ अपने उदार हृदय का पूर्ण सामंजस्य दिखा दिया। कबीर ने केवल भिन्न प्रतीत होती हुई परोक्त सत्ता की एकता का आमास दिया था। प्रत्यक्त जीवन की एकता का हश्य सामने रखने की आवश्यकता बनी थी। यह जायसी द्वारा पूरी हुई।

'पदमावत' मे प्रेमगाथा की परंपरा पूर्ण प्रौढ़ता को प्राप्त मिलती है। यह उस परंपरा में सबसे ऋधिक प्रसिद्ध ग्रंथ है। इसकी कहानी मे भी विशेषता है। इसमे इतिहास श्रीर कल्पना का योग है। चित्तीर की महारानी पित्तनी या पद्मावती का इतिहास हिंदू-हृद्य के मर्म को स्पर्श करनेवाला है। जायसी ने यद्मिप इतिहासप्रसिद्ध नायक श्रीर नायिका ली है पर उन्होंने श्रपनी कहानी का रूप वही रखा है जो कल्पना के उत्कर्ष द्वारा साधारण जनता के हृद्य में प्रतिष्ठित था। इस रूप में इस कहानी का पूर्वार्द्ध तो बिल्कुल कल्पित है श्रीर उत्तरार्द्ध ऐतिहासिक श्राधार पर है। पद्मावती की कथा संदोप में इस प्रकार है —

सिंहलद्वीप के राजा गंधवंसेन की कन्या पद्मावती रूप ग्रीर गुण मे जगत् में श्रद्वितीय थी। उसके योग्य वर कही न मिलता था। उसके पास हीरामन नाम का एक स्त्र्या था जिसका वर्ण सोने के समान था श्रीर जो पूरा वाचाल श्रीर पंडित था। एक दिन वह पद्मावती से उसके वर न मिलने के विषय में कुछ कह रहा था कि राजा ने सुन लिया श्रीर बहुत कोप किया। स्त्र्या राजा के डर से एक दिन उड़ गया। पद्मावती ने सुनकर बहुत विलाप किया।

ंस्त्रा वन मे उड़ता उड़ता एक बहेलिए के हाथ में पड़ गया जिसने बाजार मे लाकर उसे चित्तौर के एक ब्राह्मण के हाथ बेच दिया। उस ब्राह्मण को एक लाख देकर चित्तौर के राजा रतनसेन ने उसे लिया। धीरे धीरे रतनसेन उसे बहुत चाहने लगा। एक दिन राजा जब शिकार को गया था तब उसकी रानी नागमती ने, जिसे अपने रूप का बड़ा गर्व था, ब्राकर सूए से पूछा कि "संसार मे मेरे समान सुदरी भी कही है?" इस पर सूत्रा हॅसा और उसने सिहल की पित्ती का वर्णन करके कहा कि उसमे-तुममे दिन और ग्रॅंचेरी रात का श्रंतर है। रानी ने इस भय से कि कहीं यह सूत्रा राजा से भी न पित्तनी के रूप की प्रशंसा करे, उसे मारने की आजा दे दी। पर चेरी ने राजा के भय से उसे मारा नहीं; अपने घर छिपा रखा। लौटने पर जब सूए के बिना राजा रतनसेन बहुत व्याकुल और कुद्ध हुआ तब सूत्रा लाया गया और उसने सारी व्यवस्था कह सुनाई। पित्तानी के रूप का वर्णन सुनकर राजा मूर्च्छित हो गया और श्रंत मे व्याकुल होकर उसकी खोज मे घर से जोगी होकर निकल पड़ा। उसके आगे आगे राइ दिखानेवाला वही हीरामन सूत्रा था और साथ में सोलह हजार क्रंवर जोगियों के वेश मे थे।

किलंग से जोगियो का यह दल बहुत से जहाजों मे सवार होकर सिंहल की स्रोर चला स्रोरे स्रनेक कष्ट फेलने के उपरांत सिंहल पहुँचा। वहाँ पहुँचने पर राजा तो शिव के एक मंदिर मे जोगियों के साथ बैठकर पद्मावती का 'ध्यान श्रीर जप करने लगा श्रीर हीरामन सूए ने जाकर पद्मावती से यह सब हाल कहा। राजा के प्रेम की सत्यता के प्रभाव से पद्मावती प्रेम मे विकल हुई। श्रीपंचमी के दिन पद्मावती शिवपूजन के लिए उस मदिर में गई; पर राजा उसके रूप को देखते ही मूर्चिछत हो गया, उसका दर्शन अच्छी तरह न कर सका। जागने पर राजा बहुत अधीर हुआ। इसपर पद्मावती ने कहला भेजा कि समय पर तो तुम चूक गए; अब तो इंस दुर्गम सिंहलगढ़ पर चढ़ो तभी मुक्ते देख सकते हो। शिव से सिद्धि प्राप्त कर राजा रात को जोगियो सहित गढ़ में घुसने लगा, पर सबेरा हो गया श्रीर पकडा गया। राजा गंधर्वसेन की स्राज्ञा से रतनसेन को सूली देने ले जा रहे थे कि इतने मे सोलह हजार जोगियों ने गढ़ को घेर लिया। महादेव, हनुमान् त्रादि सारे देवता जोगियो की सहायता के लिए त्रा गए। गंधर्वंसेन की सारी सेना हार गई। ग्रांत मे जोगियों के वीच शिव को पहचानकर गंधर्वसेन उनके पैरों पर गिर पड़ा ऋौर बोला किं ''पद्मावती ऋापकी है, जिसको चाहे दीजिए।" इस प्रकार रतनसेन के साथ पद्मावती का विवाह हो गया और कुछ दिनो के उपरांत दोनो चित्तौरगढ ग्रा गए।

रतनसेन की समा में राघव चेतन नामक एक पिडत था जिसे यिन्णी सिद्ध थी। श्रीर पंडितों को नीचा दिखाने के लिये उसने एक दिन प्रतिपदा को दितीया कहकर यिन्णी के बल से चंद्रमा दिखा दिया। जब राजा को यह कर्रवाई मालूम हुई तब उसने राघव चेतन को देश से निकाल दिया। राघव राजा से बदला लेने श्रीर मारी पुरस्कार की श्राशा से दिल्ली के बादशाह श्रालाउद्दीन के दरबार में पहुँचा श्रीर उसने दान में णए हुए पद्मावती के एक कंगन को दिखाकर उसके रूप को ससार के ऊपर बताया। श्रालाउद्दीन ने पिद्मनी को मेज देने के लिये राजा रतनसेन को पत्र मेजा, जिसे पढ़कर राजा श्रात्यंत कुद्ध हुश्रा श्रीर लडाई की तैयारी करने लगा। कई वर्ष तक श्राला उद्दोन चित्तीरगढ़ घेरे रहा पर उसे तोड़ न सका। श्रांत में उसने छलपूर्वक संधि का प्रस्ताव मेजा। राजा ने स्वीकार करके बादशाह की दावत की। राजा

के साथ शतरंज खेलते समय अलाउद्दीन ने पिद्यानी के रूप की एक फलक सामने रखे हुए एक दर्पण मे देख पाई, जिसे देखते ही वह मूर्छित होकर गिर पड़ा । प्रस्थान के दिन जब राजा बादशाह को बाहरी फाटक तक पहुँचाने गया तब अलाउद्दीन के छिपे हुए सैनिकों द्वारा पकड़ लिया गया और दिल्ली पहुँचाया गया ।

पद्मिनी को जब यह समाचार मिला तब वह बहुत, व्याकुल हुई; पर तुरंत एक वीर च्रत्राणी के समान अपने पित के उद्धार का उपाय सोचने लगी। गोरा बादल नामक दो वीर च्रत्रिय सरदार ७०० पालिकयों में सशस्त्र सैनिक छिपाकर दिल्ली में पहुँचे और बादशाह के यहाँ संवाद मेजा कि पद्मिनी अपने पित से थोड़ी देर मिलकर तब आपके हरम में जायगी। आज्ञा मिलते ही एक दकी पालकी राजा की कोठरी के पास रख दी गयी और उसमें से एक लोहार ने निकलकर राजा की बेड़ियाँ काट दीं। रतनसेन पहले से ही तैयार एक घोड़े पर सवार होकर निकल आए। शाही सेना पीछे आते देख बुद्ध गोरा तो कुछ सिपाहियों के साथ उस सेना को रोकता रहा और बादल रतनसेन को लेकर चित्तीर पहुँच गया। चित्तीर आने पर पद्मिनी ने रतनसेन से कुंभलनेर के राजा देवपाल द्वारा दूती मेजने की बात कही जिसे सुनते ही राजा रतनसेन ने कुंभलनेर का घेरा। लड़ाई में देवपाल और रतनसेन दोनो मारे गए।

रतनसेन का शव चित्तौर लाया गया। उसकी दोनो रानियाँ नागमती श्रौर पद्मावती हॅसते हंसते पित के शव के साथ चिता मे बैठ गई । पीछे जब सेना सिहत श्रलाउद्दीन चित्तौर मे पहुँचा तब वहाँ राख के देर के सिवा श्रौर कुछ न मिला।

जैसा कि कहा जा चुका है, प्रेमगाथा की परंपरा में पद्मावत सबसे प्रौढ़ श्रौर सरस है। प्रेममार्गी सूफी कवियों की श्रौर कथाश्रों से इस कथा में यह विशेपता है कि इसके ब्योरों से भी साधना के मार्ग, उसकी कठिनाइयों श्रौरय सिद्धि के स्वरूप श्रादि की जगह-जगह व्यंजना होती है, जैसा कि कवि ने स्बं ग्रंथ की समाप्ति पर कहा है। तन चितउर, मन राजा कीन्हा । हिय सिंघल, बुधि पदमिनि चीन्हा ॥ गुरू सुत्रा जेइ पंथ देखावा । बिनु गुरु जगत को निरगुन पावा ? नागमती यह दुनिया धंधा । बाँचा सोइ न एहि चित बंधा ॥ राघव दूत सोई सैतानू । माया श्रलाउदीं सुबतानू ॥

यद्यपि पदमावत की रचना संस्कृत प्रबंध-कान्यों की सर्गबद्ध पद्धति पर नहीं है, फारसी की मसनवी-शैली पर है, पर शृगार, वीर त्रादि के वर्णन चली श्राती हुई भारतीय कान्य-परंपरा के श्रनुसार ही हैं। इसका पूर्वार्द्ध तो एकांत प्रेममार्ग का ही श्रामास देता है, पर उत्तरार्द्ध में लोकपक्ष का भी विधान हैं। पद्मिनी के रूप का जो वर्णन जायसी ने किया है वह पाठक को सौदर्य्य की लोकोत्तर मावना मे मग्न करनेवाला है। श्रनेक प्रकार के अलंकारों की योजना उसमे पाई जाती है। कुछ पद्य देखिए—

सरवर तीर पदिमनी श्राई। खोंपा छोरि केस मुकलाई॥ सिस मुख, अंग मलयिगिरि बासा। नागिन भाँपि लीन्ह चहुँपासा॥ श्रोनई घटा परी जग छाँहा। सिस के सरन लीन्ह जनु राहा॥ भूलि चकोर दीठि मुख लावा। मेघ घटा महँ चंद देखावा॥

पिदानी के रूप-वर्णन में जायसी ने कहीं कही उस अनंत सौदर्थ्य की ओर, जिसके विरह में यह सारी सृष्टि व्याकुल सी है, बड़े ही सुंदर सकेत किए है-

बरुनि का बरनों इमि बनी। साधे बान जानु हुई अनी।। उन वानन्ह श्रस को जो न मारा। बेधि रहा सगरौ संसारा॥ ग्गन नखत जो जाहि न गने। वे सब बान श्रोहि के हने॥ धरती बान बेधि सब राखी। साखी ठाढ देहिं सब साखी।। रोवँ रोवँ मानुस तन ठाढे। सूतिहं सूत बेध श्रस गाढे॥ बरुनि-बान श्रस श्रोपहँ बेधे रन वंनढाख। सौजिहें तन सब रोवाँ, पंखिहि तन सब पॉख॥

इसी प्रकार योगी रतनसेन के कठिन मार्ग के वर्णन में साधक के मार्ग के विश्लों (काम, क्रोध ग्रादि विकारों) की व्यजना की है—

श्रोहि मिलान जौ पहुँचै कोई । तव हम कहब पुरुष भल सोई ।

्रहे 'त्रागे 'परवत के बाटा । विपम पहार श्रगम सुठि घाटा ।। • विच विच नदी खोह श्रो नारा । ठावँहिं ठावँ बैठ वटपारा ।।

उसमान—ये नहाँगीर के समय मे वर्तमान थे श्रौर गानीपुर के रहनेवाले थे। इनके पिता का नाम शेख हुसैन था श्रौर ये पाँच माई थे। श्रौर चार माइयों के नाम थे—शेख श्रजीन, शेख मानुल्लाह, शेख फैनुल्लाह, शेख हसन। इन्होंने श्रपना उपनाम "मान" लिखा है। ये शाह निनामुद्दीन चिश्ती की शिष्यपरंपरा मे हानी बाना के शिष्य थे। उसमान ने सन् १०२२ हिन्तरी श्रर्थात् सन् १६१३ ईसवी में 'चित्रावली' नामकी पुस्तक लिखी। पुस्तक के श्रारंम में किन ने स्तुति के उपरात पैगवर श्रौर चार खलीकों की, बादशाह (नहाँगीर) की तथा शाह निनामुद्दीन श्रौर हानी बाबा की प्रशंसा लिखी है। उसके श्रागे वाजीपुर नगर का वर्णन करके किन ने श्रपना परिचय देते हुए लिखा है कि—

ग्रादि हुता विधि माथे लिखा। ग्रन्छर चारि पढे हम सिखा।। देखत जगत चला सब जाई। एक बचन पे ग्रमर रहाई।। वचन समान सुधा जग नाहीं। जेहि पाए कि ग्रमर रहाहीं।। मोहूँ चाउ उठा पुनि हीए। होउँ ग्रमर यह ग्रमरित पीए।

किन ''जोगी हूँढ़न खंड'' में काबुल, बदख्शॉ, खुरासान, रूम, साम, मिस्र, इस्तंबोल, गुजरात, सिंहलद्वीप स्त्रादि स्त्रनेक देशों का उल्लेख किया है। सबसे विलक्ण बात है जोगियों का स्त्रगरेजों के द्वीप में पहुँचना—

वलंदीप देखा श्रॅगरेजा। तहाँ जाइ जेहि कठिन करेजा। ऊँच-नीच धन-संपति हेरा। मद वराह भोजन जिन्ह केरा।।

किव ने इस रचना में जायसी का पूरा श्रमुकरण किया है। जो जो विषय जायसी ने श्रपनी पुस्तक में रखे हैं उन विषयों पर उसमान ने भी कुछ कहा है। कही कही तो शब्द श्रीर वाक्यविन्यास भी वही है। पर विशेषता यह है कि कहानी बिलकुल किव की कल्पित है, जैसा कि किव ने स्त्रयं कहा है।

कंथा एक मैं हिए उपाई। कहत सीठ श्री सुनत सोहाई।। कथा का सारांश यह है—

नैपाल के राजा धरनीधर पॅवार ने पुत्र के लिये कठिन व्रत-पालन करके शिव-पार्वती के प्रसाद से 'सुजान' नामक एक पुत्र प्राप्त किया। सुजान कुमार एक दिन शिकार मे मार्ग भूल देव (प्रेत) की एक मढ़ी मे जा सोया। देव ने च्याकर उसकी रत्ता स्वीकार की। एक दिन वह देव ग्रपने एक साथी के साथ रूपनगर की राजकुमारी चित्रावली की वर्षगाँठ का उत्सव देखने के लिये गया ग्रौर ग्रपने साथ सुजान कुमार को भी लेता गया। ग्रौर कोई उपयुक्त स्थान न देख देवों ने कुमार को राजकुमारी की चित्रसारी में ले जाकर रखा श्रौर श्राप उत्सव देखने लगे। कुमार राजकुमारी का चित्र टॅगा देख उस पर श्रांसर्क्त हो गया श्रौर श्रपना भी एक चित्र बनाकर उसी की बगल में टॉगकर सो रहा । देव लोग उसे उठाकर फिर उसी मढ़ी मे रख आए । जागने पर कुमार को चित्रवाली घटना स्वप्न सी मालूम हुई, पर हाथ मे रंग लगा देख उसके मन में घटना के सत्य होने का निश्चय हुन्ना न्नौर वह चित्रावली के प्रेम मे विकल हो गया । इसी वीच मे उसके पिता के ग्रादमी त्राकर उसको राज-धानी में ले गए। पर वहाँ वह अत्यंत खिन्न और व्याकुल रहता। अत मे च्यपने सहपाठी सुबुद्धि नामक एक ब्राह्मण् के साथ वह किर उसी मढ़ी में गया ज्ञौर वहाँ बड़ा भारी स्त्रन्नसत्र खोल दिया।

राजकुमारी चित्रावली भी उसका चित्र देख प्रेम मे विह्नल हुई श्रौर उसने श्रुपने नपुंसक भृत्यों को, जोगियों के वेश मे, राजकुमार का पता लगाने के लिये भेजा। इधर एक कुटीचर ने कुमारी की माँ हीरा से चुगली की श्रौर कुमारी का वह चित्र घो डाला गया। कुमारी ने जब यह सुना तब उसने उस कुटीचर का सिर मुँड़ाकर उसे निकाल दिया। कुमारी के भेजे हुए जोगियों में से एक सुजान कुमार के उस श्रुप्तसत्र तक पहुँचा श्रौर राजकुमार को श्रुपने साथ रूपनगर ले श्राया। वहाँ एक शिवमंदिर मे उसका कुमारी के साथ साचात्कार हुआ। पर ठीक इसी श्रुवसर पर कुटीचर ने राजकुमार को श्रधा कर दिया श्रौर एक गुफा में डाल दिया जहाँ उसे एक श्रुजगर निगल गया। पर उसके विरह की ज्वाला से घवराकर उसने उसे चट उगल दिया। वहीं पर एक बनमानुस ने उसे एक अंजन दिया जिससे उसकी दृष्टि फिर ज्यों की त्यों हो गई। वह जंगल में घूम रहा था कि उसे एक हाथी ने पकड़ा। पर

उस हाथी को भी एक पिल्तराज ले उड़ा श्रीर उसने घनराकर कुमार को समुद्रतट पर गिरा दिया। वहाँ से घूमता-फिरता कुमार सागरगढ़ नामक नगर में पहुँचा श्रीर राजकुमारी कॅनलावती को फुलवारी में विश्राम करने लगा। राजकुमारी जब सिखयों के साथ वहाँ श्राई तब उसे देख मोहित हो गई श्रीर उसने उसे श्रपने यहाँ भोजन के बहाने बुलवाया। भोजन में श्रपना हार रखवाकर कुमारी ने चोरी के श्रपराध में उसे कैंद कर लिथा। इसी बीच में सोहिल नाम का कोई राजा कॅवलावती के रूप की प्रशंसा सुन उसे प्राप्त करने के लिये चढ़ श्राया। सुजान कुमार ने उसे मार भगाया। श्रांत में सुजान कुमार ने कॅवलावती से, चित्रावली के न मिलने तक समागम न करने की प्रतिज्ञा करके विवाह कर लिया। कॅवलावती को लेकर कुमार गिरनार की यात्रा के लिये गया।

इधर चित्रावली के भेजे एक जोगी-दूत ने गिरनार में उसे पहचाना और चट चित्रावली को जाकर संवाद दिया। चित्रावली का पत्र लेकर वह दूत फिर लौटा ग्रौर सागरगढ़ मे धुई लगाकर बैठा। कुमार सुनान उस नोगी की सिद्धि सुन उसके पास त्राया श्रीर उसे जानकर उसके साथ रूपनगर गया। इसी बीच वहाँ पर सागरगढ़ के एक कथक ने चित्रावली के पिता की सभा मे जाकर सोहिल राजा के युद्ध के गीत सुनाए, जिन्हे सुन राजा को चित्रावली के विवाह की चिंता हुई। राजा ने चार चित्रकारों को भिन्न भिन्न देशों के राजकुमारों के चित्र लाने को भेजा। इधर चित्रावली का भेजा हुत्रा वह जोगी-दूत सुजान कुमार को एक जगह वैठाकर उसके ज्याने का समाचार कुमारी को देने ज्या रहा था। एक दासी ने यह समाचार द्वेषवश रानी से कह दिया ऋौर वह दूत मार्ग ही मे कैद कर लिया गया। दूत के न लौटने पर सुजान कुमार बहुत व्याकुल हुन्ना त्रौर चित्रावली का नाम ले लेकर पुकारने लगा। राजा ने उसे मारने के लिये मतवाला हाथी छोड़ा, पर उसने उसे मार डाला। इसपर राजा उसपर चढ़ाई करने जा रहा था कि 'इतने में भेजे हुए चार चित्रकारों में, से एक चित्रकार सागरगढ़ से सोहिल के मारनेवाले सुजान कुमार का चित्र लेकर आ पहुँचा। राजा ने जब देखा कि चित्रावली का प्रेमी वही सुजान कुमार है तब उसने ग्रपनी कन्या चित्रावली के साथ उसका विवाह कर दिया।

कुछ दिनों मे सागरगढ़ की कॅवलावती ने विरह से व्याकुल होकर सुजान

कुमार के पास हंस मिश्र को दूत बनाकर मेजा जिसने भ्रमर की श्रन्योक्ति द्वारा कुमार को कॅवलावती के प्रेम का स्मरण कराया। इसपर सुजान कुमार ने चित्रावली को लेकर स्वदेश की श्रोर प्रस्थान किया श्रीर मार्ग में कॅवलावती को भी साथ ले लिया। मार्ग में किव ने समुद्र के त्कान का वर्णन किया है। श्रंत में राजकुमार श्रपंने घर नैपाल पहुँचा श्रीर उसने वहाँ दोनो रानियो सहित बहुत दिनो तक राज्य किया।

जैसा कि कहा जा चुका है, उसमान ने जायसी का पूरा अनुकरण किया है। जायसी के पहले के किवयों ने पॉच पॉच चौपाइयों ( अर्ड्डालियों ) के पीछे एक दोहा रखा है, पर जायसी ने सात सात चौपाइयों का क्रम रखा और यही क्रम उसमान ने भी रखा है। कहने की आवश्यकता नहीं कि इस कहानी की रचना भी बहुत कुछ आध्यात्मिक दृष्टि से हुई है। किव ने सुजान कुमार को एक साधक के रूप में चित्रित ही नहीं किया है बल्कि पौराणिक शैली का अवलंबन करके उसने उसे परम योगी शिव के श्रंश से उत्पन्न तक कहा है। महादेवजी राजा धरनीधर पर प्रसन्न होकर वर देते हैं कि—

#### देखु देत हो श्रापन श्रंसा । श्रव तोरे होइहों निज बंसा।।

कॅवलावती श्रीर चित्रावली अविद्या श्रीर विद्या के रूप मे किल्पत जान पड़ती है। सुजान का श्रर्थ ज्ञानवान् है। साधनाकाल मे श्रविद्या को बिना दूर रखे विद्या (सत्यज्ञान) की प्राप्ति नहीं हो सकती। इसी से सुजान ने चित्रावली के प्राप्त न होने तक कॅवलावंती के साथ समागम न करने की प्रतिज्ञा की थीं जायसी की ही पद्धित पर नगर, सरोवर, यात्रा, टान-मिहमा श्रादि का वर्णन चित्रावली मे भी है। सरोवर-क्रीड़ा के वर्णन में एक दूसरे ढंग से किव ने ''ईश्वर की प्राप्ति'' की साधना की श्रोर संकेत किया है। चित्रावली सरोवर के गहरे जल मे यह कहकर छिप जाती है कि मुक्ते जो ढूँढ़ ले उसकी जीत समक्ती जायगी। सखियाँ ढूँढ़ती है श्रीर नहीं पाती हैं—

सरवर हूँ हि सबै पचि रहीं। चित्रिन खोज न पावा कहीं।। निकसीं तीर भई वैरागी। घरे ध्यान सुख बिनवे लागीं।। गुपुत तोहि पाबहि का जानी। परगट महँ जो रहै छपानीं।। चतुरानन पढि चारौ बेदू। रंहा खोजि पै पाव न सेदू॥ हम अंधी जेहि श्राप न स्कां। सेद तुम्हार कहाँ लौं बूका॥ कौन सो ठाउँ जहाँ तुम नाहीं। हम चल जोति न, देखिह काहीं॥ खोज तुम्हार सो, जेहि दिखरावहु पंथ। कहा होइ जोगी भए, श्रीर बहु पढे श्रंथ॥

विरह-वर्णन के त्रांतर्गत षट्त्रमुत का वर्णन सरस ग्रीर मनोहर है—

ऋतु बसंत नौतन वन फूला। जहाँ तहाँ भीर कुसुम-रँग भूला॥

श्राहि कहाँ सो भवर हमारा। जेहि बिनु वसत बसंत उजारा॥

रात बरन पुनि देखि न जाई। मानहुँ दवा दहूँ दिसि लाई॥

रितपित-दुरद ऋतुपती बली। कानन-देह श्राइ दलमली॥

शेख नवी—ये जौनपुर जिले में दोषपुर के पास मऊ नामक स्थान के रहनेवाले थे श्रौर संवत् १६७६ में जहाँगीर के समय में वर्तमान थे। इन्होंने ''ज्ञानदीप'' नामक एक श्राख्यान-काव्य लिखा जिसमें राजा ज्ञानदीप श्रीर रानी देवजानी की कथा है।

यहीं प्रेममार्गी सूफी कवियो की प्रचुरता की समाप्ति समक्तनी चाहिए। पर जैसा कहा जा चुका है, कान्यत्तेत्र मे जब कोई परंपरा चल पड़ती है तब उसके प्राचुर्य्य-काल के पीछे, भी कुछ दिनों तक समय समय पर उस शैली की रचनाएँ थोड़ी बहुत होती रहती है; पर उनके बीच कालातर भी श्रिष्ठिक रहता है श्रीर जनता पर उनका प्रभाव भी वैसा नहीं रह जाता। श्रितः शेख नबी से प्रेमगाथा-परंपरा समाप्त समक्तनी चाहिए। 'ज्ञानदीप' के उपरात सूक्तियों की पद्धति पर जो कहानियाँ लिखी गईं उनका संदित उद्घेख नीचे किया जाता है।

कास्मिशाह—ये दिरयाबाद (वाराबंकी) के रहनेवाले थे, श्रीर संवत् १७८८ के लगभग वर्त्तमान थे। इन्होंने "हंस जवाहिर" नाम की कहानी लिखी जिसमे राजा हस श्रीर रानी जवाहिर की कथा है।

कारसी अन्तरों में छपी (नामी प्रेंस, लखनक ) इस पुस्तक की एक प्रति हमारे पास है। उसमें किन ने शाहेनक का इस प्रकार उल्लेख करके—

> मुहमदसाह दिल्ली सुलतान्। का मन गुन श्रोहि केर बखान्।। छाजै पाट छत्र सिर ताज्। नावहिं सीस जगत के राज्।।

रूपवंत दरसन मुँह राता। भागवंत श्रोहि कीन्ह विधाता।) दरबवंत धरम महँ पूरा। ज्ञानवंत खंडुग महँ सूरा।।

श्रपना परिचय इन शब्दो में दिया है<del>ं -</del>

द्रियावाद माँक मम ठाउँ। श्रमानुत्ता पिता कर नाउँ।। तहवाँ मोहिं जनम बिधि दीन्हा। कासिम नावँ जाति कर हीना।। तेहूँ बीच बिधि कीन्ह कमीना। ऊँच सभा बैठे चित दीना।। ऊँच संग ऊँच मन भावा। तब था ऊँच ज्ञान-ब्रेधि पावा।। ऊँचा पंथ प्रेम का होई। तेहि महँ ऊँच भए सब कोई।।

कथा का सार किव ने यह दिया है-

कथा जो एक गुपुत महँ रहा । सो परगट उघारि मैं कहा ।।

ि हंस जवाहिर बिधि जोतारा । निरमल रूप सो दई सँवारा ।। बलख नगर बुरहान सुलतानू । तेहि घर हस भए जस भानू ।। श्रालमशार्ह चीनपति भारी । तेहि घर जनमी जवाहिर बारी ।।

तेहि कारन वह भएउ बियोगी । गएउ सो क्रॉ िंड देंस होइ जोगी ॥
 श्रंत जवाहिर हंस घर श्रानी । सो जग महँ यह गयउ बखानी ।।
 सो सुनि ज्ञान-कथा मैं कीन्हा । लिखेउँ सो प्रेम, रहै जग चीन्हा ।।

इनकी रचना बहुत निम्न कोटि की है। इन्होर्ने जगह जगह जायसी की पदावली तक ली है, पर प्रौढ़ता नहीं है।

नूर मुहम्मद—ये दिल्ली के बादशाह मुहम्मदशाह के समय मे थे श्रीर 'सबरहद' नामक स्थान के रहनेवाले थे जो जौनपुर जिले मे जौनपुर-श्राजमगढ़ को सरहद पर है। पील्ले सबरहद से ये अपनी सुसराल भादो (जिला श्राजमगढ़) चले गए। इनके श्वशुर शमसुद्दीन को श्रीर कोई वारिस न था इससे ये ससुराल ही मे रहने लगे। नूर्मुहम्मद के भाई मुहम्मद शाह सबरहद हो मे रहे। नूर्मुहम्मद के दो पुत्र हुए—गुलाम इसनेन श्रीर नसीरहीन। नसीरहीन की वंश परंपरा मे शेख। फिदाहुसैन,श्रमी वर्त्तमान हैं जो सबरहद

श्रीर कभी कभी भादों में भी रहा करते हैं। श्रवस्था इनकी ८० वर्ष की है।

न्रसिहम्मद फारसी के अच्छे आलिम थे और इनका हिंदी काव्यभाषा का भी ज्ञान और सब स्फी किवयों से अधिक था। फारसी में इन्होंने एक दीवान के अतिरिक्त 'रौज़तुल हकायक' इत्यादि बहुत सी किताबें लिखी थीं जो असावधानी के कारण नष्ट हो गईं। इन्होंने ११५७ हिजरी (संवत् १८०१) में 'इंद्रावती' नामक एक सुंदर आख्यान-काव्य लिखा जिसमें कालिंजर के राजकुमार राजकुँवर और आगमपुर की राजकुमारी इंद्रावती की प्रेम-कहानी है। किव ने अथानुसार उस समय के शासक मुहंम्मदशाह की प्रशंसा इस प्रकार की है—

करों मुहम्मदसाह बखानू। है सूरज देहली सुलतानू।। धरमपंथ जग बीच चलावा। निबर न सबरे सों दुख पावा।। , बहुतै सलातीन जग केरे। श्राइ सहास बने हैं चेरे।। सब काहू पर दाया धरई। धरम सहित सुलतानी करई।।

कवि ने अपनी कहानी की भूमिका इस प्रकार बाँधी है—

मन-द्दग सों इक राति मकारा । सूक्ति परा मोहिं सव संसारा ।। देखेडँ एक नीक फुलवारी । देखेडँ तहाँ पुरुष श्रो नारी ॥ दोड मुख सोभा वरिन न जाई । चंद सुरुज उतरे सुहँ श्राई ॥ तपी एक देखेडँ तेहि ठाऊँ । पूछेडँ तासों तिन्हकर नाऊँ ॥ कहा श्रहै राजा श्रो रानी । इंदावित श्रो कुँवर गियानी ॥

श्रागमपुर इंद्रावती कुवर कलिंजर राय। प्रेम हुँते दोउन्ह कह दीन्हा श्रलख मिलाय॥

कि ते जायसी के पहले के कियों के अनुसार पाँच पाँच चौपाइयों के उपरात दोहे का कम रखा है। इसी ग्रंथ को सूफी-पद्धति का अंतिम ग्रंथ मानना चाहिए।

इनका एक और ग्रंथे फारसी अक्षरों में लिखा मिला है जिसका नाम है 'अनुराग-बॉसुरी'। यह पुस्तक कई दृष्टियों से विलक्षण है। पहली बात तो इसकी भाषा है जो और सब स्फी-रचनाओं से बहुत अधिक संस्कृत-गर्भित है। दूसरी बात है हिंदी भाषा के प्रति मुसलमानों का भाव। 'इंद्रावती' की रचना करने पर शायद नूरमुहम्मद को समय समय पर यह उपालंभ सुनने को मिलता था कि ''तुम मुसलमान होकर हिदी-भाषा में रचना करने क्यों गए"। इसी से 'अनुराग-बॉसुरी' के आरंभ में उन्हें यह सफाई देने की जरूरत पड़ी—

जानत है वह सिरजनहारा। जो किछु है मन मरम हमारा।। हिंदू-मग पर पाँव न राखेडँ। का जो बहुते हिंदी थाखेडँ।। मन इसलाम मिरिकलें माँजेडँ। दीन जेंबरी करकस भाँजेडँ।। जहाँ रसूल श्रल्लाह पियारा। उम्मत को मुक्तावनहारा।। तहाँ दूसरो कैसे भावै। जच्छ श्रसुर सुर काज न श्रावै।।

इसका तात्पर्य यह है कि संवत् १८०० तकं आते आते मुसलमान हिंदी से किनारा खींचने लगे थे। हिंदी हिंदुओं के लिये छोड़कर आपने लिखने-पढ़ने की भाषा वे विदेशी आर्थीत् फारसी ही रखना चाहते थे। जिसे 'उर्दू' कहते हैं उसका उस समय तक साहित्य में कोई स्थान न था, इसका स्पष्ट आभास नूर-महम्मद के इस कथन से मिलता है—

कामयाब कह कौन जगावा। फिर हिंदी भाखे पर आ़वा।। छाँ दि पारसी कंद नवातें। श्ररुसाना हिंदी रस-बातें।।

"श्रनुराग-बॉसुरी" का रचना-काल ११७८ हिजरी स्रर्थात् संवत् १८२१ है। किन ने इसकी रचना श्रिषक पाडित्यपूर्ण रखने का प्रयत्न किया है श्रीर विषय भी इसका तत्त्वज्ञान-संबंधी है। शरीर, जीवात्मा श्रीर मनोवृत्तियो श्रादि को लेकर पूरा स्रध्यवित रूपक (Allegory) खड़ा करके कहानी वॉधी है। श्रीर सम सूफी किनयों की कहानियों के बीच में दूसरा पत्त व्यंजित होता है, पर यह सारी कहानी श्रीर सारे पात्र ही रूपक हैं। एक निशेषता श्रीर है। चौपाइयों के बीच बीच में इन्होंने दोहें न रखकर बरवें रखे है। प्रयोग भी ऐसे ऐसे संस्कृत शब्दों के हैं जो श्रीर स्फी किनयों में नहीं श्राए है। काव्यभाषा के श्राधक निकट होने के कारण भाषा में कहीं कही व्रजमाषा के शब्द श्रीर प्रयोग भी पाए जाते है। रचना का थोड़ा-सा नमूना नीचे दिया जाता है—

नगर एक मूरतिपुर नाऊँ। राजा जीव रहे तेहि ठाऊँ॥ का बरनों वह नगर सुहावन। नगर सुहावन सब मन भावन॥

> इहै सरीर सुहावन मूरतिपूर। इहै जीव राजा, जिव जाहु न दूर।।

तनुज एक राजा के रहा। श्रंतःकरन नाम सब कहा।।
सौम्यसील सुकुमार सयाना। सो सावित्री स्वांत समाना।।
सरल सरिन जौ सो पग धरै। नगर लोग सूधे पग परै।।
बक्र पंथ जो राखै पाऊँ। वहै श्रध्व सब होइ वटाऊ।।

रहे संघाती ताके पत्तन ठावँ। एक संकल्प, विकल्प सो दूसर नावँ॥

बुद्धि चित्त दुइ सखा सरेखे। जगत बीच गुन श्रवगुन देखे। अंतःकरन पास नित श्रावें। दरसन देखि महासुख पावें रें।। श्रहंकार तेहि तीसर सखा निरंत्र। रहेउ चारि के श्रंतर नैसुक अंत्र।।

श्रंतःकरन सदन एक रानो। महामोहनी नाम् सयानी।। बरिन न पारों सुंदरंताई। सकलं सुंदरी देखि जजाई।। सर्वमंगला देखि श्रसीसे। चाहे लोचन मध्य बईसे॥ कुंतल कारत फाँदा डारे। चल चित्तवंन सों चपला मारे॥ श्रपने मंजु रूप वह दारा। रूप ग्विंता जगत मँकारा॥ श्रीतम-प्रेम पाइ वह नारी। प्रेमगर्विता भई पियारी॥

सदा न रूप रहत है श्रंत नसाइ। प्रेम, रूप के नासहि तें घटि जाइ॥

जैसा कि कहा जा चुका है नूरमुहम्मद को हिंदी भाषा में किवता करने के कारण, जगह जगह इसका सबूत देना पड़ा है कि वे इसलाम के पक्के अनुयायी थे। अतः वे अपने इस अंथ की प्रशंसा इस ढंग से करते है—

यह बाँसुरी सुनै सो कोई। हिरदय-स्रोत खुला जेहि होई।। निसरत नाद बारुनी साथा। सुनि सुधि-स्रेत रहे केहि हाथा॥ सुनते जो यह सबद मनोहर। होत असेत कृष्ण मुरलीधर॥ यह मुहस्मदी जन की वोली। जामें कंद नवातें घोली॥ बहुत देवता को स्रित हरे। बहु सूरित श्रोंधी होइ परे॥ बहुत देवहरा ढाहि गिरावे। संखनाद की रीति मिटावे॥

जहॅं इसर्लामी मुख सों निसरी बात । नहाँ संकल सुख मंगल, कष्ट नसात ।।

सूफी श्रख्यान-कान्यों की श्रखंडित परंग्रा की यहीं समाप्ति मानी जा सकती है। इस परंपरा में मुसलमान किंव है। हुए हैं। केवल एक हिंदू मिला है। सूफी मत के अनुयायी सूरदास नामक एक पंजाबी हिंदू ने शाहजहाँ के समय में 'नल-दमयंती कथा' नाम की एक कहानी लिखी थी पर इसकी रचना अत्यंत निकृष्ट है।

साहित्य की कोई अखंड परंपरा समात होने पर भी कुछ दिन तक उस परंपरा की कुछ रचनाएँ इघर उघर होती रहती हैं। इस ढग की पिछली रच- नाओ मे 'चतुर्मुकुट की कथा' और 'यूसुफ-जुलेखा' उल्लेख योग्य है।

## प्रकरण ४

#### सगुण धारा

## रामभक्ति-शाखा

जगत्प्रसिद्ध स्वामी शकराचार्यंजी ने जिस अद्वेतवाद का निरूपण किया था वह भक्ति के सिन्नवेश के उपयुक्त न था। यद्यपि उसमे ब्रह्म की व्यावहारिक सगुण सत्ता का भी स्वीकार था, पर भक्ति के सम्यक् प्रसार के लिये जैसे दृढ़ आधार की आवश्यकता थी वैसा दृढ़ आधार स्वामी रामानुजाचार्यंजी (सं० १०७३) ने खड़ा किया। उनके विशिष्टाद्वेतवाद के अनुसार चिदचिद्विशिष्ट ब्रह्म के ही छंश जगत् के सारे प्राणी हैं जो उसी से उत्पन्न होते हैं और उसी में लीन होते हैं। अतः इन जीवों के लिये उद्धार का मार्ग यही है कि वे भक्ति द्वारा उस अंशी का सामीप्य-लाम करने का यत्न करें। रामानुजजी की शिष्य-परंपरा देश में वरावर फैलती गई और जनता भक्ति-मार्ग की ओर अधिक आक्रित होती रही। रामानुजजी के श्री संप्रदाय में विष्णु या नारायण की उपासना है। इस संप्रदाय में अनेक अच्छे साधु महात्मा बरावर होते गए।

विक्रम की १४वी शताब्दी के ग्रांत में वैष्ण्व श्री संप्रदाय के प्रधान ग्राचार्थ्य श्री रार्घवानंदनी काशी में रहते थे। ग्रापनी ग्राधिक ग्रावस्था होते देख वे वरावर इस चिंता में रहा करते कि मेरे उपरांत संप्रदाय के सिद्धातों की रन्ना किस प्रकार हो सकेगी। ग्रांत में राघवानंदनी रामानंदनी को दीन्ना प्रदान कर निश्चित हुए ग्रार थोड़े दिनों में परलोकवासी हुए। कहते हैं कि रामानंदनी ने भारतवर्ष का पर्य्यटन करके ग्रापने संप्रदाय का प्रचार किया।

स्वामी रामानंदजी के समय के संबंध में कहीं कोई लेख न मिलने से हमें उसके निश्चय के लिये कुछ ग्रानुषंगिक वातों का सहारा लेना पड़ता है।

वैरागियों की परंपरा मे रामानंद जी का मानिक पुर के शेख तकी पीर के साथ वाद-विवाद होना माना जाता है। ये शेख तकी दिल्ली के बादशाह सिकंदर लोदी के समय में थे। कुछ, लोगों का मत है कि वे सिकन्दर लोदी के पीर (गुरु) थे श्रीर उन्हीं के कहने से उसने कबीर साहब को जंजीर से बॉधकर गंगा मे डुबाया था। कबीर के शिष्य धर्मदास ने भी इस घटना का उल्लेख इस प्रकार किया है।—

साह सिकंदर जल में बोरे, बहुरि श्रग्नि परजारे। मैमत हाथी श्रानि झुकाए, सिहरूप दिखराए॥ निरगुन कथें, श्रभयपद गावें, जीवन को समकाए। काजी पंडित सबै हराए, पार कोउ नहिं पाए॥

शेख तकी ग्रौर कबीर का सवाद प्रसिद्ध ही है। इससे सिद्ध होता है कि रामानंदजी दिल्ली के बादशाह सिकंदर लोदी के समय मे वर्तमान थे। सिकंदर लोदी संवत् १५४६ से सवत् १५७४ तक गद्दी पर रहा। ग्रातः इन २८ वर्षों के काल-विस्तार के भीतर—चाहे ग्रारम की ग्रोर चाहे ग्रांत की ग्रोर—रामानंदजी का वर्तमान रहन ठहरता है।

कन्नीर के समान सेन भगत भी रामानदजी के शिष्यों में प्रसिद्ध हैं। ये सेन भगत बॉघवगढ़-नरेश के नाई थे और उनकी सेवा किया करते थे। ये कौन बॉघवगढ़-नरेश थे, इसका पता 'भक्तमाल-रामरसिकावली' में रीवॉ नरेश महाराज रहाराजसिंह ने दिया है—

> बाँधवगढ पूरब जो गायो। सेन नाम नापित तह जायो॥ ताकी रहे सदा यह रीती। करत रहे साधुन सों प्रीती॥ तह को राजा राम वधेला। बरन्यो जेहि कन्नीर को चेला॥ , करें सदा तिनकी सेवकाई। मुकर दिखावे तेल लगाई॥

रीवॉ राज्यके इतिहास मे राजा राम या रामचंद्र का समय संवत् १६११ से १६४८ तक माना जाता है। रामानदजी से दीचा लेने के उपरांत ही सेन पक्के भगत हुए होंगे। पक्के भक्त हो जाने पर ही उनके लिये भगवान् के नाई का रूप धरनेवाली बात प्रसिद्ध हुई होगी। उक्त चमत्कार के समय वे राज-सेना मे थे। अतः राजा रामचंद्र से अधिक से अधिक ३० वर्ष पहले यदि उन्होंने दीचा ली हो तो संवत् १५७५ या १५८० तक रामानंदजी का वर्त्तमान रहना ठहरता

है। इस दशा में स्थूल रूप से उनका समय विक्रम की १५वीं शती के चतुर्थ और १६वीं शती के तृतीय चरण के भीतर माना जा सकता है।

'श्रीरामार्चन पद्धति मे रामानंदनो ने अपनी पूरी गुरु-परंपरा दी है। उसके अनुसार रामानु जाचार्थ्य जी रामानंदनी से १४ पीढ़ी ऊपर थे। रामानु जाचार्थ्य जी का परलोक्त समय एवं स्था स्थान स्यान स्थान स

तत्त्वतः रामानुजाचार्य्येजी के मतावलंगो होने पर भी श्रपनी उपासना पद्धति का इन्होंने विशेष रूप रखा। इन्होंने उपायना के लिये वैकुंठ-निवासी विष्णु का स्वरूप न लेकर लोक में लीला-विस्तार करनेवाले उनके अवतार राम का श्राश्रय लिया। इनके इष्टदेव राम हुए श्रीर मूलमंत्र हुन्ना राम नाम। पर इससे यह न सममाना चाहिए कि इसके पूर्व देश मे रामोपासक भक्त होते ही न थे । रामानुजाचार्य्यजी ने जिस भिद्धांन का प्रतिपादन किया उसके प्रवर्त्तक शठकोपाचार्य्य उनसे पॉच पीढ़ी पहले हुए हैं। उन्होने ऋपनी 'सहस्रगीति' मे कहा है—"दशरथस्य सुतं तं विना ग्रान्यशरणवान्नास्मि"। श्री रामानुज के पीछे उनके शिष्य कुरेशस्वामी हुए जिनकी "पंचस्तवी" मे राम की विशेष भक्ति स्पष्ट भालकती है। रामानंदजी ने केवल यह किया कि विष्णु के अन्य रूपों मे 'रामरूप' को ही लोक के लिये ऋधिक कल्याणकारी समक छॉट लिया और एक सबल संप्रदाय का संगठन किया। इसके साथ ही साथ उन्होंने उदारता-पूर्वक मनुष्य मात्र को इस सुलम सगुण भक्ति का अधिकारी माना और देशमेद, वर्णभेद, जातिभेद स्रादि का विचार भक्तिमार्ग से दूर रखा। यह बात उन्होंने सिद्धों या नाथ-पथियों की देखादेखी नहीं की, विल्क भगवद्भक्ति के संबंध मे महाभारत, पुराण त्रादि में कथित सिद्धांत के त्रानुसार की। रामानुज-संप्रदाय मे दीचा केवल द्विजातियों को दी जाती थी, पर खामी रामानंद ने राम भक्ति का द्वार सब जातियों के लिये खोल दिया ख्रौर एक उत्साही विरक्त दल का संघटन किया जो आज भी 'वैरागी' के नाम से प्रसिद्ध है। अयोध्या, चित्रकृट ग्रादि ग्राज भी वैरागियों के मुख्य खान हैं।

मिक्त मार्ग मे इनकीं इस उदारता का श्रिमिप्राय यह कदोपि नहीं है—जैसा कि कुछ लोग समझा श्रोर कहा करते हैं—कि रामानंद वी वर्णाश्रम के विरोधी थे। समाज के लिये वर्ण श्रोर श्राश्रम की व्यवस्था मानते हुए वे भिन्न भिन्न कर्त्त व्यों की योजना स्विकार करते थे। केवल उपासना के चेत्र में उन्होंने सब का समान श्रिषकार स्वीकार किया। भगवद्भक्ति में वे किसी भेदभाव को श्राश्रय नहीं देते थे। कर्म के चेत्र में शास्त्र मर्थ्यादा इन्हें मान्य थी; पर उपासना के चेत्र में किसी प्रकार का लौकिक प्रतिबंध ये नहीं मानते थे। सब जाति के लोगों को एकत्र कर राम-मिक्त का उपदेश ये करने लगे श्रीर राम-नाम की मिहमा सुनाने लगे।

रामानंदनी के ये शिष्य प्रसिद्ध हैं—कन्नीरदास, रैदास, सेन नाई श्रौर गॉगरौनगढ़ के राना पीपा, जो विरक्क होकर पक्के भक्त हुए।

रामानद्जी के रचे हुए केवल दो संस्कृत के ग्रंथ मिलते हैं—वैष्णवमताब्ज-भास्कर और श्रीरामार्चन-पद्धति । और कोई ग्रंथ इनका ग्राज तकं नही मिला है ।

इधर सांप्रदायिक मगड़े के कारण कुछ नए ग्रंथ रचे जाकर रामानद्वी के नाम से प्रसिद्ध किए गए हैं—जैसे, ब्रह्मसूत्रों पर ज्ञानंद भाष्य ज्ञार भगवद्गीता-भाष्य—जिनके संबंध में सावधान रहने की ज्ञावश्यकता है। बात यह है कि कुछ लोग रामानुज-परंपरा से रामानंदजी की परंपरा को विल्कुल स्वतंत्र ज्ञार ज्ञालग सिद्ध करना चाहते है। इसी से रामानंदजी को एक स्वतंत्र ज्ञाचार्य्य प्रमाणित करने के लिये उन्होंने उनके नाम पर एक वेदांत-भाष्य प्रसिद्ध किया है। रामानंदजी समय समय पर विनय ज्ञार स्तुति के हिंदी पद भी बनाकर गाया करते थे। केवल दो-तीन पदों का पता ग्राव तक लगा है। एक पद तो यह है जो हर्नुमान्जी की स्तुति मे है—

श्रारित कीजै हनुमान लला की । दुष्टदलन रघुनाथ कला की ॥ जाके वल-भर ते मिह काँ पे । रोग सोग जाकी सिमा न चाँ पे ॥ अंजनी-सुत महाबल-दायक । साधु संत पर सटा सहायक ॥ बाएँ भुजा सब श्रसुर संहारी । टहिन भुजा सब संत उवारी ॥ लिक्षमन धरित में मृद्धि परयो । पैठि पताल जमकातर तोरयो ॥ श्रानि सजीवन प्रान उबारथो । मही सबन के भुजा उपारवो ॥ गाढ परे किप सुमिरों तोही । होहु दयाल देहु जस मोहीं ॥ लंकाकोट समुंदर खाई । जात पवनसुत बार न लाई ॥ लंक प्रजारि श्रसुर सब मारवो । राजा राम के काज सँवारवो ॥ घंटा ताल कालरी वाजे । जगमग जोति श्रवधपुर छाजे ॥ जो हनुमानजी की श्रारित गावे । विस वैकुंठ परमपद पावे ॥ लंक विधंस कियो रघुराई । रामानंद श्रारती , गाई । सुर नर मुनि सब केरिहं श्रारती । जै जै जै हनुमान लाल की ॥

स्वामी रामानंद का कोई प्रामाणिक वृत्त न मिलने से उसके संबंध में कई प्रकार के प्रवादों के प्रचार का अवसर लोगों को मिला है। कुछ लोगों का कहना है कि रामानंदजी अद्वैतियों के ज्योतिर्मंठ के ब्रह्मचारी थे। इस संबंध में इतना ही कहा जा सकता है कि यह संभव है कि उन्होंने ब्रह्मचारी रहकर कुछ दिन उक्त मठ में वेदांत का अध्ययन किया हो, पीछे रामानुजाचार्य्य के सिद्धांत की ओर आकर्षित हुऐ हो।

दूतरी बात जो उनके संबंध में कुछ लोग इधर उधर कहते सुने जाते हैं वह यह है कि उन्होंने बारह वर्ष तक गिरनार या ग्राब्रू पर्वत पर योग-साधना करके सिद्धि प्राप्त की थीं। रामानंदजी के दो ग्रंथ प्राप्त है तथा उनके संप्रदाय में जिस दग की उपासना चली ग्रा रही है उससे स्पष्ट है कि वे खुले हुए विश्व के बीच भगवान की कला की भावना 'करनेवाले विशुद्ध वैष्ण्व भक्तिमार्ग के ग्रानुयायी थे, घट के भीतर हूँ दुनेवाले योगमार्ग नहीं। इसलिये योग साधना-वाली प्रसिद्धि का रहस्य खोलना ग्रावश्यक है।

भक्तमाल मे रामानंदजी के बारह शिष्य कहे गए हैं — अनंतानंद, सुखानंद, सुरसुरानंद, नरहर्यानंद, भावानंद, पीपा, कबीर, सेन, धना, रैदास, पद्मावती और सुरसरी।

श्रनंतानंदनी के शिष्य कृष्णदास पयहारी हुए निन्होंने गलता ( श्रनमेर राज्य; राजपूताना ) में रामानंद संप्रदाय की गद्दी स्थापित की । यही पहली श्रीर सबसे प्रधान गद्दी हुई । रामानुन संप्रदाय के लिये दिन्तण में नो महत्त्व तोताद्रि का था वही महत्त्व रामानंदी संप्रदाय के लिये उत्तर-भारत में गलता की प्राप्त हुआ। वह 'उत्तर तोताद्रि' कहलाया। कृष्णदास प्यहारी राजपूताने की श्रोर के दाहिमा (दाधीच्य) ब्राह्मण् थे। जैसा कि श्रादिकाल के अंतर्गत दिखाया जा चुका है, भक्ति-त्रादोलन के पूर्व, देश में-विशेषतः राजपूराने में—नाथपंथी कनफटे योगियों का बहुत प्रभाव था जो श्रपनी सिद्धि की घाक जनता पर जमाए रहते थे । जब सीधे-सादे वैष्णव भक्तिमार्ग का ऋांद्रोलन देश में चला तत्र उसके प्रति दुर्भाव रखना उनके लिये स्वाभाविक था । कृष्णदास पयहारी जन पहले-पहल गलता पहुँचे तन वहाँ की गद्दी नाथपथी योगियों के ऋधिकार मे थी। वे रात भर टिकने के विचार से वहीं धूनी लगाकर बैठ गए। पर कनफटो ने उन्हे उठा दिया। ऐसा प्रसिद्ध है कि इस पर पयहारीजी ने भी अपनी विद्धि दिखाई श्रौर वे धूनी की श्राग एक कपड़े मे उठाकर दूसरी जगह जा बैठे। यह देख योगियों का महंत बाघ बनकर उनकी ऋोर क्तपटा। इस पर पयहारीजी के भुँह से निकला कि "तू कैसा गदहा है ?"। वह महंत तुरंत गदहा हो गया 'त्र्यौर कनफटो की मुद्राऍ उनके कानों से निकल निकलकर पयहारी जी के सामने इकडी हो गई'। त्रामेर के राजा पृथ्वीराज के बहुत प्रार्थना करने पर महंत फिर त्र्यादमी बनाया गया। उसी समय राजा पयहारीनी के शिष्य हो गए ज्रौर गलता की गद्दो पर रामानंदी वैष्ण्वो का अधिकार हुआ।

नाथपंथी योगियों के कारण जनता के हृद्य मे योग-साधना और सिद्धि के प्रित ग्रास्था जमी हुई थी। इससे पयहारीजी की शिष्य-परपरा में योग-साधना का भी कुछ समावेश हुग्रा। पयहारीजी के दो प्रसिद्ध शिष्य हुए—ग्रग्रदास ग्रीर कील्हदास । इन्हीं कील्हदास की प्रवृत्ति राममिक्त के साथ साथ योगाभ्यास की ग्रोर भी हुई जिससे रामानदजी की वैरागी-परंपरा की एक शाखा मे योग-साधना का भी समावेश हुग्रा। यह शाखा वैरागियों मे 'तपसी शाखा' के नाम से प्रसिद्ध हुई। कील्हदास के शिष्य द्वारकादास ने इस शाखा को ग्रीर पह्नवित किया। उनके संबंध मे भक्तमाल में ये वाक्य हैं—

१-देखो ए० १५--१६।

'श्रष्टांग जोग तन त्यागियो द्वारकादास, जानै दुनी'।

जब कोई शाखा, चल पड़ती है तंब आगे चलकर अपनी प्राचीनता सिद्ध करने के लिये वह बहुत सी कथाओं का प्रचार करती है। स्वामी रामानंदजी के चारह वर्ष तक योग-साधना करने की कथा इसी प्रकार की है जो वैरागियों की 'तपसी शाखा' मे चली। किसी शाखा की प्राचीनता सिद्ध करने का प्रयत्न कथाओं की उद्धावना तक ही नहीं रह जाता। कुछ नए ग्रंथ भी संप्रदाय के मूल प्रवर्त्तक के नाम से प्रसिद्ध किए जाते हैं। स्वामी रामानंदजी के नाम से चलाए हुए ऐसे दो रही ग्रंथ हमारे पास है—एक का नाम है योग-चिंतामिण; दूसरे का रामरच्चा-स्तोत्र। दोनो के कुछ नमूने देखिए—

विकट कटक रे भोई। कार्या चढा न जाई। जहाँ नाद बिंदु का हाथी। सतगुर ले चले साथी। जहाँ है अष्टदल कमल फूला। हंसा सरोवर में भूला। शब्द तो हिरदय बसे, शब्द नयनों बसे,

शञ्द की महिमा<sub>,</sub> चार बेद गाई। कहें गुरु रामानंद जी, सतगुर दया करि मिलिया,

सत्य का राब्द सुनु रे भाई।

सुरत-नगर कर सयल । जिसमें है त्रातमा का महल ॥

( --योगचिंतामणि से )

( २)

संध्या तारिगी सर्वेदुःख-विदारिगी ।

संध्या उच्चरै विघ्न टरें। पिंड प्राण के रक्ता श्रीनाथ निरंजन करें। नादं नादं सुपुम्ना के साजे साज्या। चाचरी, भूचरी, खेचरी, श्रगोचरी, उनमनी पाँच मुद्रा सधत साधुराजा।

डरे हुंगरे जले श्रीर थले बाटे घाटे श्रीघट निरंजन निराकार रत्ता करे। बाघ वाघिनी का करो मुख काला। चौंसठ जोगिनी मारि कुटका किया, श्रिखल ब्रह्मांड तिहुँ लोक में दुहाई फिरिबा करें। दास रामानंद ब्रह्म चीन्हा, सोइ निज तत्त्व ब्रह्मज्ञानी।

( --रामरचा-स्तोत्र से )

माइ फूँक के काम के ऐसे ऐसे स्तोत्र भी रामानद जी के गले महे गए हैं। स्तोत्र के ग्रारंभ में जो 'संध्या' शब्द है, नाथपंथ में उसका पारिभाषिक ग्रर्थ है—'सुषुम्ना नाड़ी की संधि में प्राण का जाना।' इसी प्रकार 'निरंजन' भी गोरखपंथ में उस ब्रह्म के लिये एक रूढ़ शब्द है जिसकी स्थिति वहाँ मानी गई है जहाँ नाद ग्रीर बिंदु दोनों का लय हो जाता है—

नादकोटि सहस्राणि बिन्दुकोटि शतानि च। सर्वे तत्र लयं यान्ति यत्र देवो निरंजनः॥

'नाद' त्रौर 'बिंदु' क्या हैं, यह नाथपंथ के प्रसंग मे दिखाया जा चुका है<sup>9</sup>।

सिखों के ग्रथ साहब में भी निर्गुण उपासना के दो पद रामानद के नाम के मिलते हैं। एक थृह है---

कहाँ जाइए हो घरि लागो रंग। मेरो चित चंचल मन भयो श्रपंग। जहाँ जाइए तहँ जल पषान। पूरि रहे हरि सब समान। वेद स्मृति सब मेल्हे जोइ। उहाँ जाइए हरि इहाँ न होइ। एक बार मन भयो उमंग। घिस चोवा चंदन चारि अंग। पूजत चाली ठाइँ ठाइँ। सो ब्रह्म बतायो गुरु श्राप माइँ। सतगुर मैं बंलिहारी, तोर। सकल विकल अम जारे मोर। रामानंद रमै एक ब्रह्म। गुरु कै एक सबद काटै कोटि कम्म।

इस उद्धरण से स्पष्ट है कि श्रथ-साहब में उद्धृत दोनो पद भी वैष्णव भक्त रामानंदनी के नहीं हैं; श्रीर किसी रामानंद के हो तो हो सकते हैं।

जैसा कि पहले कहा जा चुका है, वास्तव मे रामानंदजी के केवल दो संस्कृत ग्रंथ ही ग्राज तक मिले है। 'वैष्ण्य मतान्जभास्कर' मे रामानंदजी के शिष्य सुरसुरानंद ने नौ प्रश्न किए हैं जिनके उत्तर मे रामतारक मंत्र की विस्तृत व्याख्या, तत्त्वोपदेश, ग्राहिंसा का महत्त्व, प्रपत्ति, वैष्ण्वों की दिनचर्यां, षोडशोपचार पूजन इत्यादि विषय है।

अर्चावतारों के चार भेद—स्वयं व्यक्त, दैव, सैद्ध श्रीर मानुष—करके कहा गया है कि वे प्रशस्त देशों ( श्रयोध्या, मधुरा श्रादि ) में श्री सहित सदा

१-देखो पृ० १६--१७।

निवास करते हैं। जातिभेद, क्रिया-कलाप श्रादि की श्रपेद्धा न करनेवाले भगवान् की शरण में सक्को जाना चाहिए—

प्राप्तुं परां सिद्धिमिकंचनो जनो द्विजादिंरिच्छंछरणं हिरं व्रजेत् । परं दयाछं स्वगुणानपेचितिकयाकलापादिकजातिभेदम् ॥

गोस्वामी तुलसीदासजी—यद्यपि स्वामी रामानंदनी की शिष्य परपरा के द्वारा देश के बड़े भाग मे रामभिक्त की पुष्टि निरतर होती आ रही थी और भक्त लोग फुटकल पदो मे राम की मिहमा गाते आ रहे थे पर हिंदी-साहित्य के चेत्र मे इस भिक्त का परमोज्ज्वल प्रकाश विक्रम की १७वीं शताब्दी के पूर्वार्द्ध मे गोस्वामी तुलसीदास जीं की वाणी द्वारा स्फ्रिरत हुआ। उनकी सर्वतोमुखी प्रतिभा ने भाषा-काव्य की सारी प्रचलित पद्धतियों के वीच अपना चमत्कार दिखाया। साराश यह कि रामभिक्त का वह परम विशद साहित्यिक सदर्भ इन्हीं भक्त-शिरोमिण द्वारा संघटित हुआ जिससे हिंदी-काव्य की प्रौद्ता के युग का आरंभ हुआ।

'शिवसिंह-सरोज' में गोस्वामीजी के एक शिष्य वेनीमाधवदास कृत 'गोसाई-चरित्र' का उल्लेख है। इस ग्रंथ का कहीं पता न था। पर कुछ दिन हुए सहसा यह अयोध्या से निकल पड़ा। अयोध्या मे एक अत्यत निपुण दल है जो लुंस पुस्तको और रचनाओं को समय समय पर प्रकट करता रहता है। कभी नंददास कृत तुलसी की वंदना का पद प्रकट होता है जिसमें नंददास कहते है—

श्रीमंत्तुलसीदास स्वगुरु-श्राता-पद वंदे ।

e sign

नंददास के हृदय-नयन को खोलेड सोई ॥ कभो सूरदास जी द्वारा तुलसीदास जी की स्तुति का यह पद प्रकाशित हाता ह—

步

धन्य भाग्य मम संत सिरोमनि चरन-कमल तिक श्रायउँ।

द्या-दृष्टि तें मम दिसि हेरेड, तत्त्व-स्वरूप लखायो। कर्म-उपासन-ज्ञान-जनित अम-संसय-सूल नसायो॥ १

इस पद के अनुसार स्रदास का 'कम-उपासन-ज्ञान जित भ्रम' वल्लमा-चार्यजी ने नहीं, तुलसीदासजी ने दूर किया था! स्रदासजी तुलसीदांसजी से अवस्था में बहुत बड़े थे और उनसे पहले प्रसिद्ध भक्त हो गए थे, यह सब लोग जानते हैं।

ये दोनो पद 'गोसाई-चरित्र' के मेल मे है, ग्रतः में इन सर्व का उद्गम एक ही समकता हूं। 'गोसाई-चरित्र' मे वर्णित बहुत सी बातें इतिहास के सर्वथा विरुद्ध पड़ती हैं, यह बा॰ माताप्रसाद गुप्त ग्रपने कई लेखों मे दिखा चुके हैं। रामानंदनी की शिष्य-परंपरा के अनुसार देखें तो भी तुलसीदास के गुरु का नाम नरहर्यानद श्रीर नरहर्यानद के गुरु का नाम ग्रनंतानंद (प्रिय शिष्य ग्रनंतानंद हते। नरहर्यानंद सुनाम छते) ग्रसंगत ठहरता है। ग्रनंतानंद ग्रीर नरहर्यानद दोनों रामानंदनी के बारह शिष्यों में थे। नरहरिदास को ग्रलबत कुछ लोग ग्रनंतानद का शिष्य कहते हैं, पर भक्तमाल के श्रनुसार वे ग्रनंतानंद के शिष्य श्रीरंग के शिष्य थे। गिरनार मे योगाम्यासी सिद्ध रहा करते हैं, 'तपसी शाखा' की यह बात भी गोसाई-चरित्र मे ग्रा गई है।

्रह्ममें कोई सदेह नहीं कि, तिथि, वार त्रादि ज्योतिष की गणना से कुछ ठीक मिलाकर तथा तुलसी के सबंध में चली त्राती हुई सारी जन-श्रुतियों का समन्वय करके सावधानी के साथ इसकी रचना हुई है, पर एक ऐसी पदावली इसके मीतर चमक रही है जो इसे बिलकुल त्राजकल की रचना घोषित कर रही है। यह है 'सत्यं, शिवं, सुंदरम्'। देखिए—

> देखिन तिरिषत दृष्टि तें सब जने, कीन्ही सही संकरम् । दिव्यापर सो लिख्यो, पढें धुनि सुने, सत्यं, शिवं, सुंदरम् ॥

१-ये दोनों पंक्तियाँ रारदासजी के इस पद से खींच ली गई हैं— कर्म जोग पुनि ज्ञान-उपासन सब ही भूम भरमायो। श्री विक्षम गुरु तत्त्व सुनायो लीला-भेद वतायो॥ (स्रासागर-सारावली)

यह पदावली ग्रॅगरेजी-समीक्ता-क्रेत्रमे प्रचलित The True, the Good and the Beautiful का अनुवाद है, जिसका प्रचार पहले पहल ब्रह्मोसमाज मे, फिर बंगला ग्रौर हिंदी की ग्राधुनिक समीक्षाग्रो में हुग्रा, यह हम ग्रपने 'काव्य में रहस्यवाद' के भीतर दिखा चुके है।

यह बात श्रवश्य है कि 'गोधाई-चरित्र' मे जो वृत्त दिए गए हैं, वे श्रिधकतर वे ही है जो परपरा से प्रसिद्ध चले श्रा रहे है।

गोस्वामीजी का एक और जीवन-चरित, जिसकी स्चना मर्यादा पत्रिका की ज्येष्ठ १६६६ की संख्या मे श्रीयुत इंद्रदेव नारायण्जी ने दी थी, उनके एक दूसरे शिष्य महात्मा रघुवरदासजी का लिखा 'तुलसी-चरित' कहा जाता है। यह कहाँ तक प्रामाणिक है, नहीं कहा जा सकता। दोनों चिरतों के वृत्तांतों में परस्पर बहुत कुछ विरोध है। बाबा बेनीमाधवदास के अनुसार गोस्वामीजी के पिता जमुना के किनारे दुवे पुरवा नामक गाँव के दूवे और मुखिया थे और इनके पूर्वज पत्योजा ग्राम से यहाँ ग्राए थे। पर बाबा रघुवरदास के 'तुलसी-चरित' में लिखा है कि सरवार में मक्तौली से तेईस कोस पर कसया ग्राम में गोस्वामीजी के प्रिपतामह परशुराम मिश्र—जो गाना के मिश्र थे—रहते थे। वे तीर्थाटन करते करते चित्रकूट पहुँचे और उसी ओर राजापुर में बस गए। उनके पुत्र शंकर मिश्र हुए। शंकर मिश्र के स्द्रनाथ मिश्र और स्द्रनाथ मिश्र के मुरारि मिश्र हुए जिनके पुत्र तुलाराम ही आगे चलकर मक्तचूडामिण गोस्वामी तुलसीदासजी हुए।

दोनो चिरतो मे गोस्वामीजी का जन्म संवत् १५५४ दिया हुआ है। वाजा वेनीमाधवदास की पुस्तक मे तो आवण शुक्रा सप्तमी तिथि भी दी हुई है। पर इस सवत् को ग्रहण करने से तुलसीदासजी की आयु १२६-१२७ वर्ष आती है जो पुनीत ग्राचरण के महात्माओं के लिये ग्रसंभव तो नहीं कही जा सकती। शिवसिहसरोज मे लिखा है कि गोस्वामीजी संवत् १५८३ के लगभग उत्पन्न हुए थे। मिरजापुर के प्रसिद्ध रामभक्त और रामायणी पं० रामगुलाम द्विवेदी भक्तो को जनश्रति के ग्रनुसार इनका जन्म संवत् १५८६ मानते थे। इसी सबसे पिछले संवत् को हो डा० ग्रियर्सन ने स्वोकार किया है। इनका सरगूपारी

ब्राह्मण होना तो दोनो चिरतो मे पाया जाता है, श्रीर धर्वमान्य है। "तुलसो परासर गोत दूवे पितश्रीजा के" यह वाक्य भी प्रसिद्ध चला श्राता है श्रीर पंडित रामगुलाम ने भी इसका समर्थन किया है। उक्त प्रसिद्धि के श्रनुसार गोस्वामीजीके पिता का नाम श्रात्माराम दूवे श्रीर माता का नाम हुलसी था। माता के नाम के प्रमाण मे रहीम का यह दोहा कहा जाता है—

सुरतिय, निरतिय, नागतिय, सब चाहति ग्रस होय। गोद लिए हुलसी फिरें, तुलसी सो सुत होय॥

तुलसीदासजी ने कवितावली में कहा है कि "मातु पिता जग जाइ तज्यो विधिहू न लिख्यो कछु भाल भलाई।" इसी प्रकार विनयपत्रिका में भी ये वाक्य है ''जनक जननी तज्यो जनिम, करम वितु विधिहु सुज्यो अवडेरे'' तथा ''ततु-जन्यों कुटिल कीट ज्यों, तज्यों मातु पिता हूं"। इन वचनों के त्रानुसार यह जनश्रुति चल पड़ी कि गोखामीबी ऋभुक्तमूल मे उत्पन्न हुए थे, इससे उनके माता पिता ने उन्हें त्याग दिया था। उक्त जनश्रुति के त्र्रातुसार गोसाई-चरित्र में लिखा है कि गोस्वामीजी जब उत्पन्न हुए तब पाँच वर्ष के बालक के समान थे श्रौर उन्हे पूरे दॉत भी थे । वे रोए नहीं, केवल 'राम' शब्द उनके मुँह से सुनाई पड़ा । बालक को राच्स समभ पिता ने उसकी उपेचा की । पर माता ने उसकी रत्ता के लिये उद्दिस होकर उसे अपनी एक दासी मुनिया को पालने पोसने को दिया और वह उसे लेकर अपनी सुसराल चली गई। पाँच वर्ष पीछे ॰ जब मुनिया भी मर गई तब राजापुर मे बालक के पिता के पास संवाद मेजा गया पर उन्होंने वालक लेना स्वीकार न किया। किसी प्रकार वालक का निर्वाह कुछ दिन हुन्रा। ग्रांत मे बाबा नरहरिटास ने उसे ग्रापने पास रख लिया ग्रौर शिचा दीचा दी । इन्ही गुरु से गोखामीजी रामकथा सुना करते थे । इन्हीं ग्रपने गुरु बाबा नरहरिदास के साथ गोस्वामीजी काशी मे त्र्याकर पचगंगा घाट पर स्वामी रामानंदजी के स्थान पर रहने लंगे। वहाँ पर एक परम विद्वान् महात्मा शेषसनातनजी रहते थे जिन्होने तुलसीदासजी को वेद, वेदांग, दर्शन, इतिहास-पुराण त्र्रादि मे प्रवीण कर दिया। १५ वर्ष तक ग्रध्ययन करके गोस्वामीजो फिर ग्रापनी जन्मभूमि राजापुर को लौटे; पर वहाँ इनके परिवार में कोई नहीं रह गया था ऋौर घर भी गिर गया था।

यमुना पार के एक प्राम के रहनेवाले भारद्वाज गोत्री एक ब्राह्मण यम-द्वितीया को राजापुर मे स्नान करने ग्राए । उन्होंने तुलसीदासजी की विद्या, विनय ग्रीर शील पर मुग्ध होकर ग्रपनी कन्या इन्हें ब्याह दी। इसी पत्नी के उपदेश से गोस्वामीजी का विरक्त होना ग्रीर भिक्त की सिद्धि प्राप्त करना प्रसिद्ध है। तुलसीदासजी ग्रपनी इस पत्नी पर इतने ग्रनुरक्त थे कि एक बार उसके मायके चले जाने पर वे बढ़ी नदी पार करके उससे जाकर मिले। स्त्री ने उस समय ये दोहे कहे—

े लाज न लागत श्रापको दौरे श्रायहु साथ। धिक धिक ऐसे प्रेम को कहा कहीं में नाथ॥ श्रस्थि-चर्म-मय देह मम तामें जैसी प्रीति। तैसी जो श्रीराम महँ होति न तौ भवभीति॥

यह बात तुलसीदासनी को ऐसी लगी कि वे तुरंत काशी आकर विरक्त हो गए । इस वृत्तांत को प्रियादासनी ने भक्तमाल की अपनी टीका मे दिया है और 'तुलसी-चरित्र', और 'गोसाई-चरित्र' में भी इसका उल्लेख है।

त्रार तुलिश-चारत्र, त्रार गांसाइ-चारत्र म मा इसका उल्लिख है।

गोंस्वामीजी घर छोंड़ने पर कुछ दिन काशी में, फिर काशी से अयोध्या जाकर रहे। उसके पीछे तीर्थयात्रा करने निकले और जगन्नाथपुरी, रामेश्वर, द्वारका होते हुए बदिरकाश्रम गए। वहाँ से ये कैलास और मानसरोवर तक निकल गए। अंत में चित्रकृट आकर ये बहुत दिनो तक रहे जहाँ अनेक संतों से इनको भेंट हुई। इसके अनंतर संवत् १६३१ में अयोध्या जाकर इन्होंने रामचरितमानस का आरंभ किया और उसे २ वर्ष ७ महीने में समाप्त किया। रामायण का कुछ अंश, विशेषतः किंग्किंशकाड, काशी में रचा गया। रामायण समाप्त होने पर ये अधिकतर काशी में ही रहा करते थे। वहाँ अनेक शास्त्रज्ञ विद्वान् इनसे आकर मिला करते थे क्योंकि, इनकी प्रसिद्धि सारे देश में हो चुकी थी। ये अपने समय के सबसे बड़े भक्त और महात्मा माने जाते थे। कहते हैं कि उस समय के प्रसिद्ध विद्वान् मधुसद्दन सरस्वती से इनसे बाद हुआ था जिससे प्रसन्न होकर इनकी स्तुति में यह श्लोक कहा था—

श्रानंदकानने कश्चिजङ्गमस्तुलसीतरः। कवितामंजरी यस्य रामश्रमरभूपिता॥

श्रानंदकानने कश्रिजङ्गमस्तुलसीतरः। कवितामंजरी यस्य रामश्रमरभूपिता॥ गोस्वामीजी के मित्रो श्रौर स्नेहियो मे नवाव श्रव्दुर्रहीम खानखाना, महाराज मानसिंह, नामाजी श्रौर मधुसद्दन सरस्वती श्रादि कहे जाते है। 'रहीम' से इनसे समय समय पर दोहों में लिखा-पढ़ी हुआ करती थी। काशी में इनके सबसे बड़े स्नेही और मक्त भदैनी के एक भूमिहार जमींदार टोडर थे जिनकी मृत्यु पर इन्होंने कई दोहे कहे हैं—

चार गाँव को ठाकुरो मन को महामहीप। तुलसी या कलिकाल में श्रथपु टोडर दीप॥ तुलसी रामसनेह को सिर पर भारी भार। टोडर काँधा नहिं दियो, सब कहि रहे 'उतार'॥ रामधाम टोडर गए, तुलसी भए श्रसोच। जियबो मीत पुनीत वितु, यहै जानि संकोच॥

गोरवामीजी की मृत्यु के संबंध मे लोग यह दोहा कहा करते है—
संवत् सोरह सै श्रसी, श्रसी गग के तीर।

श्रावण शुक्का सप्तमी, तुलसी तज्यो शरीर॥

पर बाबा बेनीमाध्वदास् की पुस्तक मे दूषरी पक्ति इस प्रकार है या कर दी गई है—

श्रावर्ण कृष्णा तीज शनि, तुलसी तज्यो शरीर ।

यह ठीक तिथि है क्योंकि टोडर के वशन ग्रन तक इसी तिथि को गोस्वामी-जी के नान सीघा दिया करते हैं।

'में पुनि निज गुरु सन सुनी, कथा सो स्कर खेत' की लेकर कुछ लोग गोस्वामी-जी का जन्मस्थान ढूँढ़ने एटा जिले के सोरो नामक स्थान तंक सीधे पिच्छम दौड़े हैं। पहले पहल उस स्रोर इशारा स्व॰ लाला सीताराम ने (राजापुर कें) स्रयोध्याकांड के स्व-संपादित संस्करण की भूमिका मे दिया था। उसके बहुत दिन पीछे उसी इशारे पर दौड लगी स्रोर स्रमेक प्रकार के कल्पित प्रमाण सोरो को जन्मस्थान सिद्ध करने के लिये तैयार किए गए। सारे उपद्रव की जड़ है 'स्कर खेत,' जो भ्रम से सोरों समक्क लिया गया। 'स्कर छेत्र' गोड़े के जिले में सरजू के किनारे एक पवित्र तीर्थ है, जहाँ स्रासपास के कई जिलों के लोग स्नान करने जाते हैं स्रोर मेला लगता है।

जिन्हें भाषा की परख है उन्हें यह देखते देर न लगेगी कि तुलसीदासजी की भाषा में ऐसे शब्द, जो स्थान-विशेष के बाहर नहीं बोले जाते है, केवल दो स्थानों के हैं—चित्रकृट के आसपास के और अयोध्या के आसपास के। किसी किन की रचना में यदि किसी स्थान-विशेष के भीतर ही बोले जानेवाले अनेक

शब्द मिले तो उस स्थान-विशेष से कवि का निवास संबंध मानना चाहिए।

इस दृष्टि से देखने पर यह बात मन मे बैठ जाती है कि तुलसीदासजी का जनम राजापुर में हुन्ना जहाँ उनकी कुमार त्रावस्था बीती। सरविरया होने के कारण उनके कुल के तथा संबंधी त्रायोध्या, गोड़ा, बस्ती के त्रासपास थे, जहाँ उनका त्राना-जाना बरावर रहा करता था। विरक्त होने पर वे त्रायोध्या में ही रहने लगे थे। 'रामचरित मानस' में त्राये हुए कुछ शब्द त्र्यौर प्रयोग नीचे दिए जाते हैं जो त्रायोध्या के त्रासपास ही (बस्ती, गोंडे त्रादि के कुछ भागों में) बोले जाते हैं—

माहुर = विष । सरों = कसरत । फहराना या फरहराना = प्रफल्लचित्त होना (सरो करिह पायक फहराई )। फुर = सच । श्रनमेल ताकना = बुरा प्रमाना (जेहि राउर श्रिति श्रमभल ताका )। राउर, रउरेहि = श्रापको (भलउ कहत दुख रउरेहि लागा )। रमा लहीं = रमा ने पाया (प्रथम पुरुष स्त्री० वहुवचन उ०—भिर जनम जे पाए न ते परितोष उमा रमा लहीं )। कृटि = दिल्लगी, उपहास । इसो प्रकार ये शब्द चित्रकृट के श्रासपास तथा बघेलखंड मे ही (जहाँ

की भाषा पूरवी हिंदी या अवधी ही है ) बोले जाते हैं— कुराय = वे गड्ढे जो करेल पोली जमीन मे वरसात के कारण जगह

कुराय = व गड्ढ जा करल पाला जमान म बरसात के कारण जगह जगह पड़ जाते हैं (कॉट कुराय लपेटन लोटन ठाविह ठॉव बमाऊ रे । —विनय०)।

सुश्रार = सूपकार, रसोइया।

ये शब्द श्रीर प्रयोग इस बात का पता देते हैं कि किन स्थानों की बोली गोस्वामीजी की ग्रपनी थो। ग्राधुनिक काल के पहले साहित्य या काव्य की सर्वमान्य व्यापक भाषा वज ही रही है, यह तो निश्चित है। भाषा काव्य के परिचय के लिये प्रायः सारे उत्तर भारत के लोग बराबर इसका ग्रभ्यास करते थे ग्रीर ग्रभ्यास द्वारा सुंदर रचना भी करते थे। व्रजभाषा मे रीतिग्रंथ लिखनेवाले चिंतामिण, भूषण, मितराम, दास इत्यादि श्राधकतर कि श्रवध के थे ग्रोर व्रजभाषा के सर्वमान्य किन माने जाते है। दासजी ने तो स्थष्ट व्यवस्था ही दी है कि व्रजभाषा हेत्र व्रजनास ही न श्रनुमानों। पर पूरवी

हिंदी या ग्रवधी के संबंध में यह बात नहीं है। ग्रवधी भाषा मे रचना करनेवाले जितने कवि हुए हैं सब ग्रवध या पूरव के थे। किसी पछाहीं किव ने कभी पूरवी हिंदी या ग्रवधी पर ऐसा ग्रधिकार प्राप्त नहीं किया कि उसमे रचना कर सके। जो बराबर सोरों की पछाहीं बोली (वन) बोलता ग्राया होगा वह 'जानकी मंगल' ग्रौर 'पार्वती मंगल' की सी ठेठ ग्रवधी लिखेगा, 'मानस' ऐसे महाकाव्य की रचना ग्रवधी में करेगा ग्रौर व्याकरण के ऐसे देशबद्ध प्रयोग करेगा जैसे ऊपर दिखाए गए हैं शाषा के विचार में व्याकरण के रूपे के रूपे का मुख्यत: विचार होता है।

मक लोग अपने को जन्म जन्मांतर से अपने आराध्य इष्टदेव का सेवक मानते हैं। इसी भावना के अनुसार तुलसी और सूर दोनों ने कथा-प्रसंग के भीतर अपने को गुप्त या प्रकट रूप में राम और कृष्ण के समीप तक पहुँचाया है। जिस खल पर ऐसा हुआ है वहीं किव के निवासखान का पूरा संकेत भी है। रामचरित मानस के अयोध्याकांड में वह खल देखिए जहाँ प्रयाग से चित्रकृट जाते हुए राम जमुना पार करते है और भरद्वाज के द्वारा साथ लगाए हुए शिष्यों को बिदा करते हैं। राम सीता तट पर के लोगों से बातचीत कर ही रहे हैं कि—

> तेहि श्रवसर एक तापस श्रावा । तेजपुंज लघु बयस सुहावा ॥ कवि श्रलियत-गति वेष विरागी । मन क्रम वचन राम-श्रनुरागी ॥

> > सजल नयन तन पुलक निज इष्ट देउ पहिचानि । परेउ दंड जि़मि धरनितल दसा न जाइ बखानि ॥

यह तापस एकाएक श्राता है। कब जाता है, कौन है, इसका कहीं कोई उल्लेख नहीं है। बात यह है कि इस ढंग से किव ने श्रपने को ही तापस रूप मे राम के पास पहुँचाया है श्रीर ठीक उसी प्रदेश में जहाँ के वे निवासी थे श्रर्थात् राजापुर के पास।

स्रदांस ने भी भक्तो की इस पद्धित का अवलंबन किया है। यह तो निर्विवाद है कि वहाभाचार्य्यं से दीचा लेने के उपरांत स्रदासं गोवर्द्धन पर श्रीनायं के मंदिर में कीर्त्तन किया करते थे। अपने स्रसागर के दशम स्तंध के त्रारंभ में स्रदास ने श्रीकृष्ण के दर्शन के लिए त्रपने का डाड क

, नंद जू ! मेरे मन श्रानंद भयो, हो गोबर्द्धन तें श्रायो । तुम्हरे पुत्र भयो मैं सुनि कै श्रति श्रातुर उठि धायो ॥

\* \* \*

जब तुम मदनमोहन करि टेरी, यह सुनि के घर जाउँ। हों तो तेरे घर को ढाढी, स्रदास मेरी नाउँ॥

सब का सारांश यह कि तुलसीदास का जन्मस्थान जो राजापुर प्रासद्ध चला आता है, वही ठीक है।

एक बात की श्रोर श्रोर ध्यान जाता है। तुलक्षीदासजी रामानंद-संप्रदाय की बैरागी परंपरा में नहीं जान पड़ते। उक्त संप्रदाय के श्रांतर्गत जितनी शिष्य परंपराएँ मानी जाती हैं उनमे तुलक्षीदासजी का नाम कहीं नहीं है। रामानंद परंपरा में सम्मिलित करने के लिये उन्हें नरहरिदास का शिष्य वताकर जो परंपरा मिलाई गई है, वह किल्पत प्रतीत होती है। वे रामोपासक वैष्णव श्रवश्य थे, पर स्मार्त वैष्णव थे।

गोस्वामीजी के प्रादुर्भाव को हिंदी-काव्य के त्तेत्र में एक चमत्कार सममना चाहिए। हिंदी-काव्य की शक्ति का पूर्ण प्रसार इनकी रज्ञनाओं में ही पहले पहल दिखाई पड़ा। वीरगाथा-काल के किव अपने संकुचित त्तेत्र में काव्य-भाषा के पुराने रूप को लेकर एक विशेष शैली की परंपरा निभाते आ रहे थे। चलती भाषा का संस्कार और समुन्नति उनके द्वारा नहीं हुई। भिक्तिकाल में आकर भाषा के चलने रूप को समाश्रय मिलने लगा। क्वीरदास ने चलती वोली में अपनी वाणी कही। पर वह वोली वेठिकाने की थी। उसका कोई नियत रूप न था। शौरसेनी अपभ्रंश या नागर अपभ्रंश का जो सामान्य रूप साहित्य के लिये स्वीकृत था उससे कन्नीर का लगावन था। उन्होंने नाथपंथियों की 'सधुक्कड़ी' भाषा' का व्यवहार किया जिसमें खड़ी बोली के बीच राजस्थानी और पंजाबी का मेल था। इसका कारण यह है कि मुसलमानो की बोली पंजावी या खड़ी बोली हो गई थी और

निर्गुणपंथी साधुत्रों का लच्य मुसलमानों पर भी प्रमान डालने का था। त्रातः उनकी मिला में क्रांची फारसी के शब्दों का भी मनमाना प्रयोग मिलता है। उनका कोई साहित्यक लच्य न था और वे पढ़े लिखे लोगों से दूर ही दूर ग्रापना उपदेश सुनाया करते थे।

ं साहित्य की भाषा में, जो वीरगाथा-काल के किवियो के हाथ में बहुत कुछ श्रंपने पुराने रूप में ही रही, प्रचलित भाषा के संयोग से नया जीवन संगुणी-पारक कवियों द्वारा प्राप्त हुन्ना। भक्तवर स्रदासनी वन की चलती भाषा को परंपरा से चली त्याती हुई काव्यभाषा के बीच पूर्ण रूप से प्रतिष्ठित करके संहित्यिक भाषा को लोकव्यवहार के मेल मे लाए। उन्होंने परंपरा से चली त्राती हुई काव्य-भाषा का तिरस्कार न करके उसे एक नया चलता रूप दिया। स्रसागर को ध्यानपूर्वक देखने से उसमें कियाओं के कुछ पुराने रूप, कुछ सर्वनाम ( जैसे, जासु-तासु, जेहि-तेहि ) तथा कुछ प्राकृत के शब्द पाए जायॅगे । साराश यह कि वे परंपरागत कान्य भाषा को बिल कुल ग्रालग करके एकबारगी नई चलती बोली लेकर नहीं चले। भाषा का एक शिष्ट सामान्य रूप उन्होंने रखा जिसका व्यवहार त्रागे चलकर वरावर कविता में होता त्राया। यह तों हुई व्रजभाषा की बात । इसके साथ ही पूरबी बोली या श्रवधी भी साहित्य-निर्माण नी त्रोर त्राग्रसर हो चुकी थी। जैसा कि पहले कहा जा चुका है, त्रावधी की सबसे पुरानी रचना ईश्वरदास की 'सत्यवती कथा' है । श्रागे चलकर 'प्रेममार्गी शाखा के मुसलमान कवियों ने भी ग्रपनी कहानियों के लिये ग्रावधी भाषा ही चुनी । इस प्रकार गोस्वामी तुलसीदासजी ने अपने समय मे काव्यभाषा के दो रूप प्रचलित पाए-एक वन श्रौर दूसरी श्रवधी। दोनों में उन्होने समान ग्रिधिकार के साथ रचनाएँ की ।

भाषा पद्म के स्वरूप को लेते है तो गोस्वामोजी के सामने कई शैलियाँ प्रच लित थी जिनमें से मुख्य ये है—(क) वीरंगाथा-काल की छुप्पय पद्धति, (ख) विद्यापित श्रीर स्रदास की गीत-पद्धति, (ग) गग श्राटि भाटो की कवित्त-सवैया-पद्धति, (घ) कबीरदास की नीति-संबंधी बानी की दोहा-पद्धति जो

<sup>,</sup> १-देखो पृ० ७२।

अपभंश काल से चली आती थी, और ( ह ) ईश्वरदास की दोहे-चौपाई वाली प्रबंध-पद्धति। इस प्रकार काव्यभाषा के दो रूप ख्रौर रचना की पाँच मुख्य शैलियाँ साहित्यचेत्र मे गोस्वामीजी को मिलीं। तुलसीदासजी के रचना-विधान की सबसे बड़ी विशेषता यह है कि वे श्रपनी सर्वतोमुखी प्रतिभा के वल से सबके सौंदर्य की पराकाष्टा अपनी दिव्य वाणी मे दिखाकर साहित्यचेत्र मे प्रथम पंद के अधिकारी हुए। हिंदी-कविता के प्रेमी मात्र जानते है कि उनका वर्ज श्रौर श्रवधी दोनों भाषाश्रो पर समान श्रधिकार था। व्रजभाषा का जो माधुर्य्य हम सूरसागर मे पाते हैं वही माधुर्य श्रौर भी संस्कृत रूप मे हम गीतावली श्रोर कृष्णगीतावली मे पाते हैं। ठेठ श्रवधी की जो मिठास हमे जायसी की पदमावत मे मिलती है वही जानकीमंगल, पार्वतीमंगल, वरवारामायण श्रीर रामललानइछू मे हम पाते है। यह सूचित करने की त्रावश्यकता नहीं कि न तो सूर का ग्रवधी पर ग्रिधिकार था ग्रीर न नायसी का नजभाषा पर । प्रचित-रचना-शैल्यों पर उनका इसी प्रकार का पूर्ण श्रिधकार इम पाते है। ्र (क) वीर-गाथा-काल की छप्पय-पद्धति पर इनकी रचना थोड़ी है, पर इनकी निपुराता पूर्ण रूप से प्रदर्शित करती है; जैसे-कतर्हुं विटप भूधर उपारि परसेन वरक्खत। कतहूँ बाजि सों वाजि मिद्दं गजराज करक्खत्॥ चरन-चोट चटकन चकोट श्रिर उर सिर वजत । बिकट कटक विद्रत चीर वारिद जिमि गजत ॥

लंगूर लपेटत पटिक भट, 'जयित राम जय' उच्चरत ।

तुलसीस पवननंदन श्रटल जुद्ध कृद्ध कौतुक करत ॥

हिगति उर्वि श्रित गुर्वि, सर्व पठ्वे समुद्र सर ।

व्याल विधर तेहि काल, विकल दिगपाल चराचर ॥

दिगगयंद लरखरात, परत दसकंठ मुक्ल भर ।

सुरविमान हिमभानु संघटित होत परस्पर ॥

चौके विरंचि संकर सहित, कोल कमठ श्रिह कलमल्यो ।

व्रह्मांड खंड कियो चंड धुनि जबिह राम सिवधनु दल्यो ॥

(ख) विद्यापित श्रीर सूरदास की गीत-पद्धित पर इन्होंने बहुत वित्तृत
श्रीर बड़ी सुंदर रचना की है । सूरदासजी की रचना में संस्कृत की 'कोमल कांत

पदावली' ग्रौर ग्रानुप्रासों की वह विचित्र योजना नहीं है जो गोस्वामीजी की

रचना में है। देनों भक्त-शिरोमिण्यों की रचना में यह भेद ध्यान देने योग्य हैं श्रीर इस्पर ध्यान अवंश्य जाता है। गोस्वामीजी की रचना अधिक संस्कृत-गिर्मित है। पर इसका यह अभिप्राय नहीं है कि इनके पदों में शुद्ध देशभाषा का माधुर्य्य नहीं है। इन्होंने दोनो प्रकार की मधुरता का बहुत ही अन्ठा भिश्रण किया है। विनयपत्रिका के प्रारंभिक स्तोत्रों में जो संस्कृत पद्विन्यास है उसमें गीतगोविद के पद्विन्यास से इस बात की विशेषता है कि वह विषम है और रस के अनुकृत कहीं कोमल और कही कर्कश देखने में आता है। हृदय के विविध भावों की व्यजना गीतावली के मधुर पदो में देखने योग्य है। कौशल्या के सामने भरत अपनी आत्मग्लान की व्यंजना किन शब्दों में करते हैं देखिए—

़ जौ हों मातुमते महँ ह्वेहों।

, तो जननी जग में या मुख की कहाँ कालिमा ध्वैहों ? क्यों हों त्राजु होत सुचि सपथिन, कौन मानिहे साँची ? महिमा-मृगी कौन सुकृती की खल-बच-विसिषन्ह बाँची ?

इसी प्रकार चित्रकूट मैं राम के सम्मुख 'जाते हुए 'भरत की दशीं का मी सुंदर चित्रण है.—

विलोके दूरि तें दोड वीर।

मन श्रगहुँड, तर्न पुलक सिथिल भयो, नयन-निलन भरे नीर। गड़त गोड़ मनो सकुच पंक महँ, कड़त प्रेमबल धीर॥

'गीतावली' की रचना गोस्वामीजी ने स्र्रदासजी के ब्रानुकरण पर की है ? बाललीला के कई एक पर्द ज्यों के त्यों स्र्रसागर में भी मिलते हैं, केवल 'राम,' 'श्याम' का ग्रांतर है। लंकाकांड तक तो कथा की ग्रानेकरूपता के ग्रानुसार मार्मिक स्थलों का जो चुनांव हुग्रा है वह बुलसी के सर्वथा ग्रानुरूप है। पर उत्तरकांड में जाकर स्र-पद्धति के ग्रातिशय ग्रानुकरण के कारण उनका गंभीर व्यक्तित्व तिरोहित सा हो गया है। जिस रूप में राम को उन्होंने सर्वत्र लिया है, उसका भी ध्यान उन्हें नहीं रह गया है। 'स्र्रसागर' में जिस प्रकार गोपियों के साथ श्रीकृष्ण हिंडोला मूलते हैं, होली खेलते हैं, वही करते राम भी दिखाए गए हैं। इतना ग्रावश्य है कि सीता की सिखयों ग्रीर प्रनारियों का राम की ग्रोर पूच्य-

न्भाव ही प्रगट होता है। रांम की नख-शिखं शोभां का श्रलंकृत वर्णन-भी सूर की शैली पर बहुत से पदों में लगातार चला गया है। सरयूतट के इस श्रानंदोत्सव को श्रागे चलकर रिक लोग क्यां रूप देंगे, इसका ख्याल गोस्वामीजी को न रहा।

(ग) गंग त्रादि भाटों की किवत्त-सवैया-पद्धति पर भी इसी प्रकार सारा रामचिरत गोस्वामीजी कह गए हैं जिसमें नाना रसों का सिन्नवेश अस्यंत विशद रूप में और अत्यंत पुष्ट और स्वच्छ भाषा में भिलता है। नाना रसमयी रामकथा तुलसीदासजी ने अनेक प्रकार की रचनाओं में कही है। किवतावली में रसानुकूल शब्द-योजना बड़ी सुंदर है। जो तुलसीदासजी ऐसी कोमल भाषा का व्यवहार करते हैं—

राम को रूप निहारत जानिक, कंकन के नंग की परिछाहीं। याते सबै सुधि भूलि गई, कर टेकि रही, पल डारति नाहिं॥

गोरो गरूर गुमान भरो यह, कौसिक, छोटो सो ढोटो है काको ?

जल को गए लक्खन, हैं लिरका, परिखो, पिय, छॉह घरीक हैं ठाड़े । पोछि पसेड वयारि करो, ऋह पायँ पखारिहों भूसुरि डाड़े ॥ वे ही वीर ऋौर भयानक के प्रसंग में ऐसी शब्दावली का व्यवहार करते हैं—

प्रवल प्रचंड विरवंड बाहुदंड वीर,
धाए जातुधान, हनुमान लियो घेरिकै।
महावल-धुंज कुंजरारि ज्यों गरिज भट,
जहाँ तहाँ पटके लेंगूर फेरि फेरिकै॥
मारे लात, तोरे गात, भागे जात, हाहा खात,
कहैं तुलसीस "राखि राम की सौ" टेरिके।
ठहर ठहर परे, कहरि कहरि उठे,
हहरि हहरि हर सिद्ध हैंसै हेरिकै॥

बालधी बिसाल विकराल ज्वाल लाल मानी, लंक लीलिबे को काल रसना पसारी है। कैधों ब्योम-वीयिका भरे हैं भूरि धूमकेतु, 🕆 बीररस बीर तरवारि सी उघारी हैं॥

(घ) नीति के उपदेश की स्किपद्धित पर बहुत से दोहे रामचरितमानस श्रौर दोहावली मे मिलेंगे. जिनमें वड़ी मार्मिकता से श्रौर कहीं कहीं बड़े रचना-कौशल से न्यवहारं, की बाते कही गई है श्रीर भक्ति प्रेम की मर्यादा दिखाई गई है।

> रीिक श्रापनी वृक्ति पर, खीिक विचार-विहीन। ते उपदेस न मानहीं, मोह-महोद्धि मीन॥ लोगन भंजो मनाव जो, भलो होन की श्रास। करत गगन को गेंडुश्रा, सो सठ तुलसीदास॥ की तोहि लागहि राम त्रिय, की तु राम-त्रिय होइ। दुइं महँ रुचै जो सुगम सोई, कीबे तुलसी तोहि ॥

(डं) जिस प्रकार चौपाई-दोहे के क्रम से जायसी ने त्रापना पदमावत नाम का प्रबंधकाव्य लिखा उसी क्रम पर गोस्वामीजी ने ऋपना 'परम प्रसिद्ध काव्य रामचरितमानस, जो लोगो के हृद्य का हार बनता चला आता है, रचा। भाषा वही त्र्यवधी है, केवल पद-विन्यास का भेद है । गोस्वामीजी शास्त्र-पारंगत विद्वान् थे त्रातः उनकी शब्द-योजना साहित्यिक त्रीर संस्कृत-गर्मित है। जायसी में केवल ठेठ त्रवधी का माधुर्य है, पर गोस्वामीजी की रचना मे संस्कृत की कोमल पदावली का भी बहुत ही मनोहर मिश्रण है। नीचे दी हुई कुछ चौपाइयो में दोनो की भाषा का भेद स्पष्ट देखा जा सकता है-

> जब हुँत कहिगा पंखिं सँदेसी । सुनिउँ कि श्रावा है परदेसी ॥ तव हुँत तुम्ह बिनु रहै न जीऊ। चातक भइउँ कहत पिउ पीऊ॥ भइउँ बिरह जिर कोइलि कारी। डार डार जो कृकि पुकारी॥

–जायक्षी

श्रमियमूरिमय चूर्न चारू। समन सकल भवरुज परिवारू॥ सुकृतसंभु तनु विमल विभूती । मंजुल मंगल मोद प्रस्ती ॥ जन-मन-मंजु-मुकुर-मल-हरनी । किए तिलक गुन-गन-बस करनी ॥

साराश यह कि हिंदी काव्य की सब प्रकार की रचनाशैली के ऊपर

गोस्वामीजी ने ऋपना ऊँचा ऋासन प्रतिष्ठित किया है। यह उच्चता ऋौर किसी को प्राप्त नहीं।

श्रव हम गोस्वामीजी के विश्वत विषय के विस्तार का विचार करेंगे। यह विचार करेंगे कि मानव जीवन की कितनी श्रिधिक दशाश्रों का सिन्नवेश उनकी किता के भीतर है। इस संबंध में हम यह पहले ही कह देना चाहते हैं कि श्रपने दृष्टिविस्तार के कारण ही तुलसीदासजी उत्तरीं भारत की समग्र जनता के हृदय-मंदिर में पूर्ण प्रेम-प्रतिष्ठा के साथ विराज रहे हैं। भारतीय जनता का प्रतिनिधि किव यदि किसी को कह सकते हैं तो इन्हों महानुभाव को। श्रीर किव जीवन का कोई एक पन्न लेकर चले है—जैसे, वीरकाल के किव उत्साह को; भिक्तकाल के दूसरे किव प्रेम श्रीर ज्ञान को; श्रलंकार-काल के किव दापत्य-प्रण्य या श्रांगर को। पर इनकी वाणी की पहुँच मनुष्य के सारे भावों श्रीर व्यवहारों तक है। एक श्रीर तो वह व्यक्तिगत साधना के मार्ग में विरागपूर्ण शुद्ध भगवद्गिक का उपदेश करती है, दूसरी श्रीर लोकपन्न में श्राकर पारिवारिक श्रीर सामाजिक कर्त्तव्यों का सौदर्य दिखाकर मुग्ध करती है। व्यक्तिगत साधना के सार्ग है। के साथ ही साथ लोकधर्म की श्रत्यंत उद्यक्त छटा उसमे वर्तमान है।

पहले कहा जा जुका है कि निर्गुण-धारा के संतों की वानी में किस प्रकार लोकधर्म की अवहेलना छिपी हुई थी। सगुण-धारा को भारतीय पद्धित के भक्तो में कबीर, दादू आदि के लोकधर्म-विरोधी स्वरूप को यदि किसी ने पहचाना तो गोस्त्रामीजी ने। उन्होंने देखा कि उनके वचनों से जनता की चित्तवृत्ति में ऐसे घोर विकार की आशंका है जिससे समाज विश्खंखल हो जायगा, उसकी मर्थ्यादा नष्ट हो जायगी। जिस समाज से ज्ञानसंपन्न शास्त्रज्ञ विद्वानों, अन्याय और अत्याचार के दमन में तत्पर वीरों, पारिवारिक कर्त्तव्यों का पालन करनेवाले उच्चाग्राय व्यक्तियों, पति-परायणा सितयों, पितृमिक्ति के कारण अपना सुख-सर्वस्व त्यागनेवाले सत्पुरुषों, स्वामी की सेवा में मर मिटनेवाले सच्चे सेवकों, प्रजा का पुत्रवत् पालन करनेवाले शासकों आदि के प्रति अद्धा और प्रेम का भाव उठ जायगा उसका कल्याण कदापि नहीं हो सकता। गोस्त्रामीजी को निर्गुण-पंथियों की वानी में लोकधर्म की उपेन्ना का माव स्पष्ट दिखाई पड़ा। साथ ही उन्होंने यह भी देखा कि बहुत से अन्धिकारी और अरिग्नित वेदांत

के कुछ चलते शब्दों को लेकर, बिना उनका तालर्थ सममें, यों ही 'श्रानी' बने हुए, मूर्ख जनता को लौकिक कर्त्तव्यों से विचलित करना चाहते हैं ग्रीर मूर्खता-मिश्रित ग्रहंकार की वृद्धि कर रहे हैं। इसी दशा को लच्य करके उन्होंने इस प्रकार के वचन कहे हैं

श्रुति सम्मत् हरिभक्तिपथ संज्ञुत विरात विवेक ।
तेहि परिहरिह विमोहबस, कल्पिह पंथ श्रनेक ॥
साखी सबदी दोहरा कहि कहनी उपलान ।
भगति निरूपिह भगत किल निद्धि वेद पुरान ॥
वादिह श्रूद द्विजन सन हम तुमते कछु घाटि ।
जानहि बहा सो विश्वर, श्रीख देखावहि डाटि ॥

इसी प्रकार योगमार्ग से भक्तिमार्ग का पार्थक्य गोस्वामीजी ने बहुत स्पष्ट शब्दों में वताया है। योगमार्ग ईश्वर को अंतस्य मानकर अनेक प्रकार की जांतरसाधनाओं में प्रवृत्त करता है। सगुण भक्तिमार्गी ईश्वर को भीतर और चाहर सर्वत्र मानकर उसकी कला का दर्शन खुले हुए व्यक्त जगत के बीच करता है। वह ईश्वर को केवल मनुष्य के क्तुद्र घट के भीतर ही नहीं मानता। इसी से गोस्वामीजी कहते हैं—

ं श्रंतर्जामिहु तें बंद बाहिरजामी हैं राम, जो नाम लिये तें । पैंज परे प्रहलादहु को प्रगटे प्रभु पाहन तें, न हिये तें ॥

'घट के भीतर' कहने से गुह्य या रहस्य की धारणा फैलती है जो भिक्त के सीधे स्वाभाविक मार्ग में बाधा डालती है। घट के भीतर साद्धात्कार करने की बात कहनेवाले प्रायः अपने को गूढ़ रहस्यदर्शी प्रकट करने के लिये सीधी सादी बात को भी रूपक बॉधकर और टेढ़ी पहेली बनाकर कहा करते हैं। पर इस प्रकार के दुराव-छिपाव की प्रवृत्ति को गोस्वामीजी भिक्त का विरोधी मानते हैं। सरलता या सीधेपन को वे भिक्त का नित्य लद्धाण कहते हैं—मन की सरलता, वचन की सरलता और कर्म की सरलता तीनों को—

े सूधे मन, सूधे वचन, सूधी सब करत्ति। तुलसी सूधी सकल विधि, रघुवर-प्रेम-प्रसूति।। वे भक्ति के मार्ग को ऐसा नहीं मानते जिसे 'लखै कोइ विरलै'। वे उसे ऐसा सीधासादा स्वामांविक मार्ग वनाते हैं जो सबके सामने दिखाई पड़ता है। वह संसार में सबके लिये ऐसा हो सुलभ है जैसे अन्न और जल—

> निंगम श्रगम, साहब सुगम, राम साँचिली चाह। श्रंतु श्रसन श्रवलोकियत सुलभ सवहि जग माँह॥

ग्रामिप्राय यह कि जिस हृद्य से भक्ति की जाती है वह सबके पास है। हृद्य की जिस पद्धित से भक्ति की जाती है वह भी वही है जिससे माता-पिता की भक्ति, पुत्र-कलत्र का प्रेम किया जाता है। इसीसे गोस्वामीजी चाहते है कि—

यहि जग महँ जहँ लिंग या तन की प्रीति-प्रतीति सगाई। सो सब तुलसिदास प्रभु ही सों होहु सिमिटि इक ठाईँ॥

नाथपंथी रमते जोगियों के प्रभाव से जनता ग्रंधी भेड़ बनी हुई तरह तरह की करामतों को साधुता का चिह्न मानने लगी थी ग्रौर ईश्वरोन्मुख साधना को कुछ विरले रहस्यदर्शी लोगों का हो काम समभने लगी, थो। जो हृदय सबके पास होता है बही ग्रपनी स्वामाविक वृत्तियों द्वारा भगवान् की ग्रोर लगाया जा सकता है, इस बात पर परदा सा डाल दिया गया था। इससे हृदय रहते भी भिक्त का सचा स्वामाविक मार्ग लोग नहीं देख पाते थे। यह पहले कहा जा चुका है कि नाथपंथ का हठयोग-मार्ग हृदयपच शूत्य है । रागात्मिका वृत्ति से उसका कोई लगाव नहीं। ग्रतः रमते जोगियों की रहस्यभरी बानियाँ सुनते सुनते जनता के हृदय से भिक्त की सची भावना दब गई थी, उठने ही नहीं पाती थो। लोक की इसी दशा को लच्च करके गोस्वामीजी को कहना पड़ा था कि—

## गोरख जगायो जोग, भगति भगायो लोग।

गोस्वामीजी की भक्ति-पद्धति की सबसे बड़ी विशेषता है उसकी सर्वाग-पूर्णता। जीवन के किसी पद्म को सर्वथा छोड़कर वह नहीं चलती है। सब पद्मों के साथ उसका सामंजस्थ है। न उसका कर्म या धर्म से विरोध है, न ज्ञान से। धर्म तो उसका नित्य लद्माण है। तुलसी की भक्ति को धर्म ग्रौर ज्ञान दोनो की रसानुभूति कह सकते है। योग का भी उसमें समन्वय है

१-देखो पृ० ६१।

पर उतने ही का जितना ध्यान के लिये, चित्त को एकाग्र करने के लिये, ज्यावश्यक है।

प्राचीन भारतीय भक्ति-मार्ग के , भीतर भी , उन्होंने बहुत सी बढ़ती हुई बुराइयो को रोकने का प्रयत्न किया। शैवो ऋौर वैष्णवों के बीच बढ़ते हुए विद्वेष को उन्होने श्रपनी सामंजस्य-व्यवस्था द्वारा बहुत कुछ रोका जिसके कारण उत्तरीय भारत मे वह वैसा भयंकर रूप न धारण कर सका जैसा उसने दिवाण मे किया। यहीं तक नहीं, जिस प्रकार उन्होंने लोकधर्म त्र्यौर भक्तिसाधना को एक मे सम्मिलित करके दिखाया उसी प्रकार कर्म, ज्ञान श्रीर उपासना के बीच भी सामंजस्य उपस्थित किया। 'मानस' के बालकाड में स्त-समाज का जो लंबा रूपक है, वह इस बात को स्पष्ट रूप में सामने लाता है। भांक की चरम सीमा पर पहुँचकुर भी लोकपत्त उन्होने नही छोड़ा। लोकसंग्रह का भाव उनकी भक्ति का एक अंग था। इन्णोपासक भक्तों मे इस अंग की कमी थी। उनके बीच उपार्ध श्रीर उपासक के संबंध की ही गूढ़ातिगूढ़ व्यंजना हुई; दूसरे प्रकार के लोक-व्यापक नाना संबंधों के कल्या गकारी सौंदर्य की प्रतिष्ठा नहीं हुई। यही कारण है कि इंनकी भक्ति-रस भरी वार्गी जैसी मंगलकारिगी मानी गई वैसी श्रौर किसी की नहीं। श्राज राजा से रंक तक कि घर मे गोस्वामीजी का रामचरित-मानस विराज रहा है श्रोर प्रत्येक प्रसंग पर इनकी चौपाइयाँ कही जाती हैं।

श्रपनी सगुणोपासना का निरूपण गोस्वामीजी ने कई ढंग से किया है। रामचिरत-मानस मे नाम श्रौर रूप दोनों को ईश्वर की उपाधि कहकर वे उन्हें उसकी श्रिभव्यिक मानते हैं—

नाम रूप दुइ ईस उपाधी। श्रकथ श्रनादि सुसामुिक साधी॥ नाम रूप गति श्रकथ कहानी। समुक्तत सुखद न परित बखानी॥ श्रगुन सगुन बिच नाम सुसाखी। उभय प्रबोधक चतुर दुभाखी॥ दोहावली में भिक्त की सुगमता बड़े ही मार्मिक दंग से गोस्वामीजी ने इस दोहे के द्वारा सूचित की है—

की तोहि लागहि राम प्रिय, की तु राम-प्रिय होहि। दुइ में ह रुचे जो सुगम सोइ, कीवे तुलसी तोहि॥ ं इसी प्रकार रामचरित-मानस के उत्तरकांड में उन्होंने ज्ञान की श्रपेत्वा मिक्त को कहीं श्रिधिक सुसाध्य श्रीर श्राशुफलदायिनी कहा है।

रंचना-कौशल, प्रबंध-पटुता, सहदयता इत्यादि सव गुणो का समाहार हमे

रामचरित मानस में मिलता है। पहली बात जिसपर ध्यान जाता है, वह है कथा-काव्य के सब अवयवों का उचित समीकरण । कथा-काव्य या प्रबंध-काव्य के मीतर इतिवृत्त, वस्तु-व्यापार-वर्णन, भावव्यंजना और संवाद, ये अवयव होते हैं। न तो अयोध्यापुरी की शोभा, बाललीला, नखशिख, जनक की वाटिका, अभिषेकोत्सव इत्यादि के वर्णन बहुत लंबे होने पाए हैं, न पात्रों के संवाद, न प्रेम, शोक आदि भावों की व्यंजना। इतिवृत्त की शृंखला भी कहीं

से टूटती नहीं है ।

दूसरी बात है कथा के मार्मिक स्थलों की पहचान । ऋधिक विस्तार हमें

ऐसे ही प्रसंगों का मिलता है जो मनुष्य मात्र के हृदय को स्पर्श करनेवाले हैं—

जैसे, जनक की वाटिका में राम-सीता का परस्पर दर्शन, रामवन-गमन, दशरथ-

मर्ग्ण, भरत की झात्मग्लानि, वन के मार्ग में स्त्री-पुरुषो की सहानुभूति, युद्ध, लन्मग्ण को शक्ति लगना इत्यादि।

तीसरी बात है प्रसंगानुकूल भाषा । रसों के अनुकूल कोमल-कठोर पदो की योजना तो निर्दिष्ट रूदि ही है । उसके अतिरिक्त गोस्वामीजी ने इस बात का भी ध्यान रखा है कि किस स्थल पर विद्वानों या शिक्तितों की संस्कृत-मिश्रित भाषा रखनी चाहिए और किस स्थल पर ठेंठ बोली । घरेलू प्रसंग समम्कर कैकेयो और मंथरा के संवाद मे उन्होंने ठेठ बोली और स्त्रियों में विशेष चलते प्रयोगों का व्यवहार किया है । अनुप्रास की ओर प्रवृत्ति तो सब रचनाओं मे स्पष्ट लिच्ति होती है । चौथी बात है श्रंगार रस का शिष्ट-मर्यादा के मीतर बहुत ही व्यंजक

चार्या बात ह रहेगार रस का गराष्ट-मयाद्ा के मातर बृहुत हा व्यजक वर्णन । जिस धूमधाम से 'मानस' की प्रस्तावना चली है उसे देखते ही ग्रंथ के

महत्त्व का त्राभास मिल् जाता है। उससे साफे मिलंकता है कि तुलसीदासजी त्रापने ही तक दृष्टि रेखनेवाले भक्त न थे, संसार की भी दृष्टि फैलाकर

देखनेवाले मक्त थे। जिस व्यक्त जगत् के बीच उन्हें भगवान् के राम-रूप की कला का दर्शन कराना था, पहले चारों छोर दृष्टि दौड़ाकर उसके छानेक-रूपात्मक स्वरूप को उन्होंने सामने रखा है। फिर उसके भले-बुरे पच्चों की विषमता देख-दिखाकर छापने मन का यह कहकर समाधान किया है—

' सुधा सुरा सम साधु श्रसाधू। जनक एक जग-जलिघ श्रगाधू।

इसी प्रस्तावना के भीतर तुलसी ने अपनी उपासना के अनुकूल विशिष्टाद्वेत-सिद्धात का भी आभास यह कहकर दिया है—

सिया-राम-मय सब जग जानी । करों प्रनाम जोरि जुग पानी ।

जगत् को केवल राममय न कहकर उन्होंने 'सिया-रांम-मय' कहा है। सीता प्रकृतिस्वरूपा है श्रीर राम ब्रह्म हैं; प्रकृति श्रचित् पच्च है श्रीर ब्रह्म चित् पच्च। श्रवः पारमार्थिक सत्ता चिदचिद्विशिष्ट है, यह स्पष्ट भलकता है। चित् श्रीर श्रचित् वस्तुतः एक ही हैं, इसका निर्देश उन्होंने

गिरा श्रर्थ, जल बीचि सम कहियत भिन्न, न भिन्न । नंदौं सीता राम-पद जिंनहिं परम प्रिय खिन्न ॥ कह कर किया है ।

'रामचिरत-मानस' के भीतर कहीं कहीं घटनात्रों के थोड़े ही हेर-फेर तथा स्वकिल्पत संवादों के समावेश के त्रातिरिक्त त्रपनी त्रोर से छोटी-मोटी घटनात्रों या प्रसगों की नई कल्पना तुलसीदासजी ने नहीं को है। 'मानस' में उनका ऐसा न करना तो उनके उद्देश के अनुसार बहुत ठीक है। राम के प्रामाणिक चिरत द्वारा वे जीवन भर बना रहनेवाला प्रभाव उत्पन्न करना चाहते थे; त्रीर कान्यों के समान केवल श्रल्पस्थायी रसानुभूति मात्र नहीं। 'ये प्रसंग तो केवल तुलसी द्वारा किल्पत हैं,' यह धारणा उन प्रसंगों का कोई स्थायी प्रभाव श्रोतात्रों या पाठको पर न जमने देती। पर गीतावली तो प्रबंध-कान्य न थी। उसमें तो सूर के अनुकरण पर वस्तु-व्यापार-वर्णन का बहुत विस्तार है। उसके भीतर छोटे छोटे नूतन प्रसंगों की उद्धावना का पूरा श्रवकाश था, फिर भी किल्पत घटनात्मक प्रसंग नहीं पाए जाते। इससे यही प्रतीत होता है कि उनकी प्रतिमा श्रिषकतर उपलब्ध प्रसंगों को लेकर चलनेवाली थी; नए नए

प्रसंगों की उद्धावना करनेवाली नहीं। उनकी कल्पना वस्तुस्थित को ज्यों की त्यों लेकर उसके मार्मिक स्वरूपों के उद्घाटन में प्रवृत्त होती थी, नई वस्तुस्थित खड़ी करने नहीं जाती थी। गोपियों को छकानेवाली कृष्णलीला के ग्रंतर्गत छोटी मोटी कथा के रूप में कुछ दूर तक मनोरंजक ग्रौर कुत्इलपद ढंग से चलनेवाले नाना प्रसंगों की जो नवीन उद्धावना स्रसागर में पाई जाती है, वह तुलसी के किसी ग्रंथ में नहीं मिलती।

'रामचरित-मानस' में तुलसी केवल कि के रूप में ही नहीं, उपदेशक के रूप में भी सामने ज्याते हैं। उपदेश उन्होंने किसी न किसी पात्र के मुख से कराए हैं, इससे काव्यदृष्टि से यह कहा जा सकता है कि वे उपदेश पात्र के स्वभाव-चित्रण के साधनरूप है। पर बात यह नहीं है। वे उपदेश उपदेश के लिये ही है।

गोस्वामीजी के रचे बारह ग्रंथ प्रसिद्ध हैं जिनमे ५ वडे श्रीर ७ छोटे हैं। दोहावली, कवित्तरामायण, गीतावली, रामचरितमानस, विनयपंत्रिका, बडे ग्रंथ है तथा रामलला-नहर्छू, पार्वतीमंगल, जानकीमंगल, बरवै रामायण, वैराग्य-संदीपिनी, कृष्णगीतावली, श्रीर रामाज्ञा प्रश्नावली छोटे। पंडित रामगुलाम दिवेदी ने, जो एक प्रसिद्ध भक्त ऋौर रामायणी हो गए हैं; इन्हीं वारह ग्रंथो को गोस्वामीजी कृत माना है। पर शिवसिंहसरोज मे दस ऋौर ग्रंथो के नाम गिनाए गए है, यथा-रामसतसई, संकटमोचन, हनुमद्बाहुक, रामसलाका, छंदावली, छप्पय रामायण, कड़खा रामायण, रोलागमायण, मूलना रामायण श्रोर कुंड-लिया रामायण । इनमे से कई एक तो मिलते ही नही। हनुमद्बाहुक को पंडित रामगुलामजी ने दोहावली के ही श्रांतर्गत लिया है। रामसतसई में सात सौ से कुछ अधिक दोहे हैं जिनमे से डेढ़ सो के लगभग दोहावली के ही हैं। ग्राधिकांश दोहे उसमे कुन्हलवर्द्धक श्रीर चातुर्य्शलए हुए और क्लिष्ट हैं। यद्यपि दोहा-वली मे भी कुछ दोहे इस ढंग के हैं, पर गोस्वामीजी ऐसे गंभीर, सहृदय श्रीर क्लामर्भज्ञ महापुरुष का ऐसे पद्यो का इतना बड़ा ढेर लगाना संमक्त में नहीं श्राता । जो हो, बाबा बेनीमाधवदास के नाम पर प्रशीत चरित में भी राम-सतसई, का उल्लेख हुआ है।

कुछ ग्रंथो के निर्माण के संबंध में जो जनश्रुतिय़ाँ प्रसिद्ध हैं, उनका उल्लेख भी यहाँ त्रावश्यक है। कहते हैं कि वरवा रामायण गोस्तामीजी ने त्रापने स्नेही मित्र त्राव्हर्रहीम खानखाना के कहने पर उनके वरवा (वरवे नायिका-भेद) को देखकर बनाया था। कृष्णगीतावली वृंदावन की यात्रा के त्रावसर पर वनी कही जाती है। पर बाबा बेनीमाधवदास के 'गोसाई-चरित' के त्रानुसार राम-गीतावली त्रोर कृष्णगीतावली दोनों ग्रंथ चित्रकृट में उस समय के कुछ पीछे लिखे गए जब स्रदासजी उनसे मिलने वहाँ गए थे। गोस्तामीजी के एक मित्र पंडित गंगाराम ज्योतिषी काशी में प्रहादघाट पर रहते थे। रामाज्ञा प्रश्न उन्हीं के त्रानुरोध से बना माना जाता है। हनुमानबाहुक से तो प्रत्यच्च है कि वह बाहुत्रों में त्रासद्ध पीड़ा उठने के समय रचा गया था। विनयपत्रिका के बनने का कारण यह कहा जाता है कि जब गोस्तामीजी ने काशी में राममिक्त की गहरी धूम मचाई तब एक दिन कलिकाल दुलसीटासजी को प्रत्यच्च त्राकर धमकाने लगा ग्रीर उन्होंने राम के द्रवार में रखने के लिये यह पत्रिका या ग्रंचीं लिखी।

गोस्वामीजी की सर्वागपूर्ण काज्यकुशलता का परिचय आरंभ मे ही दिया जा चुका है। उनकी साहित्य-मर्मज्ञता, भावुकता और गंभीरता के संबंध में इतना जान लेना और भी आवश्यक है कि उन्होंने रचना-नैपुण्य का भद्दा प्रदर्शन कहीं नहीं किया है और न शब्द-चमत्कार आदि के खेलवाड़ों मे वे फेंसे है। अलंकारों की योजना उन्होंने ऐसे मार्मिक ढंग से की है कि वे सर्वत्र भावों या तथ्यों की व्यंजना को प्रस्फुटित करते हुए पाए जाते हैं, अपनी अलग चमक-दमक दिखाते हुए नहीं। कहीं कहीं लंबे लंबे साग रूपक बॉधने में अवश्य उन्होंने एक मद्दी परंपरा का अनुसरण किया है। दोहावली के कुछ दोहों के अतिरिक्त और सर्वत्र माणा का प्रयोग उन्होंने भावों और विचारों को स्पष्ट रूप में रखने के लिये किया है, कारीगरी दिखाने के लिये नहीं। उनकी सी माणा की सफाई और किसी किया है, कारीगरी दिखाने के लिये नहीं। उनकी सी माणा की सफाई और किसी किया है, कारीगरी दिखाने के लिये नहीं एए जाते, केवल पादपूर्त्यर्थ ही लाए हुए जान पड़ते हैं। इसी प्रकार तुकात के लिये शब्द

तोड़े मरोड़े गए हैं। पर गोस्वामीजी की वाक्य-रचना ग्रंत्यंत प्रौढ़ ग्रौर सुन्यवस्थित है; एक भी शब्द फालतू नहीं। खेद हैं कि भाषा की यह सफाई पीछे होनेवाले बहुत कम कवियों में रह गई। सेव रसो की सम्यक् व्यंजना इन्होंने की

है; पर मर्यादा का उन्नंघन कहीं नहीं किया है। प्रेम श्रीर श्रंगार का ऐसा वर्णन जो बिना किसी लजा श्रीर संकोच के सब के सामने पढ़ा जा सके, गोस्वामी का ही है। हम निस्संकोच कह सकते हैं कि यह एक किव ही हिंदी को एक प्रौढ़ साहित्यक भाषा सिद्ध करने के लिये काफी है।

(२) स्वामी अग्रदास—गर्मानंदनी के शिष्य ग्रनंतानंद ग्रीर ग्रनंतानंद के शिष्य कृष्णदास पयहारी थे। कृष्णदास पयहारी के शिष्य ग्रप्रदासनी थे। इन्हीं ग्रग्रदासनी के शिष्य भक्तमाल के रचियता प्रसिद्ध नामादासनी थे। गलता (राजपूताना) की प्रसिद्ध गद्दी का उल्लेख पहले हो चुका है । वहीं ये भी रहा करते थे ग्रीर संवत् १६३२ के लगभग वर्त्तमान थे। इनकी बनाई चार पुस्तको का पता है —

१—हितोपदेश उपखाणाँ बावनी । २—ध्यानमंत्ररी ।

३---रामध्यान-मंजरी।

४---कुंडलिया ।

इनकी कविता उसी ढंग की है जिस ढंग की कृष्णोपासक नंददासकी की।

उदाहरण के लिये यह यद्य देखिए— कुंडल ललित कपोल जुगलं श्रस परम सुदेसा।

तिनकों निरिष्व प्रकास जजत राकेस दिनेसा॥ मेचक कुटिल विसाल सरोरुह नैन सुहाए। सुख-पंकज के निकट मनो श्रिलि-छोना श्राए॥

इनका एक पद भी देखिए 🕝

पहरे राम तुम्हारे सोवत । मैं मितमंद ग्रंघ निहं जोवत ।। श्रपमारग मारग मिह जान्यो । इंदी पोषि पुरुपारथ मान्यो ॥ श्रीरनि के बल श्रनत प्रकार । श्रगरदासं के राम श्रधार ॥

१-देखो ए० १२०।

(३) नाभादांसजी—ये उपर्युक्त श्रेंगदांसजी के शिष्य बड़े मक्त श्रीर साधुसेवी थे। ये संवंत् १६५७ के लगभग वर्तमान थे श्रीर गोस्वामी तुलसी-दासजी की मृत्यु के बहुत पीछें तक जीवित रहे। इनका प्रसिद्ध ग्रंथ मक्तमाल संवत् १६४२ के पीछे बना श्रीर सं० १७६६ मे प्रियादासजी ने उसकी टीका लिखी। इस ग्रंथ मे २०० मक्तों के चमत्कार-पूर्ण चरित्र ३१६ छप्पयों में लिखे गए हैं। इन चरित्रों में पूर्ण जीवनवृत्त नहीं है, केवल मिक्त की मिहमा सचक वातें दी गई है। इसका उद्देश्य मक्तों के प्रति जनता में पूज्य बहुत का प्रचार जान पड़ता है। यह उद्देश्य बहुत श्रंशों में सिद्ध भी हुशा। श्राज उत्तरीय मारत के गाँव गाँव में साधुवेशधारी पुरुषों को शास्त्रज्ञ विद्वानों श्रीर पंडितों से कहीं बहुकर जो सम्मान श्रीर पूजा प्राप्त है, वह बहुत कुछ भक्तों की करामातों श्रीर चमत्कारपूर्ण वृत्तांतों के सम्यक् प्रचार से।

ं नामाजों को कुछ लोग डोम बताते है, कुछ चित्रय । ऐसा प्रसिद्ध है कि वे एक बार गो । तुलसीदासनी से मिलने काशी गए । पर उस समय गोंस्वामीनी ध्यान मे थे, इससे नं मिल सके। नामाजी उसी दिने बृंदावन चले गए। ध्यान-भंगृ होने पर गोस्वामीजी को बड़ा खेद हुआ और वे तुरंत नाभांजी से मिलने वृंदावन चल दिए। नाभोजी के यहाँ वैष्णवो का मडारा था जिसमें गोस्वामीजी बिना बुलाएं जो पहुँचे। गोंस्वामीजी यह समक्तर कि नामाजी ने मुक्ते श्रिमिमानी ने समें में। हों, संबसे दूर एक किनारे बुरी जगह बैठ गए । नामानी ने जान बूंसकेरें टर्निकी ग्रोर ध्यान न दिया । परसने के समयं कोई पात्र न मिलता था जिसमें गोर्खामीजी की खीर दी जाती। यह देखे कर गोस्वामीजी एक साधु का जूर्ती उठा लाएँ श्रीर बोले, ''इससे सुंदर पाने मेरे लिये श्रीर क्या होगा ?" ईस पर नामाजी ने उठकर उन्हें गेंलें लगा लिया श्रीर गद्गद हो गए। ऐसा कहा जाता है कि वुलिसी संबंधी अपने प्रसिद्ध छप्पय के अंत में पहेंलें नाभाजी ने कुछ चिंदकर येंह चरेण रखा था — "केलि कुटिल जीव तुंलिंसी भए वालंमीिक अवितार घरि।" यह वृत्तांत कहाँ तक ठीक है, नहीं कहा जा एकता, क्योंकिं गोर्स्वामीजी खान-पान का विचार रखनेवाले स्मार्स वैद्याव थे । तुलसोदासजी के संबंध मे नाभाजी का प्रसिद्ध छुप्पय यह है--

त्रेता काञ्य-निबंध करी सत कोटि रमायन । इक श्रचरं उचरे ब्रह्महत्यादि-परायन ॥ श्रव भक्तन सुखदैन बहुरि लीला विस्तारी । रामचरनरसमत्त रहत श्रहनिसि ब्रतधारी ॥ संसार श्रपार के पार को सुगम रूप नौका लियो । कलि कुटिल जीव निस्तार-हित वालमीकि तुलसी भयो ॥

त्र्यपने गुरु स्रियदास के समान इन्होंने भी रामभक्ति-संबंधिनी कविता की है। व्रजमाषा पर इनका स्रु-छा स्रिधिकार था स्त्रीर पद्यरचना मे स्रु-छी निपुणता थी। रामचिरत-संबंधी इनके पदों का एक छोटा सा सम्रह स्रभी थोड़े दिन हुए प्राप्त हुस्रा है।

इन पुस्तकों के श्रितिरिक्त इन्होंने दो 'श्रष्टयाम' भी चनाए—एक व्रबभाषा-गद्य मे, दूसरा रामचिरतमानस की शैली पर दोहा-चौपाइयों में। दोनों के उदाहरण नीचे दिए जाते है—

ं ( गद्य )—तव श्री महाराजकुमार प्रथम श्री विसष्ठ महाराज के चरन छुड् प्रनाम करंत भए । फिरि श्रपर वृद्ध समाज तिनको प्रनाम करत भए । फिरि श्री राजाधिराज जू को जोहार करिकै श्री महेंद्रनाथ दशरथ जू के निकट बैठत भए ।

( पद्य )---

श्रवधपुरी की सोभा जैसी। किह निहं सकिहं शेष श्रुति तैसी॥ रचित कोट कलधौत सुहावन। विविध रंग मित श्रित मन भावन॥ चहुँ दिसि विपिन प्रमोद श्रन्पा। चतुरबीस जोजन रस रूपा॥ सुदिसि नगर सरजू सिर पावनि। मिनसय तीरथ परम सुहाविन॥ विगसे जलज, भृंग रसभूले। गुंजत जल समूह दोड कूले॥ परिखा प्रति चहुँ दिसि लसित, कंचन कोट प्रकास। विविध भाँति नग जगमगत, प्रति गोपुर पुर पास॥

(४) प्राराचंद चौहान—संस्कृत मे रामचिरत-संबंधी कई नाटक हैं जिनमे कुछ तो नाटक के साहित्यिक नियमानुसार है श्रीर कुछ केवल संवाद-रूप में होने के कारण नाटक कहे गए हैं। इसी पिछली पद्धति पर संवत् १६६७ में इन्होंने रामायण महानाटक लिखा। रचना का ढंग नीचे उद्भृत श्रंश से ज्ञात हो सकता है—

कातिक मास पच्छ उजियारा। तीरथ पुन्य सोम कर वारा॥ ता दिन कथा कीन्ह अनुमानां। शाह सलेम दिलीपित थाना॥ संवत सोरह से सत साठा पुन्य प्रगास पाय मय नाठा॥ जो सारद माता कर दाया। वरनों आदि पुरुष की माया॥ जेहि माया कह मुनि जगमूला। ब्रह्मा रहे कमल के फूला॥ निकसिन सक माया कर वॉधा। देषहु कमलनाल के रॉधा॥ आदि पुरुष वरनों केहि भाँती। चाँद सुरज तह दिवस न राती॥ निरगुन रूप कर सिव ध्याना। चार वेद गुन जोरि बपाना॥ तीनों गुन जाने संसारा। सिरजे पाले भंजनहारा॥ अवन बिना सो श्रस बहुगुना। मन में होइ सु पहले सुना॥ देपे सब पे आहि न ऑपी। ग्रंधकार चोरी के सापी॥ तेहि कर दहुँ को कर बपाना। जिहि कर मर्भ वेद नहिं जाना॥ माया सींव भो कोउ न पारा। शंकर पँवरि बीच होइ हारा॥

(४) हृद्यराम—ये पंजाब के रहनेवाले श्रीर कृष्णदास के पुत्र थे। इन्होंने सवत् १६८० में संस्कृत के हनुमन्नाटक के श्राधार पर भाषा हनुमन्नाटक लिखा जिसकी कविता बड़ी सुंदर श्रीर परिमार्जित है। इसमें श्रिधिकतर कवित्त श्रीर सवैयों में बड़े श्रच्छे सवाद है। पहले कहा जा चुका है कि गोस्वामी तुलसीदासजी ने श्रपने समय की सारी प्रचलित काव्य पद्धितयों पर रामचरित का गान किया। केवल रूपक या नाटक के ढग पर उन्होंने कोई रचना नहीं की। गोस्वामीजी के समय में ही उनकी ख्याति के साथ साथ रामभिक्त की तरंगें भी देश के मिन्न मिन्न भागों में उठ चली थीं। श्रतः उस काल के भीतर ही नाटक के रूप में कई रचनाएँ हुई जिनमें सबसे श्रिधिक प्रसिद्ध हृद्यराम का हनुमन्नाटक हुआ।

नीचे कुछ उदाहरण दिए जाते हैं— देखन जो पाऊँ तो पठाऊँ जमलोक हाथ दूजो न लगाऊँ, वार करों एक कर को। मीजि मारों उर ते उखारि सुजदड, हाड़ तोरि डारों वर श्रविलोकि रघुवर को॥ १५०

, कासों राग द्विज को, रिसात भृहरात राम, श्रुति शहरात गात लागत है धरको, सीता को सँताप मेटि प्रगृट प्रताप कीनो, को है वह श्राप चाप तोज्यो जिन हार को ॥

जानकी को मुखं न बिलोक्यो ताते कुंडल
न जानत हों, बीर पायँ छुवै रघुराइ के।
हाथ जो निहारे नैन फूटियो हमारे,
ताते कंकन न देखे, बोल कह्यो सतभाइ के।।
पायँन के परिबे को जाते दास लछमन
यातें पहिचानत है सूपन जे पायँ के।
बिछुत्रा हैं एई, ग्रह भाँभ हैं एई जुग,
नूपर हैं तेई राम जानत जराइ के।।

सातों सिंधु, सातों लोक, सातों रिपि हैं ससोक,
सातों रिव-घोरे थोरे देखे न डरात मैं।
सातों दीप, सातों ईित कॉंप्योई करत और
सातों मत रात दिन प्रान है न गात मैं।।
सातों चिर्जीव बरराइ उठे वार बार,
सातों सुर हाय हाय होत दिन रात मैं।
सातहूँ पताल काल सबद कराल, राम
भेदे सात ताल, जाल परी सात सात में।।

पहो हन् ! कहाँ। श्री रघुवीर कछु सुधि है सिय की छिति माँही ? है प्रभु लंक कलंक बिना सुबसे तहँ रावन बाग की छाँही।। जीवति है ? कहिबेई को नाथ, सु क्यों न मरी हमतें विछुराही ? प्रान वसे पद्मंकज में जम भ्रावत है पर पावत नाहीं।। रामभक्ति का एक श्रंग ग्रादि रामभक्त हनुमानजी की उपासना भी हुई।

स्वामी रामानंद्रजी कृत हुनुमान की की स्तुति का उल्लेख हो चुका है। गोस्वामी

जुलसीद्रासनी ने इनुमाननी की वंदना बहुत स्थलों पर की है। 'हनुमानवाहुक' तो केवल हनुमाननी को ही संबोधन करके लिखा गया है। भिक्त के लिये किसी पहुँचे हुए भक्त का प्रमाद भी भिक्तिमार्ग में अपेन्तित होता है। संवत् १६६६ में रायमहा पॉड़े ने 'हनुमझरित' लिखा। गोस्वामीजी के पीछे भी कई लोगों ने रामायणे लिखीं पर वे गोस्वामीजी की रचनाओं के सामने प्रसिद्धि न प्राप्त कर सर्जी। ऐसा जान पड़ता है कि गोस्वामीजी की प्रतिमा का प्रखर प्रकाश सौ डेढ़ सौ वर्ष तक ऐसा छाया रहा कि रामभिक्त की और रचनाएँ उसके सामने उहर न सर्जी। विक्रम की १६वीं और २०वीं शताब्दों में अयोध्या के महत्त वाबा रामचरणदास, बाबा रधनायदास, रीवा के महाराज रधुराजसिंह आदि ने रामचिति संबंधी विस्तृत रचनाएँ की जो सर्वप्रिय हुई। इस काल में रामभिक्त विषयक कितता बहुत कुछ हुई।

राममिक्त की काव्यधारा की सबसे बड़ी विशेषता यह है कि उसमे सब प्रकार की रचनाएँ हुई, उसके द्वारा कई प्रकार की रचना-पद्धतियों को उत्तेजना मिली। कृष्णोपासी कवियों ने मुक्तक के एक विशेष द्यंग गीताकाब्य की ही पूर्ति की, पर रामचरित को लेकर स्थच्छे ख्रच्छे प्रबंध काव्य रचे गए।

तुलसीदासजी के प्रसंग में यह दिखाया जा जुका है कि रामभिक में भिक्त का पूर्ण स्वरूप विकसित हुआ है। प्रेम और अद्धा अर्थात् पूज्यबुद्धि दोनों के मेल से भिक्त की निष्पित्त होती है। अद्धा धर्म की अनुगामिनी है। जहाँ धर्म का स्फुरण दिखाई पढ़ता है वहीं अद्धा टिकती है। धर्म ब्रह्म के सत्स्वरूप की व्यक्त प्रवृत्ति है; उस स्वरूप की क्रियात्मक अभिन्यिक्त है, जिसका आभास अखिल विश्व की स्थिति में भिलता है। पूर्ण भक्त व्यक्त जगत् के बीच सत् की इस सर्वशक्तिमयी प्रवृत्ति के उदय का, धर्म की इस मंगलमयी ज्योति के स्फुरण का, साचात्कार चाहता रहता है। इसी ज्योति के प्रकाश में सत् के अनंत रूप सौंदर्य की भी मनोहर भाँकी उसे मिलती है। लोक में जब कभी वह धर्म के स्वरूप को तिरोहित या आच्छादित देखता है तब मानो भगवान उसकी दृष्टि से—उसकी खुली हुई ऑखों के सामने से—ग्रोक्तल हो जाते है और वह वियोग की आकुलता का अप्रमन करता है। फिर जब अधर्म का अंधकार फाइकर धर्म-ज्योति अमोव शक्ति के साथ फूट पड़ती है तब मानो

उसके प्रिय भगवान् का मनोहर रूप सामने ह्या 'जाता है ह्योर वह पुलकित हो उठता है। भीतर का 'चित्' जब बाहर 'सत्' का साद्धात्कार कर पाता है तब 'ह्यानंद' का ह्याविभीव होता है ह्योर 'सदानंद' की ह्यनभूति होती है।

यह है उस सगुण भिक्तमार्ग का प्रकृत पन्न जो भगवान् के अवतार को लेकर चलता है और जिसका पूर्ण विकास तुलसी की रामभिक्त में पाया जाता है। 'विनयपत्रिका' में गोस्वामीजी ने लोक में फैले अधर्म, अनाचार, अत्याचार आदि का भीषण चित्र खींचकर भगवान् से अपना सत्त्वरूप, धर्मसंस्थापक स्वरूप, व्यक्त करने की प्रार्थना की है। उन्हें हढ़ विश्वास है कि धर्म-स्वरूप भगवान् की कला का कभी न कभी दर्शन होगा। अतः वे यह भावना करके पुलकित हो जाते हैं कि सत्त्वरूप का लोकव्यक्त प्रकाश हो गया, रामराज्य प्रतिष्ठित हो गया और चारो ओर फिर मंगल छा गया।

रामराज भयो काज सगुन सुम, राजा राम जगत-विजई है। समरथ बड़ो सुजान सुसाहब, सुकृत-सेन हारत जितई है।

जो भिक्त-मार्ग श्रद्धा के श्रवयव को छोड़कर केवल प्रेम को ही लेकर चलेगा, धर्म से उसका लगाव न रह जायंगा। वह एक प्रकार से श्रध्र्रा रहेगा। श्रंगारोपासना, माधुर्यभाव श्रादि की श्रोर उसका सुकाव होता जायगा श्रीर धीरे उसमें 'गुह्म, रहस्य' श्रादि का भी समावेश होगा। परिणाम यह होगा कि भिक्त के बहाने विलासिता श्रीर इंद्रियासिक की स्थापना होगी। इन्णाभिक-शाखा इन्णा भगवान के धर्मस्वरूप को—लोकरच्क श्रीर लोकरंजक स्वरूप को—छोड़कर केवल मधुर स्वरूप श्रीर प्रेमलच्गा भिक्त की सामग्री लेकर चली। इससे धर्म-सौंदर्य के श्राकर्षण से वह दूर पड़ गई। तुलसीदासजी ने भिक्त को श्रपने पूर्ण रूप में, श्रद्धा-प्रेम समन्वित रूप में, सबके सामने रखा श्रीर धर्म या सदाचार को उसका नित्य-लच्न्ण निर्धारित किया।

ग्रत्यंत खेद की वात है कि इधर कुछ दिनों से एक दल इस रामभिक्त को भी शृंगारी भावनात्रों में लपेटकर विकृत करने में जुट गया है। तुलसीदासजी के प्रसंग में हम दिखा ग्राए हैं कि कृष्णभक्त सूरदासजी की शृंगारी रचना का कुछ ग्रनुकरण गोस्वामीजी की 'गीतावली' के उत्तरकांड में दिखाई पड़ता है, पर वह केवल ग्रानंदोत्सव तक रह गया है। इधर ग्राकर कृष्णभक्ति शाखा

का प्रभाव बहुत बढ़ा । विषय-वासना की छोर मनुष्य की स्वाभाविक प्रवृत्ति के कारण कुछ दिनों से रामभिक्त-मार्ग के भीतर भी शृंगारी भावना का छनगंल प्रवेश हो रहा है। इस शृंगारी भावना के प्रवर्त्तक थे रामचिरतमानस के प्रसिद्ध टीकाकार जानकी घाट ( ख्रयोध्या ) के रामचरणदासजी, जिन्होने पित-पत्नी-भाव की उपासना चलाई। इन्होने छपनी शाखा का नाम 'स्वसुखी' शाखा रखा। स्त्री-वेष धारण करके पित 'लाल साहब' ( यह खिताब राम को दिया गया है ) से मिलने के लिये सोलह शृंगार करना, सीता की भावना सपत्नी रूप मे करना छादि इस शाखा के लच्चण हुए। रामचरणदासजी ने छपने मत की पृष्टि के लिये छनेक नवीन कलिग्त ग्रंथ प्राचीन बताकर छपनी शाखा मे फैलाए, जैसे—लोमश सहिता, हनुमत्सिहता, छमर रामायण, महारामायण ( ५ छथ्याय ), कोशलखंड, रामनवरत्न, महारासोत्सव सटीक ( सं० १६०४ प्रिटिंग प्रेस, लखनऊ मे छपा )।

'कोशल खंड' में राम की रासलीला, विहार आदि के अनेक अश्लील वृत्त किल्पत किए गए हैं और कहा गया है कि रासलीला तो वास्तव मे राम ने की थी। रामावतार में ६६ रास वे कर चुके थे। एक ही शेष था जिसके लिये उन्हें फिर कृष्ण रूप में अवतार लेना पड़ा। इस प्रकार विलास कीड़ा में कृष्ण से कहीं अधिक राम को बढ़ाने की होड़ लगाई गई। गोलोक मे जो नित्य रासलीला होती रहती है उससे कहीं बढ़कर साकेत मे हुआ करती है। वहाँ की नर्तिकयों की नामावली में रंभा, उर्वशी आदि के साथ साथ राघा और चंद्रावली भी गिना दी गई हैं।

रामचरणदास की इस शृंगारी उपासना में चिरान-छपरा के जीवारामजी ने थोड़ा हेरफेर किया। उन्होंने पित-पत्नी-माव के स्थान पर 'सखीभाव' रखा श्रीर श्रपनी शाखा का नाम 'तत्सुखी शाखा' रखा। इस 'सखीभाव' की उपासना का खूब प्रचार लच्मण किला (श्रयोध्या) वाले युगलानन्य-शरण ने किया। रीवॉ के महाराज रघुराजिसेंह इन्हें बहुत मानते थे श्रीर इन्हीं की सम्मित से उन्होंने चित्रकूट मे 'प्रमोदवन' श्रादि कई स्थान बनवाए। चित्रकूट की भावना चंदावन के रूप में की गई श्रीर वहाँ के कुंज भी बज के से कीड़ाकुंज माने गए। इस रिक्षपंथ का श्राजकल श्रयोध्या में बहुत जोर है

त्रीर वहाँ के बहुत से मंदिरों में श्रव राम की 'तिरछी चितवन' श्रीर 'बॉकी श्रदा' के गीत गाए जाने लगे हैं। इस पंथ के लोगों का उत्सव प्रति वर्ष चैत्र कृष्ण नवमी को वहाँ होता है। ये लोग सीता-राम को 'युगल सरकार' कहा करते है श्रीर श्रमना श्राचार्य्य 'कृपानिवास' नामक एक किल्पत व्यक्ति को बतलाते हैं जिसके नाम पर एक 'कृपानिवास-पदावली' सं० १६०१ में छपी (प्रिंटिंग प्रेस, लखनऊ)। इसमें श्रनेक श्रत्यंत श्रश्लील पद हैं, जैसे—

(१) नीवी करषत बरजित प्यारी। रसलंपट संपुट कर जोरत, पद परसत पुनि लै बिलहारी।।

[ पृ० १३८ ]

(२) पिय हँसि रस रस कंचुकि खोलैं। चमकि निवारति पानि लाड़िली, मुरक मुरक मुख बोलैं।

ऐसी ही एक त्रोर पुस्तक 'श्रीरामावतार-भजन-तरंगिणी' इन लोगों की न्त्रोर से निकली है जिसका एक भजन देखिए—

हमारे पिय ठाढे सरजू तीर ।

छोड़ि लांज मैं जाय मिली जहूँ खड़े लखन के बीर ।। सृदु सुसकाय पकरि कर मेरो खेँचि लियो तब चीर । भाऊ वृत्त की झाड़ी भीतर करन लगे रित धीर ॥

भगवान् राम के दिव्य पुनीत चरित्र के कितने घोर पतन की कल्पना इन लोगों के द्वारा हुई है, यह दिखाने के लिए इतना बहुत है। लोकपावन श्रादर्श का ऐसा बीमत्स विपर्यय देखकर चित्त जुन्ध हो जाता है। रामभिक्त-शाखा के साहित्य का श्रानुसंधान करनेवालों को सावधान करने के लिये ही इस 'रिसक शाखा' का यह थोड़ा सा विवरण दे दिया गया है। 'गुह्य' 'रहस्य', 'माधुर्य्य भाव' इत्यादि के समावेश से किसी भिक्तमार्ग की यही दशा होती है। गोस्वामीजी ने शुद्ध, सात्त्विक श्रीर खुले रूप मे जिस रामभिक्त का प्रकाश फैलाया था, वह इस प्रकार विकृत की जा रही है।

## प्रकरण ५

## कृष्णभिक्त-शाखा

श्रीवस्नभाचार्यज्ञी—पहले कहा जा चुका है कि विक्रम की १५वीं श्रीर १६वी शताब्दी में वैष्णव धर्म का जो श्रांदोलन देश के एक छोर से दूसरे छोर तक रहा उसके श्री वस्नभाचार्यजी प्रधान प्रवर्तको मे से थे। श्राचार्यजी का जन्म संवत् १५३५ वैशाख कृष्ण ११ को श्रीर गोलोकवास संवत् १५८७ श्राष्ट्राह शुक्त ३ को हुशा। ये वेदशास्त्र मे पारंगत धुरंघर विद्वान् थे।

रामानुज से लेकर वहाभाचार्य तक जितने भक्त दार्शनिक या श्राचार्य हुए हैं सब् का लच्छ शंकराचार्य के मायावाद श्रीर विवर्तवाद से पीछा छुड़ाना था जिनके श्रनुसार भक्ति श्राविद्या या भ्राति हो ठहरती थी। शकर ने केवल निरुपाधि निर्पुण ब्रह्म की ही पारमार्थिक सत्ता स्वीकार की थी। वहाम ने ब्रह्म मे सब धर्म माने। सारी सृष्टि को उन्होंने लीला के लिये ब्रह्म की श्रात्मकृति कृद्दा। श्रपने को श्रांश रूप जीवों में बिखराना ब्रह्म की लीला मात्र है। श्रव्हा श्रपनी श्राविभाव तिरोभाव की श्राव्मित्य शक्ति से जगत के रूप में परिणत भी होता है श्रीर उसके परे भी रहता है। वह श्रपने सत्, चित् श्रीर श्रानदं, इन तीनों स्वरूपों का श्राविभाव श्रीर तिरोभाव करता रहता है। जीव में सत् श्रीर चित् का श्राविभाव रहता है, पर श्रानद का तिरोभाव। जड़ में केवल सत् का श्राविभाव रहता है; चित् श्रीर श्रानंद दोनों का तिरोभाव। माया कोई वस्तु नहीं।

श्रीकृष्ण ही परब्रहा हैं जो सब दिव्य गुणो से संपन्न होकर 'पुरुषोत्तम' कृहलाते हैं। ग्रानंद का पूर्ण त्राविमीन इसी पुरुषोत्तम-रूप मे रहता है, त्रातः यही श्रेष्ठ रूप है। पुरुषोत्तम कृष्ण की सब लीलाएँ नित्य हैं। वे त्रापने मक्तों के लिए 'व्यापी वैकुंठ', में (जो विष्णु के वैकुंठ से ऊपर है) ग्रानेक

प्रकार की कीड़ाएँ करते रहते हैं। गोलोक इसी 'व्यापी वैकुंठ' का एक खंड है जिसमें नित्य रूप मे यमुना, बृंदावन, निकुंज इत्यादि सब कुछ है। भगवान् की इस 'नित्यलीला-सृष्टि' मे प्रवेश करना ही जीव की सबसे उत्तम गति है।

रांकर ने निर्गुण को ही ब्रह्म का पारमार्थिक या असली रूप कहा या और सगुण को व्यावहारिक या मायिक । वल्लभाचार्य ने बात उलटकर सगुण रूप को ही असली पारमार्थिक रूप बताया और निर्गुण को उसका अंशतः तिरोहित रूप कहा । भिक्त की साधना के लिये वल्लभ ने उसके 'श्रद्धा' के अवयव को छोड़कर जो महत्त्व की भावना मे मग्न करता है, केवल 'प्रेम' लिया । प्रेमलच्चणा भिक्त ही उन्होंने ग्रहण की । 'चौरासी वैष्णवो की वार्ता' में स्ररदास की एक वार्त्ता के अंतर्गत प्रेम को ही मुख्य और श्रद्धा या पूज्य बुद्धि को आनुषंगिक या सहायक कहा है—

"श्री त्राचार्य्य जी महाप्रभुन के मार्ग को कहा स्त्ररूप है ? माहात्म्य-ज्ञान-पूर्वक सुदृढ़ स्त्रेह की तो परम काष्टा है । स्त्रेह त्रागे भगवान् को रहत नाहीं ताते भगवान वेर वेर माहात्म्य जनावत है। " " " " " इन व्रजभक्तन को स्त्रेह परमकाष्टापन्न है । ताहि समय तो माहात्म्य रहे, पीछे विस्मृत होय जाय।"

प्रेम-साधना मे बल्लभ ने लोक मर्थ्यादा स्त्रीर वेदमर्थ्यादा दोनों का त्याग विधेय ठहराया। इस प्रेमलच्चणा भिक्त की स्त्रीर जीव की प्रवृत्ति तभी होती है जब भगवान् का स्त्रनुग्रह होता है जिसे 'पोषण' या पुष्टि कहते हैं। इसी से बल्लभाचार्य्यजी ने स्त्रपने मार्ग का नाम 'पुष्टि मार्ग' रखा है।

उन्होंने जीव तीन प्रकार के माने हैं—(१) पुष्टि जीव, जो, भगवान के ग्रनुग्रह का ही भरोसा रखते हैं ग्रीह 'नित्यलीला' में प्रवेश पाते हैं; (२) मर्य्यादा जीव, जो वेद की विधियों का ग्रनुसरण करते हैं ग्रीर स्वर्ग ग्रादि लोक प्राप्त करते हैं ग्रीर (३) प्रवाह जीव, जो संसार के प्रवाह में पड़े सांसारिक सुखों की प्राप्ति में ही लगे रहते हैं।

'कृष्णाश्रय' नामक ग्रपने एक 'प्रकरण ग्रंथ' में वल्लभाचार्य्य ने ग्रपने समय की ग्रत्यंत विपरीत दशा का वर्णन किया है जिसमें उन्हें वेदमार्ग या मर्थ्यादा-मार्ग का ग्रनुसरण ग्रत्यंत कठिन दिखाई पड़ा है। देश में मुसलमानी साम्राज्य अच्छी तरह हढ़ हो चुका था। हिंदुओ का एकमात्र स्वतंत्र और प्रभावशाली राज्य दिल्ण का विजयनगर राज्य रह गया था, पर बहमनी सुल-तानों के पड़ोस में रहने के कारण उसके दिन भी गिने हुए दिलाई पडते थे। इसलामी संस्कार धीरे धीरे जमते जा रहे थे। सूफी पीरों के द्वारा सूफी-पद्धित की प्रेमलक्षणा भक्ति का प्रचार-कार्य्य धूम से चल रहा था। एक ओर 'निर्गुन पंथ' के संत लोग वेद-शास्त्रं की विधियों पर से जनता की आस्था हटाने में छुटे हुए थे। अतः वह्मभाचार्य्य ने अपने 'पृष्टि मार्ग' का प्रवर्त्तन बहुत कुछ देश-काल देखकर किया।

वल्लभाचार्यंजी के मुख्य ग्रंथ ये हैं—(१) पूर्व-मीमांसा भाष्य (२) उत्तरमीमांसा या ब्रह्मसूत्र भाष्य जो अग्रुप्तभाष्य के नाम से प्रसिद्ध है। इनके शुद्धा- देतवाद का प्रतिपादक यही प्रधान दार्शनिक ग्रंथ है (३) श्रीमद्भागवत की सूक्ष्म टीका तथा सुनोधिनी टीका (४) तत्त्वदीपनिगंध तथा (५) सोलह छोटे छोटे प्रकरण-ग्रंथ। इनमें से पूर्व-मीमांसा भाष्य का बहुत थोड़ा सा श्रंश मिलता है। 'अग्रुप्ताष्य' आचार्यंजी पूरा न कर सके थे। अतः श्रंत के डेढ़ अध्याय उनके पुत्र गोसाई विहलनाथ ने लिखकर ग्रंथ पूरा किया। भागवत की सूच्म टीका नहीं मिलती; सुनोधिनी का भी कुछ ही श्रंश मिलता है। प्रकरण-ग्रंथों मे 'पुष्टि- प्रवाह-मर्थादा' नाम की पुस्तक मूलचंद तुलसीदास तेलीवाला ने संपादित करके प्रकाशित कराई है।

रामानुजाचार्यं के समान वर्लमाचार्यं ने भी मारत के बहुत से भागों में पर्याटन ग्रौर विद्वानों से शास्त्रार्थं करके अपने मत का प्रचार किया था। ग्रांत में ग्रपने उपास्य श्रीकृष्ण की जन्मभूमि में जाकर उन्होंने ग्रपनी गद्दी स्थापित की ग्रौर ग्रपने शिष्य पूरनमल खत्री द्वारा गोवर्द्धन पर्वत पर श्रीनाथजी का बड़ा भारी मदिर निर्माण कराया तथा सेवा का बड़ा भारी मंडान बॉधा। वल्लम-संप्रदाय में जो उपासना-पद्धति या सेवा-पद्धित ग्रह्ण की गई उसमें भोग-राग तथा विलास की प्रभूत सामग्री के प्रदर्शन की प्रधानता रही। मंदिरों की प्रशंसा ''केसर की चिक्कयाँ चलें हैं'' कहकर होने लगी। भोग-विलास के इस ग्राकर्षण का ग्रभाव सेवक-सेविकाओं पर कहाँ तक ग्रच्छा पड़ सकता था। जनता पर

चाहे जो प्रभाव पड़ा हो पर उक्त गद्दी के भक्त शिंब्यों ने सुंदर सुंदर पदों द्वारा जो मनोहर प्रेम-संगीत-घोरा बहाई उसने सुरक्ताते हुए हिंदू-जीवन को सरस श्रीर प्रफल्ल किया। इस संगीत-घारा में दूसरे संप्रदायों के कृष्ण भक्तों ने भी पूरा योग दिया।

सब संप्रदायों के कुष्णभक्त भागवत मे वर्णित कृष्ण की वनलीला को ही लेकर चले क्योंकि उन्होंने अपनी प्रेमलच्ला मिक्त के लिये कृष्ण का मंधुर रूप ही पर्याप्त समसा। महत्त्व की भावना मे उत्पन्न श्रद्धा या पूष्य बुद्धि का अवयव छोड़ देने के कारण कृष्ण के लोक-रच्चक और धर्मसंस्थापक स्वरूप को सामने रखने की आवश्यकता उन्होंने न समसी। भगवान के धर्मस्वरूप को इस प्रकार किनारे रख देने से उसकी और आकर्षित होने और आकर्षित क'ने की प्रवृत्ति का विकास कृष्णभक्तों में न हो पाया। फल यह हुआ कि कृष्णभक्त कवि अधिकंतर फुटकल श्रंगारी पदो की रचना मे ही लगे रहे। उनकी रचनाओं मे न तो जीवन के अनेक गंभीर पद्यों के मार्मिक रूप स्कृरित हुए, न अनेकरूपता आई। श्रीकृष्ण का इतना चरित ही उन्होंने न लिया जो खंड-काव्य, महाकाव्य आदि के लिये पर्याप्त होता। राधाकृष्ण की प्रेमलीला ही सबने गाई।

भागवतधर्म का उदय यद्यपि महाभारत-काल में ही हो चुका था श्रीर श्रवतारों की भावना देश में बहुत प्राचीन काल से चली श्राती थी पर वैज्यावधर्म के सांप्रदायिक स्वरूप का संघटन दिल्ला में ही हुशा। वैदिक परंपरा के श्रनुकरण पर श्रनेक संहिताएँ, उपनिषद्, स्त्रग्रंथ इत्यादि तैयार हुए। श्रीमद्भागवत में श्रीकृष्ण के मधुर रूप का विशेष वर्णन होने से भक्तिक्षेत्र में गोपियों के ढंग के प्रेम का, माधुर्य्य मान का, रास्ता खुला। इसके प्रचार में दिल्ला के मंदिरों की देवदासी प्रथा विशेष रूप में सहायक हुई। माता पिता लड़िकयों को मंदिरों में चढ़ा श्राते थे जहाँ उनका विवाह भी ठोकुरजी के साथ हो जाता था। उनके लिये मंदिर में प्रतिष्ठित भगवान की उपसिना पति-रूप में विधेय थी। इन्हीं देवदासियों में कुछ प्रसिद्ध मितनें भी हो गई हैं।

दित्त में अंदाल इंसी प्रकार की एक प्रसिद्ध भक्तिन ही गई हैं जिनका जन्म संवत् ७७३ में हुन्ना था। श्रदाल के पट द्रविड़ भाषा में 'तिहेंपावह' नामक पुस्तक में मिलते है। ग्रंदाल एक खल पर कहती है- 'ग्रंव में पूर्ण योवन की प्राप्त हूँ ग्रीर खामी कृष्ण के ग्रांतिरिक्त ग्रीर किसी को ग्रंपना पित नहीं बना सकती।" इस भिंव की उपासना यदि कुछ दिन चले तो उसमें ग्रं हा ग्रीर रहस्य की प्रवृत्ति हो ही जायंगी। रहस्यवादी स्फियो का उल्लेख ऊपर हो चुका है जिनकी उपासना भी 'माध्रय्य भाव' की थी। मुसलमानी जमाने में इन स्फियो का प्रमाव देश की भिक्ति-भावना के स्वरूप पर बहुत कुछ पड़ा। 'माध्रय्य भाव' को ग्रोत्साहन मिला। माध्रय्य भाव की जो उपासना चली ग्रा रही थी उसमें स्फियो के प्रमाव से 'श्राभ्यंतर मिलन', 'मूच्छी', 'उन्माद' ग्रादि की भी रहस्यमयी योजना हुई। मीरावाई ग्रीर चैतन्य महाप्रमु दोनो पर स्फियों का प्रभाव पात्रा जाता है।

सूरदासजी स्रदासजी का वृत "चौरासी वैष्णवों की वार्त" से केवल इतना ज्ञात होता है कि वे पहले गऊघाटं ( आगरे और मधुरा के वीच ) पर एक साधु या स्वामी के स्वरूप मे रहा करते थे और शिष्य किया करते थे । गोवर्द्धन पर श्रीनाथजी का मंदिर बन जाने के पीछे, एक बार वहाभाचार्य्य की गऊघाट पर उतरे तब स्रदास उनके दर्शन को आए और उन्हें अपना बनाया एक पद गाकर सुनाया । आचार्य्य ने उन्हें अपना शिष्य किया और मागवत की कथाओं को गाने योग्य पदों मे करने का आदेश दिया । उनकी सची मिक और पद रचना की निपुणता देख वहाभाचार्य जी ने उन्हें अपने श्रीनाथजों के मंदिर की कीर्चन सेवा सोपी । इस मदिर को पूरनमल खत्री ने गोवर्द्धन पर्वत पर सवत् १५७६ में पूरा बनवा कर खड़ा किया था । मंदिर पूरा होने के ११ वर्ष पीछे अर्थात् संवत् १५८७ में वहाभाचार्य जी की मृत्यु हुई ।

श्रीनाथजी के मंदिर निर्माण के थोड़ा ही पीछे स्रदासजी वल्लम-संप्रदाय में श्राए, यह 'चौरासी वैञ्णवो की वार्ता' के इन शब्दों से स्पष्ट हो जाता है—

"श्रौरहु पद गाए तब श्रीमहाप्रभुजी श्रपने मन में त्रिचारे जो श्रीनाथजी के यहाँ श्रौर तो सब सेवा को मंडान भयो है, पर कीर्त्तन को मंडान नाहीं कियो है; तातें श्रंब सुरदास को दीजिए।"

श्रतः संवत् १५८० के श्रास-पास सूर्यासजी वल्लभाचार्य के शिष्य हुए होगे श्रीर शिष्य होने के कुछ ही पीछे उन्हें कीर्त्तन सेवा मिली होगी 1 तब से वे चरावर गोवर्द्धन पर्वत पर ही मंदिर की सेवा मे रहा करते थे, इसका स्पष्ट ग्रामास 'स्रसारावली' के मीतर मौजूद है। तुलसीदास के -प्रसंग में हम कह त्राए है कि मक्त लोग कभी कभी किसी ढंग से अपने को अपने इष्टदेव की कथा के भीतर डाल कर उनके चरणों तक अपने पहुँचने की मावना करते हैं। तुलसी ने तो अपने को कुछ प्रच्छन्न रूप में पहुँचाया है, पर सूर ने प्रकट रूप में। कृष्ण-जन्म के उपरांत नंद के घर बराबर आनंदोत्सव हो रहे हैं। उसी बीच एक दाढी आकर कहता है—

नंद जू मेरे मन श्रानंद भयो, हों गोवर्द्धन तें श्रायो। तुम्हरे पुत्र भयो, मैं सुनिकै श्रति श्रातुर उठि धायो॥

जब तुम मदनमोहन करि टेरों, यह सुनि के घर जाउँ। हो तों तेरे घर को ढांड़ी, सूरदास मेरो नाउँ।

वल्लभाचार्यं की के पुत्र गोसाई विद्यलनाथ के सामने गोवर्द्धन की तलहरों के पारसों ली ग्राम में स्रदास की मृत्यु हुई, इसका पता भी उक्क 'वार्ता' से लगता है। गोसाई विद्यलनाथ की मृत्यु सं० १६४२ में हुई। इसके कितने पहले स्रदास का परलोकवास हुत्रा, यह निश्चित रूप से नहीं कहा जा सकता।

'सूरसागर' समाप्त करने पर सूर ने जो 'सूरसागर-सारावली' लिखी है उसमें ग्रापनी ग्रावस्था ६७ वर्ष की कही है—

गुरु-परसाद होत यह दरसन सरसठ वरस प्रचीन ।

तालर्य यह कि ६७ वर्ष के कुछ पहले वे 'स्रसागर' समाप्त करं चुके थे। स्रसागर समाप्त होने के थोड़ा ही पीछे उन्होंने 'सारावली' लिखी होगी। एक ग्रीर ग्रंथ स्रदास का 'साहित्य-लहरी' है, जिसमें ग्रालंकारों ग्रीर नायिका मेदों के उदाहरण प्रस्तुत करनेवाले कूट पद हैं। इसका रचनाकाल स्र ने इस प्रकार व्यक्त किया है—

मुनि सुनि रसन के रस लेख। दसन गौरीनंद को लिखि सुवल संवत पेख।।

१--देखो ए० १३१।

इसके त्रानुसार संवत् १६०७ मे 'साहित्य-लहरी' समात हुई। यह तो मानना ही पड़ेगा कि साहित्य-क्रीड़ा का यह ग्रंथ 'स्रसागर' से छुट्टी पाकर ही सूर ने संकलित किया होगा। उसके दो वर्ष पहले यदि 'स्रसारावली' की रचना हुई, तो कह सकते हैं कि सवत् १६०५ मे स्रदासजी ६७ वर्ष के थे। त्राव यदि उनकी त्रायु ८० या ८२ वर्ष की माने तो उनका जन्मकाल सं० १५४० के त्रासपास तथा मृत्युकाल सं० १६२० के त्रासपास ही त्रानुमित होता है।

'साहित्य-लहरी' के श्रंत में एक पद है जिसमे सूर अपनी वंशपरंपरा देते हैं। उस पद के श्रनुसार सूर पृथ्वीराज के किन चंदबरदाई के वशज ब्रह्ममङ थे। चंदकिन के कुल में हरीचंद हुए जिनके सात पुत्रों में सबसे छोटे सूरजदास या सूरदास थे । शेष ६ भाई जब मुसलमानों से युद्ध करते हुए मारे गए तब श्रंधे सूरदास बहुत दिनों तक इघर-उधर भटकते रहे। एक दिन ने कुएँ में गिर पड़े श्रोर ६ दिन उसी में पड़े रहें। सातवे दिन कृष्ण भगवान उनके सामने प्रकट हुए श्रोर उन्हें दृष्टि देकर श्रपना दर्शन दिया। भगवान ने कहा कि दिल्लाण के एक प्रवल ब्राह्मण-कुल द्वारा शत्रुश्रों का नाश होगा श्रोर तू सब निवाशों में निपुण होगा। इस पर स्रदास ने वर माँगा कि जिन श्रांखों से मैंने श्रापका दर्शन किया उनसे श्रव श्रोर कुछ न देखूँ श्रोर सदा श्रापका भजन करूँ। कुएँ से जब भगवान ने उन्हें बाहर निकाला तब वे ख्यों के त्यों श्रंधे हो गए श्रोर बज में श्राकर भजन करने लगे। वहाँ गोसाईजी ने उन्हें 'अष्ट छाप' में लिया।

हमारा त्रानुमान है कि 'साहित्य-लहरी' में यह पद पीछे किसी भाट के द्वारा जोड़ा गया है। यह पंक्ति ही

'प्रबल दिन्छन विप्रकुल तें सन्नु ह्वेहै नास'

इसे सूर के बहुत पीछे की रचना वंता रही है। 'प्रचल दिन्छन विप्रकुल' से साफ पेशवात्रों की त्रोर संकेत है। इसे खींचकर त्राध्यात्म पक्ष की ग्रोर मोड़ने का प्रयत्न न्यर्थ है।

९—देखो ५० ४५ पर चंद का वंशवृक्षे।

सारांश यह कि हमे स्रदास का जो थोड़ा सा. वृत्त 'चौरासी वैक्णवो की वार्ता' में मिलता है उसी पर संतोष करना पड़ता है। यह 'वार्ता' भी यद्यपि वल्लभा- चार्यंजी के पौत्र गोकुलनाथजी की लिखी कही जाती है, पर उनकी लिखी नहीं जान पड़ती। इसमें कई जगह गोकुलनाथजी के श्रीमुख से कही हुई बातों का बड़े ग्रादर ग्रीर सम्मान के शब्दों में उल्लेख है ग्रीर वल्लभाचार्यंजी की शिष्या न होने के कारण मीराबाई को बहुत खुरा भला कहा गया है ग्रीर गालियाँ तक दी गई हैं। रंगढग से यह वार्ता गोकुलनाथजी के पीछे उनके किसी गुजराती शिष्य की रचना जान पड़ती है।

. 'भक्तमाल' मे सूरदास के संबंध में केवल एक यही छप्पय मिलता है-

डिक चोज श्रनुप्रास बरन-श्रह्थिति श्रित भारी। बचन प्रीति निर्वाह श्रर्थ श्रद्भुत तुकधारी॥ प्रतिबिंबित दिवि दिष्टि, हृदय हरिलीला भासी।, जनम करम गुनरूप सबै रसना परकासी॥ विमल बुद्धि,गुन श्रीर की जो यह गुन श्रवनि धरै। सूर-श्रदित सुनि कौन कवि जो नहिं सिर चालन करै॥

इस छप्पय में सूर के ग्रंधे होने भर का संकेत है जो परंपरा से प्रसिद्ध चला ग्राता है।

जीवन का कोई विशेष प्रामाणिक दृत न पाकर इधर कुछ लोगो ने सूर के समय के ज्ञासपाम के किसी ऐतिहासिक लेख मे जहाँ कहीं सूरदास नाम मिला है वहीं का दृत्त प्रसिद्ध सूरदास पर घंटाने का प्रयत्न किया है। ऐसे दो उल्लेख लोगो को मिले है—

(१) 'ग्राईन ग्रक्बरी' में ग्रक्बर के दरबार में नौकर गवैयों, बीनकारों ग्रादि कलावंतों की जो फिहरिस्त है उसमें बाबा रामदास ग्रीर उनके वेटे स्रदास दोनों के नाम दर्ज है। उसी ग्रंथ में यह भी लिखा है कि सब कलावंतों की सात मंडलियाँ बना दी गई थीं। प्रत्येक मंडली सप्ताह में एक बार दरबार में हाजिर होकर बादशाह का मनोरंजन करती थी। ग्रक्बर संवत् १६१३ में गद्दी पर बेठा। हमारे स्रदास संवत् १५८० के ग्रासपास ही बल्लभाचार्यंजी के शिष्य

हो गए थे और उसके पहले भी विरक्त साधु के रूप मे गुक्कघाट पर रहा करते थे। इस दशा में संवत् १६१३ के बहुत बाद दरवारी नौकरी करने कैसे पहुँचे श्रितः 'ग्राईन ग्रकवरी' के सूरदास ग्रीर सूरसाग्र के सूरदास एक ही व्यक्ति नहीं ठहरते।

(२) 'भुशियात अञ्जुलफजल' नामक अञ्जुलफजल के पत्रो का एक संग्रह है जिसमे बनारस के किसी संत स्रदास के नाम अञ्जुलफजल का एक पत्र है। बनारस का करोड़ी इन स्रदास के साथ अञ्जा बरताव नहीं करता था इससे उसकी शिकायत लिखकर इन्होंने शाही दरबार में मेजी थी। उसी के उत्तर में अञ्जुलफजल का पत्र है। बनारस के ये स्रदास बादशाह से इलाहाबाद में मिलने के लिये इस तरह बुलाए गए हैं—

"हजरत वादशाह इलाहावाद में तशरीफ लाऍगे। उम्मीद है कि आप भी शर्फ मुलाजमात से मुशर्रफ होकर मुरीद हकीकी होगे और खुदा का शुक्र है कि हजरत भी आपको इक शिनास जानकर दोस्त रखते है।" (फारसी का अनुवाद)

इन शब्दों से ऐसी ध्विन निकलती है कि ये कोई ऐसे सत थे जिनके या कार के 'दीन इलाही' में 'दीव्वित होने की समावना अब्बुलफ जल समझता या । संभव है कि ये कवीर के अनुयायी कोई सत हों। अकबर का दो बार इलाहाबाद जाना पाया जाता है। एक तो संवत् १६४० में, फिर संवत् १६६१ में। पहली यात्रा के समय का लिखा हुआ भी यदि इस पत्र को माने तो भी उस समय हमारे सर का गोलोकवास हो चुका था। यदि उन्हें तब तक जीवित माने तो वे १०० वर्ष के ऊपर रहे होगे। मृत्यु के इतने समीप आकर वे इन सब कमोलों में क्यों पड़ने जायँगे, या उनके 'दीन इलाही' में दोव्वित होने की आशा कैसे की जायगी ?

श्रीवल्लभाचार्य्यजी के पीछे उनके पुत्र गोसाईं विद्यलनाथजी गदी पर वैठे। उस समय तक पुष्टिमार्गी कई किन बहुत से सुदर सुदर पदो की रचना कर चुके. थे। इससे गोसाई विद्यलनाथजी ने उनमें से ब्राठ सर्वोत्तम कवियों को चुनकर 'श्रष्टछाप' की प्रतिष्ठा की। 'अष्टछाप' के ब्राठ किन ये है—सूरदास, कुंभन-

दास, परमानंददास, कृष्णदास, छीतस्वामी, गोविंदस्वामी, चतुर्भुंबदास ग्रीर

कृष्णभिक्ति-परंपरा में श्रीकृष्ण की प्रेममयी मूर्ति को ही लेकर प्रेमतत्त्व की चड़े विस्तार के साथ व्यंजना हुई है; उनके लोकप त का समावेश उसमे नहीं है। इन कृष्णभक्तों के कृष्णं प्रेमोन्मत गोपिका थ्रो से घिरे हुए गोकुल के श्रीकृष्ण है। चड़े बड़े भूपालों के बीच लोक व्यवस्था की रत्ना करते हुए द्वारका के श्रीकृष्ण नहीं हैं। कृष्ण के जिस मधुर रूप को लेकर ये भक्त कवि चले है वह हास-विलास की तरंगों से परिपूर्ण अनंत सौदर्य का समुद्र है। उस सार्वभौमा प्रेमालंबन के सम्मुख मनुष्य का हृदय निराले प्रेमलोक में फूला फूला फिरत है। श्रतः इन कृष्णभक्त कवियों के संबंध में यह कह देना श्रावश्यक है कि ये श्रपने रंग में मस्त रहनेवाले जीव थे; तुलसीदासजी के समान लोकसंग्रह का भाव इनमे न था। समाज किघर जा रहा है, इस बात की परवा ये नहीं रखते थे, यहाँ तक कि ग्रपने भगवत्प्रेम की पुष्टि के लिये निस शृंगारमयी लोकोत्तर छटा ग्रौर त्रात्मोत्सर्ग की ग्रिमिन्यंजना से इन्होंने जनता को रसोन्मत्त किया, उसका लौकिक स्थूल दृष्टि रखनेवाले विपय-वासनापूर्ण जीवो पर कैसा प्रभाव पड़ेगा इसकी ग्रोर इन्होने ध्यान न दिया। जिस राधा ग्रौर कृष्ण के प्रेम को इन भक्तों ने अपनी गृढ़ातिगूढ़ चरम भक्ति का व्यंजक बनाया उसको लेकर आगे के कवियो ने शृंगार की उन्मादकारिएी उक्तियो से हिंदी-काव्य को भर दिया ।

कृष्णचिरत के गान में गीत-काव्य की जो घारा पूरत में जयदेव और विद्यापित ने बहाई उसी का ग्रवलंबन त्रज के मक्त कियों ने भी किया। आगे चलकर ग्रलंकार काल के कियों ने ग्रपनी श्रंगारमयी मुक्तक कियों के लिये राघा ग्रौर कृष्ण का ही प्रेम लिया। इस प्रकार कृष्ण-संबंधिनी कियता का स्फुरण मुक्तक के च्रेत्र में ही हुग्रा, प्रबंध च्रेत्र में नहीं। बहुत पीछे संवत् १८०६ में त्रजवासीदास ने रामचरितमानस के ढंग पर दोहा चौपाइयों में प्रबंध कात्र्य के रूप में कृष्णचरित वर्णन किया, पर ग्रंथ बहुत साधारण कोटि का हुग्रा ग्रौर उसका वैसा प्रसार न हो सका। कारण स्पष्ट है। कृष्णमक्त कियों ने

श्रीकृष्ण भगवान् के चिरत का जिंतना श्रंश लिया वह एक श्रन्छे प्रवंघ-काव्य के लिये पर्याप्त न था। उसमे मानव-जीवन, की वह श्रनेकरूपता न थी जो एक श्रन्छे प्रवंध-काव्य के लिये श्रावश्यक है। कृष्णभक्त कियों की परंपरा श्रपने इष्टदेव की केवल बाललीला श्रीर योवनलीला लेकर ही श्रग्रसर हुई जो गीत श्रीर मुक्तक के लिये ही उपयुक्त थी। मुक्तक के दोत्र में कृष्णभक्त कियों तथा श्रालंकारिक कियों ने श्रंगार श्रीर वात्सल्य रसो को पराकाष्ठा पर पहुँचा दिया इसमें कोई संदेह नहीं।

पहले कहा गया है कि श्रीवझभाचार्यंजी की श्राज्ञा से स्रदासजी ने श्रीमद्भागवत की कथा को पदों में गाया। इनके स्रसागर में वास्तव में भागवत के दशम स्कंध की कथा ही ली गई है। उसी को इन्होंने विस्तार से गाया है। रेष स्कधों की कथा संदोपतः इतिवृत्त के रूप में थोड़े से पदों में कह दी गई है। स्रसागर में कृष्णजन्म से लेकर श्रीकृष्ण के मथुरा जाने तक की कथा श्रात्यंत विस्तार से फुटकल पदों में गाई गई है। मिन्न मिन्न लीलाश्रों के प्रसंग लेकर इस सच्चे रसमग्न किन ने श्रत्यत मधुर श्रीर मनोहर पदों की माड़ी सी बाँध दी है।, इन पदों के सग्नध में सबसे पहली बात ध्यान देने की यह है कि चलती हुई व्रजभाषा में सबसे पहली साहित्यिक रचना होने पर भी ये इतने सुडील श्रीर परिमार्जित हैं। यह रचना इतनी प्रगल्म श्रीर काञ्यांगपूर्ण है कि श्रागे होनेवाली किन्यों की श्रांगार श्रीर वात्सल्य की उक्तियाँ स्र की जुठी सी जान पडती हैं! श्रतः स्रसागर किसी चली श्राती हुई गीतकाव्य परंपरा का—चाहे वह मौखिक ही रही हो—पूर्ण विकास सा प्रतीत होता है।

गीतो की परपरा तो सभ्य ग्रसभ्य सब जातियों में श्रात्यत प्राचीन काल सें चली ग्रा रही है। सभ्य जातियों ने लिखित साहित्य के भीतर भी उनका समावेश किया है। लिखित रूप में श्राकर इनका रूप पंडितों की काव्य-परंपरा की रूढ़ियों के श्रमुसार बहुत कुछ बदलं जाता है। इससे जीवन के कैसे कैसे योग सामान्य जनता का मर्म स्पर्श करते श्राप्ट हैं श्रीर भाषा की किन किन पद्धतियों पर वे श्रपने गहरे भावों की व्यजना करते श्राप्ट हैं, इसका ठीक पता हमें बहुत काल से चले श्राते हुए मौखिक गीतों से ही लग सकता है। किसी

देश की काव्यधारा के मूल प्राष्ट्रतिक स्वरूप का परिचय हमे चिरकाल से चले आते हुए इन्ही गीतों से मिल सकता है। घर घर प्रचलित स्त्रियों के घरेलू गीतों में शृंगार और करुण दोनों का बहुत स्वामाविक विकास हम पाएँगे। इसी प्रकार आल्हा, कड़खा आदि पुरुपों के गीतों में बीरता की व्यंजना की सरल स्वामाविक पद्धति मिलेगी। देश की आंतर्वेत्तिनी मूल भावधारा के स्वरूप के ठीक ठीक परिचय के लिये ऐसे गीतों का पूर्ण संग्रह बहुत आवश्यक है। पर इस संग्रह-कार्य्य में उन्हीं का हाथ लंगाना ठीक है जिन्हें भारतीय संस्कृति के मार्मिक स्वरूप की परख हो और जिनमें पूरी ऐतिहासिक दृष्टि हो।

स्त्रियों के बीच चले त्राते हुए बहुत पुराने गीतों को ध्यान से देखने पर पता लगेगा कि उनमें स्वकीया के ही प्रेम की सरल गंभीर व्यंजना है। परकीया-प्रेम के जो गीत हैं वे कृष्ण त्रीर गोपिकात्रों की प्रेम-लीला को ही लेकर चले हैं, इससे उनपर भिक्त या धर्म का भी कुछ रंग चढ़ा रहता है। इस प्रकार के मौखिक गीत देश के प्रायः सब भागों में गाए जाते थे। मैथिल कृबि विद्यापित (संवत् १४६०) की पदावली में हमें उनका साहित्यक रूप मिलता है। जैसा कि हमं पहले कह त्राए हैं, सर के श्रंगारी पदों की रचना बहुत कुछ विद्यापित की पद्धति पर हुई है। कुछ पदों के तो भाव भी बिलकुल मिलते है; जैसे—

श्रनुखन माधव साधव सुमिरइत सुंदरि भेलि मधाई। श्रो निज भाव सुभावहि विसरल श्रपने गुन लुवधाई॥

× × ×

भोरहि सहचिर कातर दिठि हेरि छल छल लोचन पानि ।

श्रमुखन राधा राधा रटइत श्राधा श्राधा बानि ॥

राधा सयँ जब पनितिह माधव, माधव सयँ जब राधा ।

दारुन प्रेम तबहि नहि टूटत बाढ़त विरह क बाधा ॥

दुहु दिसि दारु दहन जइसे दगधइ, श्राकुल कीट-परान ।

ऐसन बह्नम हेरि सुधामुखि कबि विद्यापित भान ॥

ं इस पद का भावार्थ यह है कि प्रतिच् ए कृष्ण का स्मरण करते करते राधा कृष्ण रूप हो जाती हैं ग्रीर ग्रपने को कृष्ण समक्तकर राधा के वियोग मे 'राधा राधा' रटने लगती हैं। फिर जब होश में आती हैं तब कृष्ण के विरह से संतप्त होकर फिर 'कृष्ण कृष्ण' करने' लगती हैं। इस प्रकार अपनी सुध में रहती हैं तब भी, नहीं रहती हैं तब भी, दोनो अवस्थाओं में उन्हें विरह का ताप सहना पड़ता है। उनकी दशा उस लंकड़ी के भीतर के कीडे की सी रहती है जिसके दोनों छोरो पर आग लगी हो। अब इसी भाव का सूर का यह पद देखिए—

सुनी स्थाम ! यह बात श्रीर 'कोउ क्यों समकाय कहै। दुहुँ दिसि की।रित बिरह बिरहिनी कैसे कै जो सह ॥ जब राधे, तब ही मुख 'माधों माधों' रटित रहे। जब माधों है जाति, सकल तनु राधा बिरह दहे॥ उभय श्रग्र दव दारुकीट ज्यों सीतलताहि चहै। सुरदास श्रित बिकल बिरहिनी कैसेहु सुख न लहै॥

( सूरसागर, पृ० ५६४, वेंकटेश्वर )

'सूरसागर' में जगह जगह दृष्टिकूट वाले पद मिलते हैं। यह भी विद्यापित , का अनुकरण है। 'सारंग' शब्द को लेकर सूर ने कई जगह कूट पद कहे है। विद्यापित की पदावली में इसी प्रकार का एक कूट देखिए—

> सारंग नयन, बयन पुनि सारंग, सारंग तसु समधाने। सारंग उपर उगल दस सारंग केलि करिथ मधु पाने॥ ् •

पिन्छिमी हिंदी बोलनेवाले सारे प्रदेशों में गीतों की भाषा बन ही थी। दिल्ली के ग्रास-पास भी गीत बनमाषा में ही गाए जाते थे, यह हम खुसरों (संवत् १३४०) के गीतों में दिखा ग्राए है। कबीर (संवत् १५६०) के प्रसंग में कहा जा खुका है कि उनकी 'साखी' की भाषा तो 'सधुकड़ी' है, पर पदों की भाषा काव्य में प्रचलित बनभाषा है। यह एक पद तो कबीर ग्रीर सूर दोनों की रचनाग्रों के भीतर ज्यों का त्यों मिलता है— '

है हरिभजन को परवाँन। नीच पावै ऊँच पदवी, वाजते नीसान।
, भजन को परताप ऐसो, तिरे जल पाषान।
प्रथम भील, प्रजाति गनिका, चढे जात विवाँन॥
नवलख तारा चछै मंडल, चछै ससहर भान।
दास धू कौं श्रटल पदवी राम को दीवान।

निगम जाकी साखि बोलें कथें संत सुजान। जन कबीर तेरी सरिन श्रायो, राखि खेहु भगवान॥ (कबीर ग्रंथावली, पृ० १९०)

है हरि-भजन को परमान । नीच पावै उँच पदवी, बाजते नीसान । भजन को परताप ऐसो जल तरै पाषान । ग्रजामिंल श्ररु भील गनिका चढे जात विमान । चलत तारे सकल मंडल, चलत सिस ग्ररु भान । भक्त ध्रुव को श्रटल पदवी राम को दीवान । निगम जाको सुजस गावत, सुनत संत सुजान । सूर हरि की सरन' श्रायौ, राखि ले भगवान ॥

( सूरसागर, पृ० १९, वेंकटेश्वर )

कत्रीर की सबसे प्राचीन प्रति में भी यह पद मिलता है, इससे नहीं कहा जा सकता कि सूर की रचनात्रों के भीतर यह कैसे पहुँच गया।

राधाकृष्ण की प्रेमलीला के गीत सूर के पहले से चले त्राते थे, यह तो कहा ही जा चुका है। वैज् बावरा एक प्रसिद्ध गवैया हो गया है जिसकी ख्याति तानसेन के पहले देश मे फैळी हुई थी। उसका एक पद देखिए—

मुरली बजाय रिकाय लई मुख मोहन तें। गोपी रीक्ति रही रसतानन सों सुध्रब्ध्य सब बिसराई। धुनि सुनि मन मोहे, मगन भई देखत हरि-म्रानन। जीव जंतु पसु पंछी सुर नर मुनि मोहे, हरे सब के प्रानन। वैजू वनवारी वंसी म्रधर धरि बृंदाबन-चंद बस किए सुनत ही कानन॥

जिस प्रकार रामचरित गान करनेवाले भक्त किवयों मे गोस्वामी तुलधी-दासजी का स्थान सर्वश्रेष्ठ है उसी प्रकार कृष्ण चरित गानेवाले भक्त किवयों में महात्मा सूरदासजी का । वास्तव में ये हिंदी काव्य-गगन के सूर्य और चंद्र है। जो तन्मयता इन दोनों भक्तशिरोमिण किवयों की वाणी में पाई जाती है वह ग्रन्य किवयों में कहाँ ? हिंदी-काव्य इन्हीं के प्रभाव से ग्रमर हुग्रा; इन्हीं की सरसता से उसका स्रोत सूखने न प्राया। सूर की स्तुति मे, एक संस्कृत श्लोक के भाव को लेकर यह दोहा कहा गया है—

उत्तम पद कवि गंग के, किविता को बिल बीर। केशव श्रर्थ गॅभीर को, सूर तीन गुन धीर॥ इसी प्रकार यह दोहा भी बहुत प्रसिद्ध है— किथों सूर को सर लग्यो, किथों सूर को पीर। किथों सूर को पद लग्यो, बेध्यो सकत सरीर॥

यद्यपि तुल्सी के समान सूर का काव्य-चेत्र इतना व्यापक नहीं कि उसमें जीवन की भिन्न भिन्न दशाश्रों का समावेश हो पर जिस परिमित पुर्य-भूमि में उनकी वाणी ने संचरण किया उसका कोई कोना श्रद्धता न छूटा। श्रृंगार श्रीर वात्सल्य के चेत्र में जहाँ तक इनकी दृष्टि पहुँची वहाँ तक श्रीर किसी किव की नहीं। इन दोनों चेत्रों में तो इस महाकिव ने मानो श्रीरों के लिये कुछ छोड़ा ही नहीं। गोस्वामी तुलसीदासजी ने गीतावली में वाललोला को इनकी देखादेखी बहुत श्रिषक विस्तार दिया सही पर उसमें बाल-सुलम भावों श्रीर चेष्टाश्रों की वह प्रचुरता नहीं श्राई, उसमें रूपवर्णन की ही प्रचुरता रही। बालचेष्टा के स्वाभाविक मनोहर चित्रों का इतना बड़ा मंडार श्रीर कहीं नहीं। दो चार चित्र देखिए—

- (१) काहे को आरि करत मेरे मोहन! यों तुम आँगन लोटी? जो माँगहु सो देहुँ मनोहर, यहै बात तेरी खोटी॥ सूरदास को ठाकुर ठाढ़ो हाथ लकुट लिए छोटी॥
- ( २ ) सोभित कर नवनीत लिए।

घुदुरुन चलत रेनु-वन-मंडित, मुख दिध लेप किए ॥

(३) सिखवत चलन जसोदा मैया।

श्ररबराय कर पानि गहावति, डगमगाय धरै पैयाँ॥

( ४ ) पाहुनि करि दै तनक मह्यो ।

श्रारि करै मनमोहन मेरो, श्रंचल श्रानि गह्यो॥ न्याकुल मथत मथनियाँ रीति, दिध भ्वें दरिक रह्यो॥

बालकों के स्वाभाविक भावों की व्यजना के न जाने कितने सुंदर पद भरे पड़े हैं। 'स्पर्का' का कैसा सुंदर भाव इस प्रसिद्ध पद में त्राया है—

मैया कवहिं बढेगी चोटी ?

कितिक बार मोहिं दूध पियत भई, यह अजहूँ है छोटी। तू जो कहति 'बल' की बेनी ज्यों ह्वेहै लाँबी मोटी॥ इसी प्रकार बालको के च्लोभ के ये वचन देखिए --

" खेलत में को कांको गोसैयाँ ?

जाति पाँ ति हम 'तें कछु नाहि, ने बसत तुम्हारी छैयाँ ? श्रिति श्रिधकार जनावत यातें, श्रिधिक तुम्हारे हैं कछु गैयाँ ॥

वात्सल्य के समान ही शृंगार के संयोग श्रौर वियोग दोनो पत्तों का इतना प्रचुर विस्तार श्रौर किसी किव मे नहीं। गोकुल मे जब तक श्रीकृष्ण रहे तब तक का उनका सारा जीवन ही संयोग-पत्त है। दानलीला, माखनलीला, चीरहरण-लीला, रासलीला श्रादि न जाने कितनी लीलाश्रो पर सहस्रो पद्भरे पड़े है। राधाकृष्ण के प्रेम के प्रादुर्भाव की कैसी स्वांभाविक परिस्थितियों का चित्रण हुश्रा है, यही देखिए—

- (क) करि क्यो न्यारी, हरि श्रापिन गेयाँ। नहिं न बसात लाल कछु तुमसों सबै ग्वाल इक ठैयाँ
- (ख) घेनु दुहत श्रित ही रित बाढ़ी। एक धार दोहिन पहुँचावत, एक धार जहँ प्यारी ठाढी॥ सोहन कर तें धार चलति पय मोहिन-सुख श्रित ही छिब बाढ़ी।

शृंगार के श्रंतर्गत भावपत्त श्रौर विभावपत्त दोनों के श्रत्यंत विस्तृत श्रौर श्रन्टे वर्णन इस सागर के भीतर लहरें मार रहे हैं। राधाकृष्ण के रूप-वर्णन में ही सैकड़ों पद कहें गए हैं जिनमें उपमा, रूपक श्रौर उत्प्रेत्ता श्रादि की अनुरता है। श्राँख पर ही न जाने कितनी उक्तियाँ हैं; जैसे—

देखि री ! हिर के चंचल नैन ।
खंजन मीन मृगज चपलाई, निहं पटतर एक सैन ॥
रिजवदल इंदीवर, शतदल, कमल कुशेशय जाति ।
निसि मुद्दित प्रातिह वे बिगसत, ये बिगसे दिन राति ॥
श्रक्त श्रसित सित सलक पंलक प्रति, को बरनै उपमाय ।
मानो सरस्वित गंग जसुन मिलि श्रागम कीन्हों श्राय ॥

नेत्रा प्रति उपालंभ भी कहीं कहीं बड़े मनोंहर हैं—

मेरे नैना विरह की वेल वई । सींचत नैन-नीर के, सजनी ! मूल पतार गई। विगसति लता सुभाय श्रापने छाया सघन भई। श्रव कैसे निरुवारों, सजनी ! सब तन पसिर छुई॥

श्रॉल तो श्रॉल; कृष्ण की मुरली तक में प्रेम के प्रभाव से गोपियों को ऐसी सजीवता दिखाई पडती है कि वे श्रपनी सारी प्रगल्भता उसे कोसने में खर्च कर देती हैं—

मुरली तऊ गोपालहिं भावति ।
सुन री सखी ! जदिप नद्दनंदिं नाना भाँति नचावति ॥
, राखित एक पायँ ठाढ़े करि, श्रित श्रिधकार जनावति ।
श्रापुन पौढि श्रधर-सज्जा पर करपछ्ठव सों पद पछुटावित ।
श्रक्तटी कुटिल कोप नासा पुट हम पर कोपि कॅपावित ॥

कालिंदी के कूल पर शरत् की चॉदनी में होनेवाले राम की शोमा का क्या कहना है, जिसे देखने के लिये सारे देवता आकर इकड़े हो जाते थे। सर ने एक न्यारे प्रेमलोक की आनंद-छटा अपने चंद नेत्रों से देखी है। कृष्ण के मधुरा चले जाने पर गोपियों का जो विरहसागर उमड़ा है उसमें मझ होने पर तो पाठकों को वार-पार नहीं मिलता। वियोग की जितने प्रकार की दशाएँ हो सकती हैं सबका समावेश उसके भीतर है। कभी तो गोपियों को सध्या होने पर यह स्मरण आता है—

एहि बेरियाँ बन तें चित श्रावते । दूरिहें तें वह बेनु श्रधर धरि बारंवार बजावते ॥

कभी वे श्रपने उजड़े हुए नीरस जीवन के मेल में न होने के कारण ू चंदावन के हरे-भरे पेड़ो को कोसती हैं—

> मधुवन ! तुम कत रहत हरे ? विरह-वियोग स्थामसुंदर के ठादे क्यो न जरे ? तुम हो निलज, लाज नहिं तुमको, फिर सिर पुहुप धरे ।

ससा स्यार श्रीर बन के पखेरू धिक धिक सबन करे ॥ कौन काज ठाढ़े रहे बन में, काहे न उकठि परे ?

परंपरा से चले त्राते हुए चंद्रोपालंभ त्रादि सब विषयो का विधान सूर के वियोग-वर्णन के भीतर है, कोई बात छूटी नहीं है।

सूर की बड़ी भारी विशेषता है नवीन प्रसंगों की उद्भावना। प्रसंगोद्भान्वना कश्नेवाली ऐसी प्रतिभा हम तुलसी में नहीं पाते। वाललीला श्रीर प्रेमलीला दोनों के श्रंतर्गत कुछ दूर तक चलनेवाले न जाने किनने छोटे छोटे मनोरंजक वृत्तों की कल्पना सूर ने की.है। जीवन के एक दोत्र के भीतर कथा-वस्तु की यह रमणीय कल्पना ध्यान देने योग्य है।

राधाकृष्ण के प्रेम को लेकर कृष्णभक्ति की जो काव्यधारा चली उसमें लीलापन्न अर्थात् बाह्यार्थ-विधान की प्रधानता रही है। उसमें केलि, विलास, रास, छेड़छाड़, मिलन की युक्तियों आदि बाहरी बातों का ही विशेष वर्णन है। प्रेमलीन हृदय की नाना अनुभूतियों की व्यजना कम है। वियोग-वर्णन में कुछ संचारियों का समावेश मिलता है, पर वे रूढ़ और परंपरागत है, उनमें नूतन उद्धावना बहुत थोड़ी पाई जाती है। अमरगीत के अंतर्गत अलबत सूर ने आम्यंतर पन्न का भी विस्तृत उद्धाटन किया है। प्रेमदशा के भीतर की न जाने कितनी मनोवृत्तियों की व्यजना गोपियों के बचनों द्वारा होती है।

'सूरसागर का सबसे मर्मस्पर्शी श्रौर वाग्वैदग्ध्यपूर्ण श्रंश 'भ्रमरगीत' है जिसमें गोपियों की वचनवकता श्रत्यंत मनोहारिणी है। ऐसा सुंदर उपालंभ-काव्य श्रौर कहीं नहीं मिलता। उद्धव तो श्रपने निर्गुण ब्रह्मज्ञान श्रौर योग-कथा द्वारा गोपियों को प्रेम से विरत करना चाहते हैं श्रौर गोपियाँ उन्हें कभी पेट भर बनाती है, कभी उनसे श्रपनी विवशता श्रौर दीनता का निवेदन करती है। उद्धव के बहुत बकने पर वे कहती है—

उधी ! तुम श्रपनो जत्न करों। हित की कहत कुहित की लागै, किन बेकाज ररी ? जाय करों उपचार श्रापनो, हम जो कहति हैं जी की। कर्छू कहत कछुवै कहि डारत, धुन दैखियत नहिंगीकी॥ इस भ्रमरगीत का महत्त्व एक बात से और बढ़ गया है। भक्तशिरोमणि सूर ने इस्में सगुणोपासना का निरूपण बड़े ही मार्मिक ढंग से—हृदय की अनुभूति के आधार पर, तर्क पद्धित पर नहीं—किया है। सगुण निर्गुण का यह प्रसंग सूर अपंनी ओर से लाए है जिससे संवाद में बहुत रोचकता आ गई है। भावगत में यह प्रसंग नहीं है। सूर के समय में निर्गुण संत संप्रदाय की बाते जोर शोर से चल रही थीं। इसी से उपयुक्त स्थल देखकर सूर ने इस प्रसंग का समावेश कर दिया। जब उद्धव बहुत सा वाग्विस्तार करके निर्गुण ब्रह्म की उपासना का उपदेश बराबर देते चले जाते हैं, तब गोपियाँ बीच में रोककर इस प्रकार पूछती है—

निर्गुन कौन देस को बासी ?

मधुकर हैंसि समुक्ताय; सौंह दे वूक्तित साँच, न हाँसी।
ग्रीर कहती है कि चारो ग्रोर मासित इस सगुण सत्ता का मिषेध करके तू क्यो
व्यर्थ उसके अव्यक्त ग्रीर ग्रानिर्दिष्ट पत्त को लेकर यो ही बक बक करता है।

पुनिहै कथा कौन निर्गुन की, रचि पचि बात बनावत।
सगुन-सुमेरु प्रगट देखियत, तुम तृन की श्रोट दुरावत॥
उस निर्गुण श्रौर श्रव्यक्त का मानव हृदय के साथ भी कोई संबंध हो सकता है,
यह तो बताश्रो—

रेख न रूप, बरन जाके निहं ताको हमें बतावत । श्रपनी कहो, दरस ऐसे को तुम कबहूँ हो पावत ? मुरली श्रधर धरत है सो, पुनि गोधन वन बन चारत ? नेन विसाल, भोंह बंकट किर देख्यो कवहुँ निहारत ? तन त्रिमंग किर, नटवर वपु धिर, पीतांबर तेहि सोहत ? सूर श्याम ज्यों देत हमें सुख त्यो तुमको सोड मोहत ?

र्यंत मे वे यह कहकर बात समाप्त करती हैं कि तुम्हारे निर्गुण से तो हमें कृष्ण के अवगुणों मे ही अधिक रस जान पड़ता है—

ऊनो कर्म कियो मातुल विध, मिद्रा मत्त प्रमाद। सूर श्याम एते श्रवगुन में निर्गुन तें श्रति स्वाद॥

(२) नंददास — ये सूरदासजी के प्रायः समकालीन थे श्रौर इनकी गणना श्रष्टछाप में है। इनका कविता-काल सूरदासजी की मृत्यु के पीछे संवत् १६२५

या उसके छोर छागे तक माना जा सकता है। इनका जीवन-वृत्त पूरा पूरा छोर ठीक ठीक नहीं मिलता। नाभाजी के भक्तमाल मे इन पर जो छुप्य है उसमे जीवन के संबंध मे इतना ही है—

चंद्रहास-श्रयज सुहृद परंम-प्रेम-पथ में परो।

इससे इतना ही स्चित होता है कि इनके भाई का नाम चंद्रहास था। इनकें गोलोकवास के बहुत दिनों पीछे गोस्वामी विद्वलनाथजी के पुत्र गोकुलनाथजी के नाम से जो ''दो सौ बावन वैष्ण्वो की वार्तां'' लिखी गई उसमें इनका थोड़ा सा वृत्त दिया गया है। उक्त वार्ता में नंददासजी तुलसीदासजी के भाई कहे गए है। गोकुलनाथजी का अभिपाय प्रसिद्ध गोस्वामी तुलसीटासजी से ही है, यह पूरी वार्ता पढ़ने से स्पष्ट हो जाता है। उसमे स्पष्ट लिखा है कि नंददासजी का कृष्णोपासक होना राम के अनन्य भक्त उनके भाई तुलसीदासजी को अञ्छा नहीं लगा और उन्होंने उलाहना लिखकर भेजा। यह वाक्य भी उसमें श्राया है — "सो एक दिन नंदवासनी के मन मे ऐसी श्राई। नैसे तुलसीदासजी ने रामायण भाषा करी है सो हम हूँ अोमद्भागवत भाषा करे।" गोस्वामीजी का नंददास के साथ चृंदावन जाना ख्रौर वहाँ "तुलसी मस्तक तत्र नवै धनुषदान लेव हाथ" वाली घटना भी उक्त वार्को मे ही लिखी है। पर गोस्त्रामीजी का नंददासजी से कोई संबंध न था, यह बात पूर्णतया सिद्ध हो चुकी है। त्रातः उक्त वार्ता की वातो को, जो वास्तव में भक्तो का गौरव प्रचलित करने श्रौर वल्लभाचार्य्येजी की गद्दी की महिमा प्रकट करने के लिये पीछे से लिखी गई हैं, प्रमाण-कोटि मे नहीं ले सकते।

उसी वार्ता में यह भी लिखा है कि द्वारका जाते हुए नंददासजी सिंधुनद ग्राम मे एक रूपवती खत्रानी पर ग्रासक हो गए। ये उस स्त्री के घर के चारों ग्रोर चक्कर लगाया करते थे। घरवाले हैरान होकर कुछ दिनों के लिये गोकुल चले गए। वहाँ भी ये जा पहुँचे। ग्रांत मे वहीं पर गोसाई विष्ठलनाथजी के सदुपदेश से इनका मोह छूटा ग्रोर ये ग्रानन्य भक्त हो गए। इस कथा में ऐतिहासिक तथ्य केवल इतना ही है कि इन्होंने गोसाई विष्ठलनाथजी से दीचा ली। ध्रुवदासजी ने भी ग्रापनी भक्त-नामावली में इनकी भक्ति की प्रशास के ग्रातिरक्त ग्रीर कुछ नहीं लिखा है। श्रष्टछाप मे स्रदास जी के पीछे इन्हीं का नाम लेना पड़ता है। इनकी रचना भी बड़ी सरस श्रीर मध्र हैं। इनके संबंध में यह कहावत प्रसिद्ध है कि "श्रीर कि गिढ़िया, नंददास जिड़िया"। इनकी सबसे प्रसिद्ध पुस्तक 'रास-पंचाध्यायी' है जो रोला छंदों में लिखी गई है। इसमें, जैसा कि नाम से ही प्रकट है, कृष्ण की रासलीला का अनुप्रासादि-युक्त साहित्यिक भाषा में विस्तार के साथ वर्णन है। जैसा कि पहले कहा जा चुका है, स्र ने स्वाभाविक चलती भाषा का ही श्रिधिक श्राश्रय लिया है, श्रनुपास श्रीर चुने हुए संस्कृत पदिनियास स्त्रादि की श्रोर प्रवृत्ति नहीं दिखाई है, पर नददासजी में ये बाते पूर्ण रूप में पाई जाती है। "रास-पचाध्यायी" के श्रितिरिक्त इन्होंने ये पुस्तकें लिखी हैं—

भागवत दशमस्त्रध, हिमणी मंगल, सिद्धात पंचाध्यायी, रूपमजरी, रस-मंजरी, मानमंजरी, विरह-मंजरी, नामचिंतामिणमाला, अनेकार्थनाममाला (कोष), ज्ञानमंजरी, दानलीला, मानलीला, अनेकार्थमंजरी, श्यामसगाई, अमरगीत और सुदामाचरित। दो अथ इनके लिखे और कहे जाते हैं —हितोपदेश और नासिकेत-पुराण (गद्य में )। दो सौ से अपर इनके फुट्टकल पद भी मिले हैं। जहाँ तक ज्ञात है, इनकी चार पुस्तकें ही अब तक प्रकाशित हुई हैं—रासपंचाध्यायी, अमरगीत, अनेकार्थमंजरी अगर उनसे कुछ अवतरण नीचे दिए जाते हैं—

(रासपंचाध्यायी से)

ताही छिन उद्धराज उदित रस-रास-सहायक ।
छुकुम-मंडित-बद्न प्रिया जनु नागरि-नायक ॥
कोमल किरन श्ररुन मानो बन च्यापि रही यों ।
मनसिज खेल्यो फागु घुमडि घुरि रह्यो गुलाल ज्यों ॥
फटिक-छुटा सी किरन छुंज-रंधन जब श्राई ।
मानहुँ वितत बितान सुदेस तनाव तनाई ॥
तब लीनो कर कमल योगमाया सी सुरली ।
श्रघटित-घटना-चतुर वहुरि श्रधरन सुर जुरली ॥

( अमरगीत से )

कहन स्याम-संदेस एक में तुम पे श्रायो। कहन समय संकेत कहूँ श्रवृसर नहिं पायो॥ सोचत ही मन में रह्यो, कब पाऊँ इक ठाउँ। कहि सँदेस नँदलाल को, बहुरि मधुपुरी जाउँ॥ सुनौ ब्रजनागरी।

जों उनके गुन होय, वेद क्यों नेति वखानै। निरगुन सगुन श्रातमा-रुचि ऊपर सुख सानै।। वेद पुरानि खोजि कै 'पायो कतहुँ न एक। गुन ही के गुन होहि तुम, कही श्रकासंहि टेक।। सुनौ बजनागरी।

जो उनके गुन नाहिं श्रोर गुन भए कहाँ तें ? बीज बिना तरु जमें मोहि तुम कही कहाँ तें ? वा गुन को परछाँह री माया-दरपन बीच। गुन तें गुन न्यारे भए, श्रमल वारि जल कीच॥ सखा सुनु श्याम के।

(३) कुष्णदास—ये भी वल्लभाचार्यं को के शिष्य श्रीर श्रष्टछाप में ये। यद्यपि ये शूद्र थे पर श्राचार्यं को के बड़े कुपापात्र थे श्रीर मंदिर के प्रधान मुखिया हो गए थे। "चौराली वैष्णवों की वार्ता" में इनका कुछ वृत्त दिया हुआ है। एक बार गोसाई विद्यलनाथ की से किसी बात पर श्रप्रसन्न होकर इन्होंने उनकी ड्योदी बंद कर दी। इस पर गोसाई विद्यलनाथ को के कुपापात्र महाराज बीर कल ने इन्हें कैद कर लिया। पीछे गोसाई जी इस बात से बड़े दुखी हुए श्रीर इनको कारागार से मुक्त कराके प्रधान के पद पर फिर ज्यों का त्यों प्रतिष्ठित कर दिया। इन्होंने भी श्रीर सब कुष्णभक्तों के समान राधा-कृष्ण के प्रेम को लेकर श्र्यंगर-रस के ही पद गाए हैं। जुगलमान-चरित्र नामक इनका एक छोटा सा ग्रंथ मिलता है। इसके श्रांतिरक्त इनके बनाए दो ग्रंथ श्रीर कहे जाते हैं—अमरगीत श्रीर प्रेमतत्त्व-निरूपण। फुटकल पदों के संग्रह इधर उघर मिलते हैं। स्रदास श्रीर नंददास के सामने इनकी कविता साधारण कोटि की है। इनके कुछ पद नीचे दिए जाते हैं—

तरनि-तनया-तट श्रावत हे प्रात समय, कंदुक खेलत देख्यो श्रानंद को कँदवा।।
नुपूर पद कुनित, पीतांबर कटि बाँधे,
लाल उपरना, सिर मौरन के चँदवा।।

कंचन मिन मरकत रस श्रोपी ।
नद्सुवन क संगम सुखकर श्रिधक विराजित गोपी ॥
मनहुँ विधाता गिरिधर पिथ हित सुरत-धुजा सुंख रोपी ॥
बदन कांति के सुनु री भामिनी ! सघन चंद-श्री लोपी ॥
प्राननाथ के चित चोरन को भोंह भुजंगम कोपी ॥
कृष्णदास स्वामी बस कीन्हें, प्रेमपुंज की चोपी ॥

मो मन गिरिधर छुबि पै श्रटक्यो । लित त्रिभंग चाल पै चिलकै, चिन्नक चारु गड़ि ठटक्यो ॥ सजल स्थाम-घन-बरन लीन हैं, फिरि चित श्रनत न भटक्यो । छुष्णदास किए प्रान निर्म्नावर, यह तन जग-सिर पटक्यो ॥

कहते हैं कि इंसी ग्रांतिम पद को गाकर कृष्णदासजी ने शरीर छोड़ा था। इनका कविता-काल संवत् १६०० के ग्रागे पीछे माना जा सकता है।

(४) परमानंददास—ये भी वहाभाचार्थजी के शिष्य श्रीर श्रष्टछाप मे थे। ये संवत् १६०६ के श्रासपास वर्तमान थे। इनका निवासस्थान कन्नीज था। इसी से ये कान्यकुष्ण ब्राह्मण श्रनुमान किए जाते हैं। ये श्रत्यत तन्मयता के साथ बड़ी ही सरस कविता करते थे। कहते हैं कि इनके किसी एक पद को सुनकर श्राचार्यजी कई दिनो तक तन बदन की सुध भूले रहे। इनके फुटकल पद कुष्णभक्तों के मुँह से प्रायः सुनने मे श्राते हैं। इनके ८३५ पद 'परमानंद सागर' मे है। दो पद देखिए—

## कहा करों वैकुंठहि जाय ?

जहँ निहं नंद, जहाँ न जसोदा, निहं जहँ गोपी ग्वाल न गाय। जहँ निहं जल जमुना को निर्मल श्रीर नहीं कदमन की छायँ। परमानंद अभु चतुर ग्वालिनी, ब्रजरज तिज मेरी जाय वलाय॥

राधे जू हाराविल टूटी । उरज कमलदल माल मरगजी, बाम कपोल घ्रलक लट छूटी । १२ वर उर उरज करज विच श्रंकित, बाहु जुगल बलयाविल फूटी।

कंचुिक चीर विविध रँग रंजित गिरधर-अधर-माधुरी घूँटी॥
आलस-विति नैन अनियारे, अरुन उनींदे रंजनी खूटी।
परमानंद असु सुरित समय रस मदन-नृपित की सेना लूटी॥
(५) कुंभनदास—ये भी अष्टछाप के एक कि थे और परमानंददासजी के ही समकालीन थे। ये पूरे विरक्त और धन, मान, मर्यादा की इच्छा से कोसों दूर थे। एक बार शाकवर बादशाह के बुलाने पर इन्हें फतहपुर सिकरी जाना पड़ा जहाँ इनका बड़ा सम्मान हुआ। पर इसका इन्हे बराबर खेद ही रहा, जैसा कि इस पद से व्यंजित होता है—

संतन को कहा सीकरी सो काम ?

श्रावत जात पनिहयाँ दूटीं, बिसरि गयो हरि-नाम॥ जिनको मुख देखे दुख उपजत, तिनको करिबे परी सलाम। कुंमनदास लाल गिरिधर बिनु श्रोर सबै बेकाम॥

इनका कोई प्रथ न तो प्रसिद्ध है श्रीर न श्रव तक मिला है। फुटकल पद श्रवश्य मिलते है। विषय वही कृष्ण की बाललीला श्रीर प्रेमलीला—

तुम नीके दुहि जानत गैया।

चिलए कुँवर रसिक मनमोहन लगों तिहारे पैयाँ॥
तुमहि जानि करि कनक-दोहनी घर तें पठई मैया।
निकटिह है यह खरिक हमारो, नागर लेहुँ बलैया॥
देखियत परम सुदेस लरिकई चित चहुँक्यो सुँदरैया।
कुंभनदास प्रभु मानि लई रित गिरि-गोबरधन-रैया॥

(६) चतुर्भुजदास—ये कुंमनदास जी के पुत्र श्रौर गोसाईं विहल- नाथजी के शिष्य थे। ये भी श्रष्टछाप के किवयों में हैं। इनकी भाषा चलती श्रौर सुव्यवस्थित है। इनके बनाए तीन ग्रंथ मिले हैं—द्वादशयश, मिक्त-प्रताप, हितजू को मंगल।

इनके त्र्यतिरिक्त फुटकल पदों के संग्रह-भी इधर उधर पाए जाते हैं। एक पदनीचे दिया जाता है—

जसोदा! कहा कहीं हीं बात ?

तुम्हरे सुत के करतब मो पै कहत कहे नहिं जात ॥ भाजन फोरि, ढारि सब गोरस, छै माखन दिघ खात । जो बरजों तो थ्राँखि दिखावै, रंचहु नाहिं सकात ॥ श्रीर श्रटपटी कहें लों बरनों, छुवत पानि सो गात । दास चतुर्भुज गिरिधर गुन हों कहति कहति सकुचात ॥

(७) छीतस्वामी—ये विद्यलनाथजी के शिष्य श्रीर श्रष्टछाप के श्रांतर्गत थे। पहले ये मथुरा के एक मुसंपन्न पडा थे श्रीर राजा बीरजल ऐसे लोग इनके जनमान थे। पंडा होने के कारण ये पहले बड़े श्रक्खड़ श्रीर उद्दंड थे, पीछे गोस्वामी विद्यलनाथजी से दीन्ना लेकर परम शात भक्त हो गए श्रीर श्रीकृष्ण का गुणानुवाद करने लगे। इनकी रचनाश्रों का समय सवत् १६१२ के इघर मान सकते हैं। इनके फुटकल पद ही लोगों के मुंह से मुने जाते हैं या इघर उघर संग्रहीत मिलते हैं। इनके पदों में श्रुगार के श्रातिरिक्त व्रजभूमि के प्रति प्रेमव्यंजना भी अच्छी पाई जाती है। 'हे विधना तो सो श्रंचरा पश्रार मांगों जनम जनम दीजो याही वज वसिजों पद इन्हों का है। श्रष्टछाप के श्रीर कवियों की सी मधुरता श्रीर सरसता इनके पदों में पाई जाती है, देखिए—

मोर भए नवकुज-सदन तें श्रावत लाल गोबर्द्धनधारी।
लट पर पाग मरगजी माला, सिथिल अंग डगमग गति न्यारी॥
बिनु-गुन माल बिराजित उर पर, नखछत द्वैजचंद श्रनुहारी।
छीतस्वामि जब चितए मो तन, तब हो निरिष्ट् गई बिलहारी॥
-

( क् ) गोविंदस्वामी—ये ग्रांतरी के रहनेवाले सनाट्य ब्राह्मण् थे जो विरक्त की माँति श्राकर महावन मे रहने लगे थे । पीछे गोस्वामी विद्वलनाथकी के शिष्य हुए जिन्होंने इनके रचे पदो से प्रसन्न होकर इन्हें श्रष्टछाप में लिया । ये गोवर्द्धन पर्वत पर रहते थे श्रीर उसके पास ही इन्होंने कदंवो का एक श्रच्छा उपवन लगाया था जो श्रव तक "गोविंदस्वामी की कदंव खंडी" कहलाता है । इनका रचना काल संवत् १६०० श्रीर १६२५ के भीतर ही माना जा सकता है । ये किव होने के श्रितिरक्त बड़े पक्के गवैए भी थे । तानसेन कभी कभी इनका गाना सुनने के लिये श्राया करते थे । इनका बनाया एक पद दिया जाता है—

प्रात समय उठि जसुमित जननी गिरिधर सुत को उबिट न्हवावित । किर सिंगार बसन भूषन सिंज फूलन रिच रिच पाग बनावित ॥ छुटे बंद बागे श्रति सोभित, बिच बिच चोव श्ररगजा लावित । स्थन लाल फूँदना सोभित, श्राजु कि छुवि कछु कहित न श्रावित ॥ विविध कुसुम की माला उर धिर श्री कर मुरली बेंत गहावित । छै दरपन देखे श्रीमुखं को, गोविंद प्रश्च चरननि सिर नावित ॥

(९) हितहरिवंश —राधावल्ल मी संप्रदाय के प्रवर्तक गोसाई हितहरिवंश का जन्म संवत् १५५६ में मथुरा से ४ मील दिल्लाण बादगाँव में हुआ था। राधावल्ल मी संप्रदाय के पंडित गोपालप्रसाद रामा ने जन्म संवत् १५३० माना है, जो सब घटनाओं पर विचार करने से ठीक नहीं जान पड़ता। ओरछा-नरेश महाराज मधुकरशाह के राजगुरु श्रीहरिराम व्यासजी संवत् १६२२ के लगभग आपके शिष्य हुए थे। हितहरिवंशजी गौड ब्राह्मण थे। इनके पिता का नाम केशवदास मिश्र और माता का नाम तारावती था।

कहते हैं हितहरिवंशजी पहले माध्वानुयायी गोपालमह के शिष्य थे। पीछे इन्हें स्वप्न में राधिकाजी ने मंत्र दिया और इन्होंने अपना एक अलग संप्रदाय चलाया। अतः हित सप्रदाय को माध्व संप्रदाय के अंतर्गत मान सकते हैं। हितहरिवशजी के चार पुत्र और एक कन्या हुई। पुत्रों के नाम बनचंद्र, इष्ण्चंद्र, गोपीनाथ और मोहनलाल थे। गोसाईजी ने संवत् १५८२ में श्री राधा-वहामजी की मूर्ति वृंदावन में स्थापित की और वही विरक्त माव से रहने लगे। ये संस्कृत के अच्छे विद्वान् और भाषा-काव्य के अच्छे ममंत्र थे। १७० श्लोकों का "राधासुधानिधि" आप ही का रचा कहा जाता है। व्रजमाधा की रचना आपकी यद्यपि बहुत विस्तृत नहीं है, पर है बड़ी सरस और हृदयग्राहिणी। आपके पदो का संग्रह "हित चौरासी" के नाम से प्रसिद्ध है क्योंकि उसमे ८४ पद हैं। प्रेमदास की लिखी इस ग्रंथ की एक बहुत बड़ी टीका (५०० पृष्ठों की) अजमाधा गद्य में है।

्इनके द्वारा व्रजमाषा की काव्यश्री के प्रसार में बड़ी सहायता पहुँची है। इनके कई शिष्य अञ्छे अञ्छे कृवि हुए हैं। हरिराम व्यास ने इनके गोलोकवास पर बड़े चुमते पद कहे है। सेवकजी, ध्रुवदास आदि इनके शिष्य बड़ी सुंदर रचना कर गए हैं। ग्रपनी रचना की मधुरता के कारण हितहरिवंश की श्रीकृष्ण की वंशी के ग्रवतार कहे जाते हैं। इनका रचना काल सवत् १६०० से संवत् १६४० तक माना जा सकता है। 'हित चौरासी' के ग्रातिरिक्त इनकी फुटकल बानी भी मिलती है, जिसमें सिद्धात संबंधी पद्य है। इनके 'हित चौरासी' पर लोकनाथ कि ने एक टीका लिखी है। वृंदाबनदास ने इनकी स्तुति ग्रौर वंदना मे 'हितजी की सहस्रनामावली,' ग्रौर चतुर्भ जदासने 'हितजू को मगल' लिखा है। इसी प्रकार हितपरमानंदजी ग्रौर वज्जीवनदास ने इनकी जन्म वधाइयाँ लिखी है। हितहरिवंश जो को रचना के कुछ उदाहरण नीचे दिए जाते है जिनसे इनकी वर्णन प्रचुरता का परिचय मिलेगा—

( सिद्धांत-संबंधी कुछ फुटकल पदों से ) रहो कोड काह् मनहिं दिए।

मेरे प्राननाथ श्री स्थामा सपथ करों तिन छिए॥ जो श्रवतार-कदंब भजत है धिर हट झत जु-हिए। तेऊ उमिंग तजत मर्यादा बन विहार ,रस पिए॥ खोए रतन फिरत जे घर घर कौन काज इमि जिए? हितहरिवंस श्रनत सचु नाही बिन या रसिंह पिए॥

😘 🚶 ( हित-चौरासी से )

व्रज त्रव तस्ति कद्व मुकुट-मिन स्यामा आज बनी।
नख सिख लों श्रॅग अंग माधुरी मोहे स्थाम धनी॥
यों राजित कवरी गृथित कच कनक-कंज-बदनी।
चिकुर चंद्रिकन बीच श्रधर बिधु मानी असित फनी॥
सौभग रस सिर स्रवत पनारी पिय सीमंत ठनी।
अकुटि काम-कोदंड, नैन शर, कज्जल-रेख श्रनी॥
भाज तिलक, ताटंक गंड पर, नासा जलज मनी।
दसन कुंद्र, सरसाधर पह्नव, पीतम-मन-समनी॥
हितहरिवंस प्रसंसित स्थामा कीरित विसद घनी।
गावन श्रवनि सुनत सुखाकर विश्व-दुरित-दवनी॥

१८२

Ş

विपिन घन कुंज रित केलि भुज मेलि रुचि

स्थाम स्थामा मिले सरद की जामिनी।

हृद्य श्रति फूल, रसमूल पिय नागरी

कर निकर मत्त मनु विविध गुन रागिनी ॥ सरस गति हास परिहास त्रावेस बस

दिलत दल मदन बल कोक रस जामिनी।

हितहरिबंस सुनि लाल लावन्य भिदे

श्रिया श्रित सूर सुख-सुरत संग्रामिनी॥

(१०) गदाधर भट्ट—ये दिच्छा ब्राह्मण् थे। इनके जन्म-संवत् त्रादि का ठीक-ठीक पता नहीं। पर यह बात प्रसिद्ध है कि ये श्री चैतन्य महाप्रभु को भागवत सुनाया करते थे। इनका समर्थन भक्तमाल की इन पंक्तियों से भी होता है—

भागवत सुधा बरखै बदन, काहू को नाहिन दुखद । गुण-निकर गदाधर भट्ट श्रति सबहिन को लागै सुखद ॥

श्री चैतन्य महाप्रभु का श्राविर्माव संवत् १५४२ मे श्रीर गोलोकवास १५८४ में माना जाता है। श्रतः संवत् १५८४ के भीतर ही श्रापने श्री महाप्रभु से दीचा ली होगी। महाप्रभु के जिन छः विद्वान् शिष्यों ने गौड़ीय संप्रदाय के मूल संस्कृत ग्रंथों की रचना की थी उनमें जीव गोस्वामी भी थे। वे वृंदाबन में रहते थें। एक दिन दो साधुश्रो ने जीव गोस्वामो के सामने गदाघर महजी का यह

पद सुनाया— `ं सखी हों स्याम रंग रँगी ।

देखि विकाय गई वह मूरति, सूरत माहिं पगी ॥ संग हुतो अपनो सपनो सो सोइ रही रस खोई। जागेहु आगे दृष्टि परे, सिख, नेकु न न्यारो होई॥ एक जु मेरी अँखियिन में निसि द्यौस रह्यों करि भौन। गाय चरावन जात सुन्यो, सिख, सो धों कन्हेया कौन? कासों कहीं कौन पितयांव, कौन करे बकवाद?

कैसे कै कहि जात गदाधर गूँगे तें गुर-स्वाद?

इस पद को सुन जीव गोस्वामी ने भट्टजी के पान यह श्लोक लिख भेजा— श्रनाराध्य राधा-पदाम्भोजयुग्ममनाश्रित्य वृंदाटवीं तत्पदाङ्कम् । श्रसम्भाष्य तद्भावगम्भीरचित्तान् कुतःश्यामासन्धोः रसस्यावगाहः॥

यह श्लोक पढ़कर महजी मूर्जिछत हो गए। फिर सुध ग्राने पर सीधे बृंदा बन में जाकर चैतन्य महाप्रभु के शिष्य हुए। इस बृत्तात को यदि ठीक माने तो इनकी रचनात्रों का ग्रारंम १५०० से मानना पड़ता है ग्रीर ग्रंत संवत् १६०० के पीछे। इस हिसाब से इनकी रचना का प्रादुर्भाव स्रदासजी के रचनाकाल के साथ साथ ग्रथवा उससे भी कुछ पहले से मानना होगा।

. संस्कृत के चूड़ांत पंडित होने के कारण शब्दो पर इनका बहुत विस्तृत ग्राधिकार था। इनका पद-विन्यास बहुत ही सुंदर है। गोस्वामी तुलसीदासजी के समान इन्होंने संस्कृत पदों के ग्रातिरिक्त संस्कृत-गर्मित भाषा-कविता भी की है। नीचे कुछ उदाहरण दिए जाते हैं—

जयति श्रीराधिके, सकल-सुख-साधिके,

तरुनि-मनि नित्य नवतन किसोरी।

कृष्ण्तन-लीन-मन, रूप की चातकी,

कृष्ण्-सुख हिम-किरन की चकोरी।।

कृष्ण्-दग-मृंग विश्राम हित पिंचनी,

कृष्ण् - दग - मृगज - बंधन सुडोरी।

कृष्ण् - श्रुचराग - मकरंद की मधुकरी,

कृष्ण् - गुण् - गान - रसिंधु बोरी॥

विमुख पर चित्त तें चित्त जाको सदा,

करित निज नाह की चित्त चोरी।

प्रकृति यह गदाधर कहत कैसे बनै,

श्रुमित महिमा, इतै बुद्धि थोरी॥

मूलति नागरि नागर लाल । मंद मंद सब सखी झुलावति, गावति गीत रसाल ॥ फरहरात पट पीत नील के, अंचल चंचल चाल।
मनहुँ परस्पर उमिंग ध्यान छिंब प्रकट भई तिहि काल॥
सिलिसिलात अति प्रिया सीस तें लटकित बेनी भाल।
जनु पिय-मुकुट-बरहि-अम वस तहुँ व्याल विकल विहाल॥
मछीमाल प्रिया के उर की, पिय तुलसीदल माल।
जनु सुरसिर रिवितनया मिलिक सोभित श्रेनि-मराल॥
स्यामल गौर परस्पर प्रति छिंब सोभा बिसद विशाल।
निरिल गदाधर रिसककुँविर मन पर्यो सुरसं-जंजाल॥

(११) मोरावाई—ये मेहतिया के राठौर रत्निष्हं की पुत्री, राव दूदां की पौत्री और लोधपुर के वसानेवाले प्रसिद्ध राव लोधां की प्रपौत्री थीं। इनका जन्म धंवत् १५७३ में चोकड़ी नाम के एक गाँव में हुआ था और विवाह उदयपुर के महागणा-कुमार भोजराजजी के साथ हुआ। था ये आरंम ही से कृष्णमक्ति में लीन रहा करती थीं। विवाह के उपरांत थोड़े दिनों में इनके पित का परलोकवास हो गया। ये प्रायः मंदिर में जाकर उपस्थित भक्तो और संतों के त्रीच श्रीकृष्ण भगवान् की मूर्ति के सामने आनंद-मम होकर नाचती और गाती थीं। कहते हैं कि इनके इस राजकुलविषद्ध आचरण से इनके स्वजन लोकनिदा के मय से षष्ट रहा करते थे। यहाँ तक कहा जाता है कि इन्हें कई बार विष देने का प्रयत्न किया गया, पर भगवत्कृपा से विष का कोई प्रभाव इनपर न हुआ। घरवालों के व्यवहार से खिल होकर ये द्वारका और वृदावन के मंदिरों में घूम घूमकर भजन सुनाया करती थीं। जहाँ जातीं वहाँ इनका देवियों का सा सम्मान होता। ऐसा प्रसिद्ध है कि घरवालों से तंग आकर इन्होंने गोस्वामी तुलसीदासजी को यह पद लिखकर भेजा था—

होने गोस्वामी तुलसीदासजी को यह पद लिखकर भेजा था— स्वस्ति श्री तुलसी छुल्भूषन दूपन-हरन गोसाई । बारिह बार प्रनाम करहु, श्रव हरहु सोक समुदाई ।। घर के स्वजन हमारे जेते सबन्ह उपाधि बढ़ाई । साधु-संग श्रक भजन करत मोहि देत कलेस महाई ॥ मेरे मात-पिता के सम हो, हरिभक्तह सुखदाई । हमको कहा उचित करिवो है, सो लिखिए समकाई ॥ इसपर गोस्वामी ने विनयपत्रिका का यह पद खिखकर भेजा — 🚎 🍦 जाके शिय न राम बैदेही । 🚎 र

सो नर तज़िय कोटि वैरी सम जद्यपि परम सनेही॥ नाते सबै राम के मनियत सुहद सुसेन्य जहाँ लौं। अंजन कहा श्रांबि जी फूटे, बहुतक कहीं कहाँ ली॥

पर मीराबाई की मृत्यु द्वारका में संवत् १६०३ मे हो चुकी थी। स्रतः यह जनश्रुति किसी की कल्पना के आधार पर-ही चल, पड़ी । 👉 🗀

मीराबाई, की, उपासना 'माधुर्य' भाव की थी ऋर्थात् वे ऋपने इष्टदेव श्रीकृष्ण की भावना वियतम या पति के रूप में करती थीं। पहले यह कहा जा चुका है 'कि इंस भाव की उपासना में रहस्य का समावेश त्रानिवार्य्य 'है । इसी हंग की उपासना का पंचार स्की भी कर रहे थे त्रातः उनका संस्कार भी इंनपरं त्र्यवश्य कुछ पड़ा। जब लोग इन्हें खुले मैदान मदिरों में पुरुषों के सामने जाने से मना करते 'तब ये कहती कि 'क्रंच्या के अतिरिक्त और पुरुष है कौन जिसके 'सामने 'मै लजा करूँ ?' मीराबाई का नाम भारत के प्रधान भक्तो में है और इनका गुणगान नाभाजी, धुंवदास, व नेयासजी, मल्कदास आदि सव भक्तों ने किया है। इनके पद कुछ तो राजस्थानी मिश्रित भाषा में हैं श्रीर कुछ विशुद्ध साहित्यिक वजभाषा में। पर सब में प्रेम की तल्लीनता समान रूप से पाई जाती है। इनंके बनाए 'चार ग्रंथ कहे जाते हैं- नरसीजी का मायरा, गीत-गोविंद टो हा , राग गोविंद, रांग सोरठ के पद। इनके दो पद नीचे दिए जाते हैं—

: बसो मेरे नैनन में नँदलाल ।

मोहनि मूरति, साँवरि सूरति, नैना वने रसाल ॥ मोर मुकुट मकराकृत कुंडल, श्ररुन तिलक दिए भाल। . श्रघर सुधारस मुरली राजति, उर 'वैजंती माल ॥ छुद्र घंटिका कटि तट सोभित, नूपुर शब्द रसालं। मीरा प्रभु संतन सुखदाई, भक्तवद्यंत गोपाल॥

## ं मन रे परिस हिर के चरन।

सुभग सीतल कमल-कोमल त्रिविध-ज्वाला-हरन ।। जो चरन प्रहलाद परसे इंद्र-पदवी-हरन । जिन चरन ध्रुव श्रटल कीन्हों राखि श्रपनी सरन ॥ जिन चरन ब्रह्मांड भेंट्यो नखसिखी श्री भरन । जिन चरन प्रसु परस लीन्हें तरी गौतम-घरनि ।। जिन चरन धारयो गोवरधन गरब-मघवा-हरन । दास मीरा लाल गिरधर श्रगम तारन तरन ।।

(१२) स्वामी हरिदास—ये महात्मा वृंदावन मे निंवार्कमतांतर्गत टही-संप्रदाय के संस्थापक थे श्रीर श्रकवर के समय मे एक सिद्ध भक्त श्रीर संगीत-कला-कोविद माने जाते थे। कविता-काल १६०० से १६१७ ठहरता है। प्रसिद्ध गायनाचार्य्य तानसेन इनका गुरुवत् सम्मान करते थे। यह प्रसिद्ध है कि ग्रकबर बादशाह साधु के वेश मे तानसेन के साथ इनका गाना सुनने के लिये गया था। कहते है कि तानसेन इनके सामने गाने लगे और उन्होने जान-शूक्तकर गाने में कुछ भूल कर दी। इस 'पर स्वामी हरिदासजी ने उसी गान को शुद्ध करके गाया। इस युक्ति से श्रकबर को इनका गाना सुनने का सौभाग्य प्राप्त हो गया। पीछे श्रकवर ने बहुत कुछ पूजा चढ़ानी चाही धर इन्होंने स्वीकृत न की ! इनका जन्म-संवत् आदि कुछ ज्ञात नहीं, पर इतना निश्चित है कि ये सनाढ्य ब्राह्मण थे जैसा कि सहचरिसरनदासजी ने, जो इनकी शिष्यपरंपरा मे थे, लिखा है-। बुंदाबन से उठकर स्वामी हरिदास जी कुछ दिन निधुवन मे रहे थे। इनके पद कठिन राग-रागिनियों में गाने योग्य है, पढ़ने में कुछ कुछ उबड़-खाबड़ लगते हैं। पद-विन्यास भी श्रौर कवियों के समान सर्वत्र मधुर ऋौर कोमल - नहीं है, पर माव उत्कृष्ट हैं। इनके पदों के तोन-चार संग्रह 'हरिदास्जी के ग्रंथ,' 'स्वामी हरिदासजी के पद,' 'हरिदासजी की बानी' ग्रादि नामो से मिलते हैं। एक पद देखिए--

ज्योंही ज्योंही तुमं राखत हो, त्योंही त्योंही रहि्यत हों, हे हिर ! श्रीर श्रपरचे पाय घरों सुती कहीं कीन के पैंड भिर !! जदिप हों अपनो भायो कियो चाहों, कैसे किर सकीं जो तुम राखी पकिर । कहे हरिदास पिंजरा के जनावर लीं तरफाय रह्यो उद्दिव को कितोऊ किर ॥

(१३) स्त्रदास मदनमोहन—ये श्रक गर के समय में संडीले के श्रमीन थे। जाति के ब्राह्मण श्रीर गौड़ीय संप्रदाय के वैष्णव थे। ये जो कुछ पास में श्राता प्रायः सब साधुश्रों की सेवा में लगा दिया करते थे। कहते हैं कि एक बार संडीले तहसील की मालगुजारी के कई लाख रुपए सरकारी खजाने में श्राए थे। इन्होंने सबका सब साधुश्रों को खिला पिला दिया श्रीर शाही खजाने में कंकड़ पत्थरों से भरे संदूक भेज दिए जिनके भीतर कागज के चिट यह लिखकर रख दिए— क

तेरह लाख सँडीले श्राए, सब साधुन मिलि गटके। सूरदास मदनमोहन श्राधी रातहि सटके॥

श्रीर श्राधी रात को उठकर कहीं भाग गए। वादशाह ने इनका श्रपराध चमा करके इन्हें किर बुलाया, पर ये विरक्त होकर वृंदावन मे रहने लगे। इनकी कविता इतनी सरल होती थी कि इनके बनाए बहुत से पद स्रसागर में मिल गए। इनकी कोई पुस्तक प्रसिद्ध नहीं। कुछ फुटकल पद लोगों के पास मिलते हैं। इनका रचनाकाल सवत् १५६० श्रीर १६०० के बीच श्रनुमान किया जाता है। इनके दो पद नीचे दिए जाते हैं—

मधु के मतवारे स्याम ! लोली प्यारे पलकें ? सीस मुकुट लटा छुटी और छुटी श्रलकें ॥ सुर नर मुनि द्वार ठाढे, दरस- हेतु कलकें । नासिका के मोती सोहै बीच लाल ललकें ॥ कटि पीतांवर मुरली कर श्रवन छुंडल मलकें । सूरदास मदनमोहन दरस दहीं भल के ॥

नवल किसोर नवल नागरिया।

श्रपनी भुजा स्थाम भुज ऊपर, स्थाम भुंजा श्रपने उर धरिया॥ करत विनोद तरनि-तनथा तट, स्थामा स्थाम उमि रस भरिया। यों लपटाइ रहे उर श्रंतर मरकत मनि कंचन ज्यों जरिया॥ उपमा को चन दामिनि नाहीं, कँदरप कोटि वारने करिया।

सूर मदनमोहन बिल जोरी नँदनंदन वृषभानु-दुलरिया॥

(१८) श्री मट्ट ये निंबार्क सप्रदाय के प्रसिद्ध विद्वान केशव काश्मीरी के प्रधान शिष्य थे। इनका जन्म संवत् १५६५ में अनुमान किया जाता है यतः इनका किवता काल सवत् १६२५ या उसके कुछ आगे तक माना जा सकता है। इनकी किवता सीधी-सादी और चलती भाषा में है। पद भी प्रायः छोटे छोटे है। इनकी किवता सीधी-सादी और चलती भाषा में है। पद भी प्रायः छोटे छोटे है। इनकी किन्ति मी अधिक विस्तृत नहीं है पर 'युगल शतक' नाम का इनका १०० पदो का एक अंथ कृष्णभक्तो में बहुत आदर की दृष्टि से देखा जाता है। 'युगल शतक' के अतिरिक्त इनकी एक और छोटी सी पुस्तक 'आदि बानी' भी मिलती है। ऐसा प्रसिद्ध है कि जब ये तन्मय होकर अपने पद गाने लगते थे तब कभी कभी उसी पद के ध्यानानुरूप इन्हें भगवान की

भारत कब देखों, इन नैना।

्र्स्यामाजू की सुरँग चूनरी, मोहन को उपरेना ॥ कहते हैं कि राधाक्तव्या इसी रूप में इन्हें, दिखाई पड़ गए श्रीर इन्होंने

पद इस प्रकार पूरा किया—

स्यामा स्याम कुंजतर ठाढ़े, जतन कियों कछु मैं ना। श्रोभट उमिंड घटा चहुँ दिसि से घिरि श्राई जल-सेना॥ इनके 'शुगल शतक' से दो पद उद्धृत किए जाते हैं— वजभूमि मोहनी मैं जानी।

मोहन कुंज, मोहन वृदाबन, मोहन जमुना-पानी ॥ मोहन नारि सकल गोकुल की बोलति अमरित बानी । श्रीभट के प्रभु मोहन नागर, मोहनि राधा रानी ॥

बसौ मेरे नैननि में दोउ चंद । गोर-बदनि चृषभानु-नंदिनी, स्यामबरन नँदनंद ॥ गोलक रहे छुभाय छप में निरखत श्रानँदकंद । जय श्रीभट्ट प्रेमरस-बंधन, क्यों छूटै दृढ़ फंद ॥ (१५) व्यासजी इनका पूरा नाम हरीराम व्यास थाः श्रीर ये श्रीरछा के रहनेवाले सनाट्य शुक्त ब्राह्मणा थे। श्रीरछानरेश मधुकरसाह के ये राजगुर थे। पहले ये गौड़ संप्रदाय के वैष्णव थे, पीछे हितहरिवंशजी के शिष्यः होकर राघावल्लभी हो गए। इनका काल सबत् १६२० के श्रासपास है। पहले ये संस्कृत के शास्त्रार्थी पंडित थे श्रीर सदा शास्त्रार्थ करने के लिये तैयार रहते थे। एक बार बंदाबन मे जाकर गोस्वामी हितहरिवंशजी को शास्त्रार्थ के लिये ललकारा। गोसाईजी ने नम्र भाव से यह पद कहा—

यह जो एक मन बहुत ठौर करि कहि कौने संचु पायो। जह तह विपति जार जुवती ज्यो प्रगट पिगला गायो॥

यह पद सुन व्यासनी चित गए श्रीर हितहरिवंशनी के श्रनन्य भक्त हो गए। उनकी मृत्यु पर इन्होंने इस प्रकार श्रपना शोक प्रकट किया—

> बिन हरिबंसिह सरस रीति को कापै चलिहै भार ? को राधा दुलरावे गावे, बचन सुनावे चार ? वृंदाबन की सहज माधुरी, कहिंहै कीन उदार ? पद-रचना श्रंब कापै हुँहै ? निरस भयो संसार ।

हुतो रस रसिकन को श्राधार।

बड़ो श्रभाग श्रनन्यं सभा को, उठिगो ठाट सिंगार ॥ जिन बिन दिन छिन छुग सम बीतत सहज रूप-श्रागार ।

व्यास एक कुल-कुमुद्-चंद बिनु उडुगन जूठी थार ॥

जब हितहरिवंश्नी से दीन्ना लेकर न्यासनी वृंदावन में ही रह गए तब महाराज मधुकरसाह इन्हें श्रोरछा ले जाने के लिये श्राए, पर ये वृंदाबन छोड़कर न गए श्रोर श्रधीर होकर इन्होंने यह पद कहा—

वृंदाबन के क्लब हमारे मात पिता सुत बंध।
गुरु गोविंद साधुगति मति सुख, फल फूलन की गंध॥
इनहिं पीठी दें प्रनत डीठि करें सो श्रंधन में श्रंध।
व्यास इनहिं छोड़ें श्रो छुड़ावे ताको परियो कंध॥

इनकी रचना परिमाण में भी बहुत विस्तृत है श्रौर विषय-मेद के विचार से भी श्रिषकांश कृष्ण्मक्तों की अपेदा व्यापक है। ये श्रीकृष्ण की बाललीला श्रौर श्रृंगारलीला में लीन रहने पर भी बीच-बीच में संसार पर भी दृष्टि डाला करते थे। इन्होंने तुलसीदासजी के समान खलों, पाखंडियों श्रादि का भी स्मरण किया है श्रौर रसगान के श्रितिरक्त तत्त्व-निरूपण में भी ये प्रवृत्त हुए हैं। प्रेम को इन्होंने शारीर-व्यवहार से श्रलग 'श्रतन', श्रर्थात् मानसिक या श्राध्यात्मिक वस्तु कहा है। ज्ञान, वैराग्य श्रौर भिक्त तीनों पर बहुत रे पद श्रौर साखियाँ इनकी मिलती है। इन्होंने एक 'रास पंचाध्यायी' भी लिखी है जिसे लोगों ने भूल से सरसागर में मिलां लिया है। इनकी रचना के थोड़े से उदाहरण यहाँ दिए जाते है—

त्राज कछु कुंजन में वरषा सी।

वादल-दल में देखि सखी री ! चमकति है चपला सी ॥ नान्हीं-नान्हीं बूँदन कछु धुरवा से, पवन बहै सुखरासी । मंद-मंद गरजिन सी सुनियतु, नाचित मोर-समा सी ॥ इंद्रधनुष बगपंगित डोलित, बोलित कोककला सी । इंद्रबधू छिब छाइ रही मनु, गिरि पर अरुन-घटा सी ॥ उमिंग महीरुह स्यों मिह फूली भूली सृगमाला सी । रटित प्यास चातक ज्यों रसना, रस पीवत हू प्यासी ॥

सुघर राधिका प्रवीन बीना, बर रास रच्यो, स्याम संग वर सुढंग करिन-तनया तीरे। श्रानँदकंद वृंदावन सरद मंद्र मंद पवन,

कुसुमपुंज तापदवन, धुनित कल कुटीरे ॥ रुनित किंकनी सुचारु, नूपुर तिमि बलय हारु, श्रंग बर मृदंग ताल तरल रंग भीरे । गावत श्रति रंग रह्यो, मोपे नहिं जात कह्यो, व्यास रसप्रवाह बह्यो निरखि नैन सीरे ॥ (साखी) व्यास न कथनी काम की, करनी है इक सार।

भक्ति बिना पंडित वृथा ज्यों खर चंदन-भार।।

श्रपने श्रपने मत लगे वादि मचावत सोर।

ज्यों त्यों सबको सेइबो एकै नंदिकसोर।।

प्रेम श्रतन या जगत में जाने बिरला कोय।

व्यास सतन क्यो परिस है पिच हान्यो जग रोय।।

सती, सूरमा संत जन इन समान निहं श्रीर।

श्रगम पंथ पै पग धरै, डिगे न पावें ठीर।।

(१६) रसखान—ये दिल्ली के एक पठान सरदार थे। इन्होने 'प्रेम-वाटिका' में अपने को शाही खानदान का कहा है—

> देखि गदर हित साहिबी दिल्ली नगर मसान। छिनहि बादसा-बंस की ठसक छोंड़ि रसखान।।

संभव है पठान बादशाहों की कुलपरंपरा से इनका संबंध रहा हो। ये बड़े भारी कुल्एमक श्रीर गोस्वामी विद्यलनाथनी के बड़े कुपापात्र शिष्य थे। "दो सौ बावन वैष्ण्वों की वार्ता" में इनका चत्तात श्राया है। उक्त वार्ता के श्रनुसार ये पहले एक बनिए के लड़के पर श्रासक्त थे। एक दिन इन्होंने किसी को कहते हुए सुना कि भगवान् से ऐसा प्रेम करना चाहिए जैसे रखलान् का उस बनिए के लड़के पर है। इस बात से मर्माहत होकर ये श्रीनाथनी को ढूँढ़ते ढूँढते गोकुल श्राए श्रीर वहाँ गोशाई विद्यलनाथनी से दीचा ली। यही श्राख्यायिका एक दूसरे रूप में भी प्रसिद्ध है। कहते हैं जिस स्त्री पर ये श्रासक्त थे वह बहुत मानवती थी श्रीर इनका श्रनादर किया करती यी। एक दिन ये श्रीमद्भागवत का फारसी तर्जुमा पढ़ रहे थे। उसमे गोपियों के श्रनन्य श्रीर श्रलोंकिक प्रेम को पढ़ इन्हे ध्यान हुन्ना कि उसी से क्यों न मन लगाया नाय जिसपर इतनी गोपियों मरती थीं। इसी बात पर ये चृदावन चले श्राए। 'प्रेमवाटिका' के इस दोहे का संकेत लोग इस घटना की श्रोर वताते हैं—

तोरि मानिनी तें हियो फोरि मोहिनी-मान। प्रेमदेव की छविहि लखि, भए मियाँ रसखान।

इन प्रवादों से कम से कम इतना ऋंवश्य-स्चित होता है कि आरंभ से ही ये बड़े प्रेमी जीव थे। वही प्रेम ऋत्यंत गूढ़ भगवद्भक्ति मे परिण्त हुआ। प्रेम के ऐसे सुंदर उद्गार इनके सबैयों में निकले कि जन-साधारण प्रेम या शृंगार संबंधी कवित्त-सवैयों को ही 'रसंखान' कहने लगे—जैसे 'कोई रसंखान सुनाम्रो'। इनकी भाषा बहुत चर्लती, संरंस श्रौर शब्दार्डवर-मुक्त होती थी। शुद्ध वज-भाषा का जो चलतापन श्रौर संफाई इनकी श्रौर घनानंद की रचनाश्रो मे है वह . ग्रन्यत्र दुर्लभ हैं। इनका रेचेना-काल संवत् १६४० के उपरांत ही माना जा सकता है क्योंकि गोसाई विद्वलनाथनी का गोलोकवास संवत् १६४३ मे हुत्रा था। प्रेमवाटिका का रंचना काल सवत् १६७१ है। ग्रातः उनके शिष्य होने के उपरांत ही इनकी मधुर वाग्गी स्फ़रित हुई होगी। इनकी कित परिमाग्। में तो चहुत ऋधिक नहीं है पर जो है वह प्रेमियो के मर्म को स्पर्श करनेवाली है। इनकी दो छोटी छोटी पुस्तकें ऋव तक प्रकाशित हुई है-प्रेम-वार्टिका (दोहे) च्योर सुजान-रसखान (कवित्त-सवैया)। स्त्रीर कृष्णभक्तो के समान इन्होंने 'गीतकाव्य' का आश्रय न लेकर कवित्त सवैयों मे अपने सच्चे प्रेम की व्यंजना की है। व्रजभूमि के सच्चे प्रेम से परिपूर्ण ये दो सवैये इनके ग्रत्यंत प्रसिद्ध हैं—

मानुष हों तो वही रसखान बसौं सँग गोकुल गाँव के ग्वारन । जो पसु हों तो कहा बसु मेरो चरों नित नंद की धेनु मँमारन ॥ पाहन हों तो वही गिरि को जो कियो हरि छत्र पुरंदर-धारन । जो खग हों तो बसेरो करों मिलि कालिंदि कूल कदंब की डारन ॥

या लकुटी श्ररु कामरिया पर राज तिहूँ पुर को तिज हारों। श्राठहु सिद्धि नवौ निधि के सुख नंद की गाय चराय बिसारों॥ नैनन सों रसखान जबे वज के वन वाग तड़ाग निहारों। केतक ही कलधौत के धाम करील के कुंजन ऊपर वारों॥

श्रनुपास की सुंदर छटा होते हुए भी भाषा की चुस्ती श्रौर सफाई कहीं नहीं जाने पाई है। बीच बीच मे भावो की बड़ी ही सुंदर व्यंजना है। लीला-पच को लेकर इन्होंने बड़ी रंजनकारिगी रचनाएँ की हैं। भगवान् प्रेम के वशीभूत है, जहाँ प्रेम है वहीं प्रिय है, इस बातको रसखान यो कहते हैं—

ब्रह्म मैं हूँ ह्यो पुरानन-गानन, वेदिरचा सुनी चौगुने चायन। देख्यो सुन्यो कबहूँ न कहूँ वह कैसे सरूप श्रो कैसे सुभायन॥ टेरत हेरत हारि पञ्यो, रसखान बतायो न लोग लुगायन। देख्यो दुरो वह कुंज-कुटीर में बैठो पलोटत राधिका-पायँन॥

## कुछ श्रौर नमूने देखिए---

मोर पखा सिर ऊपर राखिहों, गुंज की माल गरे पहिरोंगी। श्रोढ़ि पीतांवर छै लकुटी बन गोधन ग्वालन संग फिरोंगी॥ भावतो सोई मेरो रसखान सो तेरे कहे संब स्वॉग करोंगी। या मुरली मुरलीधर की श्रधरान-धरी श्रधरा न धरोंगी॥ सेस महेस गनेस दिनेस सुरेसहु जाहि निरंतर गावें। जाहि श्रनादि श्रनंत श्रखंड श्रक्टेद श्रभेद सुवेद बतावें॥ नारद से सुक व्यास रटें पचि हारे तऊ पुनि पार न पावें। ताहि श्रहोर की छोहरियाँ छिंग्या भर छाछ पै नाच नचावें॥

## ( प्रेम-वाटिकां से )

जेहि विनु जाने कछुहि निहं जान्यो जात बिसेस। सोइ प्रेम जेहि जान के रिह न जात कछु सेसं॥ प्रेमफॉस सों फॅंसि मरे सोई जिये सदाहि। प्रेम-मरम जाने विना मिर कोउ जीवत नाहिं॥

(१७) भ्रुवदास—ये श्री हितहरिवंशजी के शिष्य स्वप्त में हुए थे। इसके श्रितिरिक्त इनका कुछ जीवनवृत्त नहीं प्राप्त हुश्रा है। ये श्रिधिकतर वृंदावन ही में रहा करते थे। इनकी रचना बहुत ही विस्तृत है श्रीर इन्होंने पदों के श्रितिरिक्त दोहें, चौपाई, कवित्त, सबैये श्रादि श्रनेक छंदों में भिक्त श्रीर प्रेमतत्त्व का वर्णन किया है। छोटे मोटे सब मिलाकर इनके ४० ग्रंथ के लगभग मिले हैं जिनके नाम ये हैं—

चंदावन-सत, सिगार-सत, रस-रतावली, नेह मंजरी, रहस्य-मंजरी, सुख-मंजरी, रित-मंजरी, वन-विहार, रंग-विहार, रस-विहार, ग्रानंद-दसा विनोद, रंग-विनोद, नृत्य-विलास, रंग-हुलास, मान-रस-लीला, रहसलता, प्रेमलता, प्रेमावली, भजन-कुंडलिया, भक्त-नामावली, मन-सिंगार, भजन-सत, प्रीति-चौवनी, रस-मुक्तावली, वामन बृहत्-पुराण की भाषा, सभा-मंडली, रसानंदलीला, सिद्धांत-विचार, रस-हीरावली, हित-सिंगार-लीला, व्रजलीला, त्रानंद-लता, ग्रानुराग-लता, जीवदशा, वैद्यलीला, दान लीला, ब्याहलो।

नाभाजी के भक्तमाल के अनुकरण पर इन्होंने 'भक्तनामावली' लिखी है जिसमे अपने समय तक के भक्तो का उल्लेख किया है। इनकी कई पुस्तकों में संवत् दिए हैं; जैसे—सभा-मंडली १६८१, चृंदावन-सत १६८६ और रसमजरी १६९८। अतः इनका रचना-काल संवत् १६६० से १७०० तक माना जा सकता है। इनकी रचना के कुछ नमूने नीचे दिए जाते है—

#### ( 'सिंगार-सत' से )

रूपज़ल उठत तरंग है कटाछुन के,
ग्रंग ग्रंग मोंरन की ग्रति गहराई है।
नैननको प्रतिबिंव पन्यो.है कपोलन में,
तेई भए मीन तहाँ, ऐसी उर ग्राई है॥
ग्रुरुन, कमल मुसुकान मानो फिब रही,
थिरकन बेसिर के मोती की सुहाई है।
भयो है मुदित सखी लाल को मराल-मन,
जीवन-जुगल ध्रुव एक ठाँव पाई है॥

#### ( 'नेहमंजरी' से )

प्रेम बात कछु किह निहं जाई। उत्तटी चाल तहाँ सब भाई॥ प्रेम-बात सुनि बौरो होई। तहाँ सयान रहे निहं कोई॥ तन सन प्रान तिही छिन हारै। भली बुरी कछुवै न विचारै॥ ऐसो प्रेम उपजिष्टे जवहीं। हित ध्रुव बात बनैगी तबहीं॥

#### ( 'भजन-सत' से )

वहु बीती थोरी रही, सोऊ बीती जाय।
हित श्रुव वेगि विचारि कै विस यृंदावन श्रांय।।
विस वृंदावन श्राय त्यागि लाजिह श्रिममानिह।
प्रेम लीन हैं दीन श्रापको तृन सम जानिह।।
सकल सार की सार, भजन तू किर रस-रीती।
रे मन सोच विचार, रही थोरी, वहु वीती।।

कृष्णोपासक मक्त किवर्शे की परंपरा ग्रव यही समात की जाती है। पर इसका ग्रामिप्राय यह नहीं कि ऐसे मक्त किव ग्रागे ग्रोर नहीं हुए। कृष्णगढ़-नरेश महाराज नागरीदासजी, अलबेली ग्रालिजी, चाचा हितवृंदावनदासजी, भगवत् रिंक ग्रादि ग्रानेक पहुँचे हुए मक्त बराबर होते गए हैं जिन्होंने बड़ी सुदर रचनाएँ,की है। पर पूर्वोक्त काल के मीतर ऐसे मक्त किवयों की जितनी प्रचुरता रही है उतनो ग्रागे चलकर नहीं। वे कुछ ग्रधिक ग्रांतर देकर हुए है! ये कृष्ण-मक्त किव हमारे साहित्य में प्रेम माधुर्य का जो सुधा-स्रोत बहा गए हैं उसके प्रभाव से हमारे काव्य-चेत्र में सरसता ग्रोर प्रफुल्लता बराबर बनी रहेगी। 'दु:खवाद' की छाया ग्रा ग्राकर भी टिंकने न पाएगी। इन मक्तों का हमारे साहित्य पर बड़ा-भारी उपकार है।

# प्रकरण ६ भक्तिकाल की फुटकल रचनाएँ

जिन राजनीतिक ग्रौर सामाजिक परिस्थितियो के बीच भक्ति का काव्य-प्रवाह उमड़ा उनका सित्ति उल्लेख त्यारंभ हो चुका है । वह प्रवाह राजाश्रो या शासकों के प्रोत्साहन त्र्यादि पर त्र्यवलंत्रित न था। वह जनता की प्रवृत्ति का प्रवाह था जिसका प्रवर्तक काल था। न तो उसको पुरस्कार या यश के लोभ ने उत्पन्न किया था श्रीर न भय रोक सकता था। उस प्रवाह-काल के वीच त्र्यकबर ऐसे योग्य त्र्यौर गुग्गग्राही शासक का भारत के त्राघीश्वर के रूप मे प्रतिष्ठित होना एक त्राकिस्मक बात थी। त्रातः सूर त्रौर विलसी ऐसे भक्त कवीश्वरों के प्रादुर्भाव के कारणों में त्रकंबर द्वारा संस्थापित शांति-सुख को गिनना भारी भूल है। उस शांति-सुख का परिणामस्वरूप जो साहित्य उत्पन्न हुत्रा वह दूसरे ढंग का था। उसका कोई निश्चित स्वरूप न था; सच पूछिए तो वह उन कई प्रकार की रचना-पद्धतियों का पुनरुत्थान था जो पठानों के शासन-काल की अशांति और विष्त्रव के वीच दब-सी गई थी और धीरे-धीरे लुप्त होने जा रही थीं।

पठान शासक भारतीय संस्कृति से ऋपने कदृरपन के कारण दूर ही दूर रहे। श्रकबर की चाहे नीति-कुशलता कहिए, चाहे उदारता; उसने देश की परंपरागत संस्कृति मे पूरा योग दिया जिससे कला के चेत्र मे फिर से उत्साह का संचार हुआ। जो भारतीय कलावंत छोटे-मोटे राजाओं के यहाँ किसी प्रकार अपना निर्वाह करते हुए 'संगीत को सहारा दिए हुए थे वे अब शाही दरबार मे पहुँचकर 'वाह वाह' की ध्वनि के बीच ग्रपना करतब दिखाने लगे। जहाँ वचे हुए हिंदू राजाश्रो की समाश्रो मे ही कविजन थोड़ा बहुत उत्साहित या पुरस्कृत किए जाते थे वहाँ स्त्रव वादशाह के दरबार में भी

१ देखो पृ० ६०-६२।

उनका सम्मान होने लगा। किवयों के सम्मान के साथ साथ किवता का सम्मान भी यहाँ तक बढ़ा कि अब्दुर्रहीम खानखाना ऐसे उच्चपदस्थ सरदार क्या बादशाह तक व्रजमाषा की ऐसी किवता करने लगे—

> , जाको जस है जगत में, जगत सराहै जाहि। ताको जीवन सफल है, कहत श्रकव्यर साहि॥

साहि श्रकब्बर एक समै चले कान्ह विनोद विलोकन वालहि । श्राहट तें श्रवला निरख्यों, चिक चौंकि चलो किर श्रातुर चालिह ॥ त्यों बिल बेनी सुधारि धरी सु भई छिब यों ललना श्रक लालिह । चंपक चारु कमान चढावत काम ज्यों हाथ लिए श्रहि-बालिह ॥ नरहरि श्रोर गंग ऐसे सुक्षि श्रोर तानसेन ऐसे गायक श्रकवरी दरवार की शोभा बढ़ाते हैं।

यह अनुकूल परिस्थित हिंदी-कान्य को अग्रसर करने मे अवश्य सहायक '
हुई । वीर, श्रंगार और नीति की कविताओं के आविर्माव के लिये विस्तृत चेत्र
फिर खुल गए । जैसा आरंभकाल मे दिखाया जा चुका है, फुटकल कविताएँ
अधिकतर इन्हीं विषयों को लेकर छप्य, किवत्त-सवैयो और दोहों में हुआ करती
थीं । मुक्तक रचनाओं के आतिरिक्त प्रवध-कान्य-परंपरा ने भी जोर पकड़ा और
अनेक अच्छे आख्यान-कान्य भी इस काल में लिखे गए । खेद है कि नाटकों
की रचना की ओर ध्यान नहीं गया । हृद्यराम के भाषा हनुमन्नाटक को नाटक
नहीं कह सकते । इसी प्रकार सुप्रसिद्ध कृष्णभक्त कित्र व्यासजी (संवत् १६२०
के आसपास) के देव नामक एक शिष्य का रचा 'दिवमायाप्रपंचताटक' भी
नाटक नहीं, ज्ञानवार्त्ता है ।

इसमें संदेह नहीं कि अकबर के राजत्वकाल में एक ओर तो साहित्य की चली आती हुई परंपरा को प्रोत्साहन मिला; दूसरी ओर मक्त कियों की दिव्य-वाणी का स्रोत उमड़ चला। इन दोनों की सम्मिलित विभूति से अकबर का राजत्वकाल बगमगा उटा और साहित्य के इतिहास में उसका एक विशेष स्थान हुआ। जिस काल में सूर और तुलसी ऐसे मिक्त के अवतार तथा नरहरि, गंग और रहीम ऐसे निपुण मानुक किन दिखाई पड़ें उसके साहित्यक गौरव की ओर ध्यान जाना स्वाभाविक ही है।

(१) छोहल—ये राजपुताने की छोर के थे। संवत् १५७५ मे इन्होंने पंच-सहेली नाम की एक छोटी सी पुस्तक दोही में राजस्थानी-मिली भाषा में वनाई जो कविता की दृष्टि से अच्छी नहीं कही जा सकती। इसमे पाँच सिलयों की विरह-वेदना का वर्णन है। दोहे इस ढॅग के हैं—

देख्या नगर सुहावना ग्रिधिक सुचंगा थानु। नाउँ चँदेरी परगटा जनु सुरलोक समान।। ठाई ठाई सरवर पेखिय सूभर भरे निवाण। ठाई ठाई कुँवा बावरी सोहइ फटिक सवाँण॥

पंद्रह सै 'पचहत्तरै पूनिम फागुण मास। पंच सहेली वर्णई कवि छीहल परगास॥

इनकी लिखी एक 'बावनी' भी है जिसमें ५२ दोहे है। (२) **लालचदांस**—ये रायवरेली के एक हलवाई थे। इन्होंने सवत्

१५८५ में 'हिर-चिरत्र'' श्रीर संवत् १५८७ में 'भागवत दशम स्कंघ भाषा'' नाम की पुस्तक अवधी-मिली भाषा में बनाई। ये दोनों पुस्तके काव्य की दृष्टि से सामान्य श्रेणी की हैं श्रीर दोहे चौपाइयों में लिखी गई हैं। दशम स्कंघ भाषा का उल्लेख हिंदुस्तानी के फरासीसी विद्वान् गार्सा द तासी ने किया है श्रीर लिखा है कि उसका अनुवाद फरासीसी भाषा में हुआ है। ''भागवत भापा'' इस प्रकार की चौपाइयों में लिखी गई है—

मास श्रसाढ़ कथा श्रनुसारी । हरिवासर रजनी उजियारी ॥ सकल संत कहँ नावों भाथा । बलि बलि जैहौं जादवनाथा ॥ राय बरेली वरनि श्रवासा । लालच रामनाम कै श्रासा ॥

पंद्रह सौ सत्तासी जहिया। समय बिलंबित बरनौं तहिया॥

(३) क्रुपाराम़—इनका कुछ वृत्तात ज्ञात नहीं। इन्होने संवत् १५६८ में रस-रीति पर 'हिततरंगिणी' नामक ग्रंथ दोहों में बनाया। रीति या लच्चण- ग्रंथों में यह बहुत पुराना है। किव ने कहा है कि ग्रौर किवशों ने बड़े छंदों के विस्तार में श्रंगार-रस का वर्णन किया है पर मैंने 'सघरता' के विचार से दोहों में

ग्रंथों में यह बहुत पुराना है। किये ने कहा है कि ग्रार कियों ने बड़े छंदों के विस्तार में श्रृंगार-रस का वर्णन किया है पर मैंने 'सुघरता' के विचार से दोहों में वर्णन किया है। इससे जान पड़ता है कि इनके पहले ग्रौर लोगों ने भी रीति-प्रथ लिखे थे जो ग्रंब नहीं मिलते है। 'हिततरंगिणी' के कई होहे विहारी के दोहों से मिलते जुलते हैं। पर इससे यह नहीं सिद्ध होता कि यह ग्रंथ बिहारी के पीछे का है क्योंकि ग्रंथ में निर्माण-काल बहुत स्पष्ट रूप से दिया हुन्ना है।—

सिधि निधि सिव सुख चंद्र लेखि माघ सुहि तृतियासु । हिततरंगिनी हो रची कवि हिंत परमं प्रकासु ॥

दो में से एक बात हो सकती है—या तो बिहारी ने उन दोहों को जान चूमकर लिया ग्रथवा वे दोहे पीछे से मिल गए। हिततरंगिणी के दोहे बहुत ही सरस, मावपूर्ण तथा परिमार्जित भाषा मे हैं। कुछ नमूने देखिए—

> लोचन चपल कटाच्छ सर श्रिनियारे विपप्रि । मन-मृग बेधें मुनिन के जगजन सहत विस्रि ॥ श्राजु सबारे हों गई नंदलाल हित ताल । कुमुद कुमुदिनो के भट्ट निरखें श्रीरे हाल ॥ पति श्रायो परदेस तें ऋतु वसंत को मानि । ममकि ममकि निज महल में टहंंहें करे सुरानि ॥

(४) महापात्र नरहिर वंदीजन—इनका जन्म संवत् १५६२ श्रीर मृत्यु संवत् १६६७ में कही जाती है। महापात्र की उपाधि इन्हें श्रकवर के दरवार से मिली थी। ये श्रक्नी-फतेहपुर के रहनेवाले थे श्रीर श्रकवर के दरवार में इनका बहुत मान था। इन्होंने छप्पय श्रीर किवत्त कहे है। इनके वनाए दो ग्रंथ परंपरा से प्रसिद्ध हैं—'रुक्मिणीमगल' श्रीर 'छप्पय नीति'। एक तीसरा ग्रंथ 'किवत्त-सग्रह' भी खोज में मिला है। इनका वह प्रसिद्ध छप्पय नीचे दिया जाता है जिसपर, कहते हैं कि, श्रकवर ने गोवध वंद कराया था—

श्रिरहु दंत' तिनु धरे ताहि नहिं मार 'सकत कोइ। हम संतत तिनु चरहिं, वचन उच्चरहिं दौंन होइ॥ श्रमृत पय नित स्रवहिं, वच्छ महि थंमन जाविं। हिंदुहि मधुर न देहिं, कटुक तुरक्रहि न पियाविं॥ कह किन नरहरि श्रक्वर सुनौ विनवित गउ जोरे करन। श्रपराध कौन मोहि मारियत, सुएहु चाम सेवइ चरन॥ (४) नरोत्तमदास—ये सीतापुर जिले के बाड़ी नामक कसवे के रहने-वाले थे। शिवसिंह-सरोज में इनका संवत् १६०२ में वर्त्तमान रहना लिखा है। इनकी जाति का उल्लेख कहीं नहीं मिलता। इनका 'सुदामा-चरित्र' ग्रंथ बहुत प्रसिद्ध है। इसमें घर की दरिद्रता का बहुत ही सुंदर वर्णन है। यद्यपि यह छोटा है पर इसकी रचना बहुत ही सरस और हृदयग्राहिणी है और किव की भावुकता का परिचय देती है। भाषा भी बहुत ही परिमार्जित और व्यवस्थित है। बहुतेरे किवयों के समान भरती के शब्द और खंड-काव्य 'प्रुवचरित्र' भी लिखा है। पर वह कहीं देखने में नहीं आया। 'सुदामा-चरित्र' का यह सबैया बहुत लोगों के मुंह से सुनाई पड़ता है—

सीस पगा न भगा तन पै, प्रभु ! जानै को ग्राहि, बसै केहि ग्रामा। धोती फटी सी, लटी दुपटी श्ररु पायँ उपानह को नहिं सामा।। द्वार खड़ो द्विज दुर्बल एक, रह्यो चिक सो बसुधा श्रभिरामा। पूछत दीनदयाल को धाम, बतावत श्रापनो नाम सुदामा।।

कुष्णं की दीनवत्सलता और करुणा का एक यह और सवैया देखिए—

कैसे विहाल विवाइन सों भए, कंटक-जाल गड़ें पग जोए। हाय महादुख पाए सखा! तुम श्राए इते न, किते दिन खोए॥ देखि सुदामा की दीन दसा करुना करिके करुनानिधि रोए। पानी परात को हाथ छुयो निहं, नैनन के जल सों पग धोए॥

(६) आलम—ये श्रक्यर के समय के एक मुसलमान किय थे जिन्होंने सन् ६६१ हिजरी श्रर्थात् संवत् १६३६-४० मे "माधवानल कामकंदला" नाम की प्रेमकहानी दोहा-चौपाई में लिखी। पाँच पाँच चौपाइयों (श्रद्धांलियों) पर एक एक दोहा या सोरठा है। यह श्रृंगाररस की दृष्टि से ही लिखी जान पड़ती-है, श्राध्यात्मिक दृष्टि से नहीं। इसमें जो कुछ रुचिरता है वह कहानी की है, वस्तु-वर्णन, भाव-व्यंजना श्रादि की नहीं। कहानी भी प्राकृत या श्रपभ्रंश-काल से चली श्राती हुई कहानी है।

कवि ने रचना काल का उल्लेख इस प्रकार किया है-

दिल्लीपति श्रकबर सुरताना। सप्तदीप में जाकी श्राना।। धरमराज सव देस चलावा। हिंदू तुरुक पंथ सव लावा।।

सन नौ सै इकानवें त्राही। करों कथा त्रौ बोलो ताही।।

(७) महाराज टोडरमल—ये कुछ दिन शेरशाह के यहाँ जॅचे पद पर थे, पीछे ग्रक्तवर के समय मे भूमिकर-विभाग के मंत्री हुए। इनका जन्म संवत् १८५० मे ग्रौर मृत्यु संवत् १६४६ में हुई। ये कुछ दिनो तक बंगाल के स्वेदार भी थे। ये जाति के खत्री थे। इंन्होंने शाही दफ्तरों मे हिंदी के स्थान पर फारसी का प्रचार किया जिससे हिंदु ग्रों का मुकाव फारसी की शिच्चा की ग्रोर हुग्रा। ये प्रायः नीतिसंबंधी पद्य कहते थे। इनकी कोई पुस्तक तो नहीं मिलती, फुटकल कवित्त इधर-उधर मिलते हैं। एक कवित्त नीचे दिया जाता है—

जार को विचार कहा, गनिका को लाज कहा,
गदहा को पान कहा, श्राँघरे को श्रारसी।
निगुनी को गुन कहा दान कहा दारिद को,
सेवा कहा सूम की श्ररंडन की डार सी।
मदपी को सुचि कहाँ, साँच कहाँ छंपट को,
नीच को बचन कहा स्थार की पुकार सी।
टोडर सुकवि ऐसे हठी तौ न टारे टरें,
भाव कहाँ सूधी बात भाव कहाँ फारसी।

(८) महाराज बोरवल — इनकी जन्मभूमि कुछ लोग नारनील बतलाते हैं श्रीर इनका नाम महेशदास । प्रयाग के किले के भीतर जो श्रशोक-स्तम है उस पर यह खुदा है— "संवत् १६३२ शाके १४६३ मार्ग बदी ५ सोमवार गंगादास-सुत महाराज बीरवल श्रीतीरथराज प्रयाग की यात्रा सुफल लिखितं।" यह लेख महाराज बीरवल के संबंध में ही जान पड़ता है क्योंकि गंगादास श्रीर महेशदास नाम मिलते जुलते हैं जैसे कि पिता पुत्र के हुश्रा करते हैं। बीरवल का जो उल्लेख भूषण ने किया है उससे इनके निवासस्थान का पता चलता है—

हिज कनौज कुल कस्यपी रतनाकर-सुत धीर। वसत त्रिविकम पुर सदा तरनि-तन्जा तीर॥ वीर बीरवल से जहाँ उपजे कवि श्ररु भूप। देव विहारीश्वर जहाँ विश्वेश्वर तद्रूप॥

इनका जन्मस्थान तिकवॉपुर ही ठहरता है, पर कुल का निश्चय नहीं होता। यह तो प्रसिद्ध ही है कि ये ग्राकवर के मंत्रियों में थे ग्रीर बड़े ही वाक्चतुर ग्रीर प्रत्युत्पन्नमित थे। इनके ग्रीर ग्राकवर के बीच होनेवाले विनोद ग्रीर चुटकुले उत्तर भारत के गाँव गाँव मे प्रसिद्ध है। महाराज वीरवल व्रजमाणा के ग्राच्छे किव थे ग्रीर किवयों का बड़ी उदारता से सम्मान करते थे। कहते है, केशवदासजी को इन्होंने एक बार छः लाख रुपए दिए थे ग्रीर केशवदासजी की पैरवी से ग्रीरछा-नरेश पर एक करोड़ का चुरमाना मुग्राफ करा दिया था। इनके मरने पर ग्राकवर ने यह सोरठा कहा था—

दीन देखि सब दीन, एक न दीन्हो दुसह दुख। सो श्रव हम कहँ दीन, कछु नहि राख्यो बीरवल।।

इनकी कोई पुस्तक नहीं मिलती है, पर कई सौ कवित्तों का एक संग्रह भरतपुर में है। इनकी रचना ग्रालंकार ग्रादि काव्यांगों से पूर्ण ग्रौर सरस होती थी। कविता में ये ग्रापना नाम ब्रह्म रखते थे। दो उदाहरण नीचे ईद्ये जाते है—

उछरि उछरि केकी भएटै उरग पर,

उरग हू केकिन पै लपटें लहकि हैं।
केकिन के सुरति हिए की ना कछू है, भए

एकी करि केहरि, न बोलत वहकि है।।
कहै कवि बहा वारि हेरत हरिन फिरें,

वैहर बहुत बड़े जोर सों जहिक है।

तरिन के तावन तवा सी भई भूमि रही,
, दसहू दिसान में दवारि सी दहिक है।।

पूत कपूत, कुलच्छनि नारि, लराक परोसि, लजायन सारो। चंधु कुत्रुद्धि, पुरोहित छंपट, चाकर चोर, ग्रतीय धुतारो॥ साहव सूम, श्रड़ाक तुरंग, किसान कठोर, दिवान नकारो। ब्रह्म भने सुनु साह श्रकव्वर वारही वाँधि समुद्र में डारो।।

(९) गंग — ये ग्रक्त्रर के दरवारी किव थे ग्रौर रहीम खानलाना इन्हें बहुत मानते थे। इनके जन्म-काल तथा कुल ग्रादि का ठीक वृत्त ज्ञात नहीं। कुछ लोग इन्हें ब्राह्मण कहते है पर ग्रधिकतर ये ब्रह्मभट्ट ही प्रसिद्ध हैं। ऐसा कहा जाता है कि किसी नवात्र या राजा की ग्राज्ञा से ये हाथी से चिरवा डाले गए थे ग्रौर उसी समय मरने से पहले इन्होंने यह दोहा कहा था—

कवहुँ न भँडुवा रन चढे, कबहुँ न वाजी वंब। सकल सभाहि प्रनाम करि विदा होत कवि गंग।।

इसके त्रातिरिक्त कई त्रौर किवयों ने भी इस बात का उल्लेख वा संकेत किया है। देव किव ने कहा है—

"एक भए जेत, एक मीजि सारे हाथी"।

ये पद्य भी इस संबंध में ध्यान देने योग्य हैं-

सब देवन को दरवार जुन्यो तहूँ पिंगल छंद बनाय कै गायो। जब काहू तें श्रर्थ कह्यो न गयो, तब नारद एक प्रसंग चलायो।। मृतलोक में है नर एक गुनी, कवि गंग को नाम सभा में बतायो। सुनि चाह भई परमेसर को तब गंग को लेन गनेस पठायो।

'गंग ऐसे गुनी को गयंद सो चिराइए।'

इन प्रमाणों से यह घटना ठीक ठहरती है। गंग किन बहुत निर्मीक होकर बात कहते थे। ये ग्रपने समय के नर-कान्य करनेवाले किनयों में श्रेष्ठ माने जाते थे। टासजी ने कहा है—

तुलसी गंग दुवौ भए सुकविन के सरदार।

कहते है कि रहीम खानखाना ने इन्हे एक छप्पय पर छत्तीस लाख रुपए दे डाले थे। वह छप्पय यह है—

चिकत भँवर रहि गयो, गमन नहिं करत कमलबन। श्रिह फन मिन नहिं तेत, तेज नहिं वहत पवन वन।।

हंस मानसंर तज्यो चक्क चक्की न मिले श्रित । बहु सुंदरि पद्मिनी पुरुष न चहै, न करें रित ॥ खलभित सेस किब गंग भन, श्रिमित तेज रिवरथ खस्यो । खानान खान बैरम-सुवन जबहिं क्रोध करि तंग कस्यो ॥

सारांश यह कि गंग अपने समय के प्रधान किन माने जाते थे। इनकी कोई पुस्तक अभी नहीं मिली है। पुराने संग्रह ग्रंथों मे इनके बहुत से किन मिलते हैं। सरस हृदय के अतिरिक्त नाग्नैदग्ध्य भी इनमें प्रचुर मात्रा में था। वीर और श्रंगार रस के बहुत ही रमणीक किन इन्होंने कहे हैं। कुछ अन्योक्तियाँ भी बड़ी मार्मिक है। हास्यरस का पुट भी बड़ी निपुणता से ये अपनी रचना में देते थे। घोर अतिशयोक्तिपूर्ण वस्तु-व्यंग्य-पद्धति पर विरहताप का वर्णन भी इन्होंने किया है। उस समय की रुचि को रिजत करनेवाले सब गुण इनमें वर्तमान थे, इसमें कोई संदेह नहीं। इनका किनता-काल विक्रम की सत्तहवीं शताब्दी का अंत मानना चाहिए। रचना के कुछ नमूने देखिए-

वैठी थी सिखन संग, पिय को गवन सुन्यो,
सुख के समूह में वियोग-श्रागि भरकी।
गंग कहै त्रिविध सुगंध ले पवन वह्यो,
लागत ही ताके तन भई विथा जर की।।
प्यारी को परिस पौन गयो मानसर कहँ,
लागत ही श्रौरे गित भई मानसर की।
जलचर जरे श्रौ सेवार जिर छार भयो,
जल जिर गयो, पंक सूख्यो, भूमि दरकी।।

सुकत कृपान मयदान ज्यों दोत भान,

एकन तें एक मानो सुपमा जरद की।
कहै किन गंग तेरे बल को बयारि लगे,

फूटी गजघटा घनघटा ज्यों सरद की।।
एते मान सोनित की जदियाँ उमिं चलीं,

रही न निसानी कहूँ महि में गरद की। गौरी गद्यो गिरिपति, गनपति गद्यो गौरी, गौरीपति गही पूँछ 'लपकि बरद की।।

देखत के वृच्छन में दीरघ सुभायमान, कीर चल्यो चाखित्रे को, प्रेम जिय जग्यो है। जाल फल देखि के जटान मँडरान लागे, देखत बटोही बहुतेरे डगमग्यो है। गंग किव फल फूटे भुआ उधिराने लखि, सबही निरास है के निज गृह भग्यो है। ऐसो फलहीन वृच्छ बसुधा में भयो, यारो, सेमर बिसासी बहुतेरन को ठग्यो है।।

(१०) मनोहर कवि—ये एक कछनाहे सरदार थे जो अकबर के दरबार में रहा करते थे। शिवसिंह-सरोज में लिखा है कि ये फारसी और संस्कृत के अच्छे विद्वान् थे और फारसी कविता में अपना उपनाम 'तौसनी' रखते थे। इन्होंने 'शत प्रश्नोत्तरी' नाम की पुस्तक बनाई है तथा नीति और शृंगाररस के बहुत से फुटकल दोहे कहे हैं। इनका कविता-काल सवत् १६२० के आगे माना जा सकता है। इनके शृंगारिक दोहे मार्मिक और मधुर हैं 'पर उनमें कुछ फारसी-पन के छींटे मौजूद हैं। दो चार नमूने देखिए—

इंदु वदन नरिगस नयन, संबुत्तवारे बार । उर कुंकुम, कोकित बयन, जेहि लिख लाजत मार ।। बिथुरे सुथुरे चीकने घने घने घुघुवार । रिसकन को जंजीर से बाला तेरे बार ।। श्रवरज मोहिं हिंदू तुरुक बादि करत संश्राम । इक दीपति सों दीपियत काबा काशीधाम ।।

(११) बलभद्र मिश्र—ये श्रोरछा के सनाह्य ब्राह्मण पंडित काशीनाथ के पुत्र श्रीर प्रसिद्ध किन के शवदास के बड़े भाई थे। इनका जन्म-काल संनत् १६०० के लगभग माना जा सकता है। इनका 'नखशिख' श्रंगार का एक प्रसिद्ध ग्रंथ है जिसमे इन्होंने नायिका के श्रंगों का वर्णन उपमा, उत्प्रेचा, सदेह श्रादि श्रलंकारों के प्रचुर विधान द्वारा किया है। ये केशवदासजी के समकालीन या पहले के उन किनयों में थे जिनके चित्त में रीति के श्रनुसार कान्य-रचना की

प्रवृत्ति हो रही थी। कृपाराम ने जिस प्रकार रसरीति का ग्रवलंबन कर नायिकाग्रों का वर्णन किया उसी प्रकार वलेंमद्र नायिका के ग्रंगों को एक स्वतंत्र विपय बनाकर चले थे। इनका रचनाकाल सवत् १६४० के पहले माना जा सकता है। रचना इनकी बहुत प्रोढ़ ग्रोर परिमार्जित है, इससे ग्रनुमान होता है कि नखिशाख के ग्रातिरिक्त इन्होंने ग्रोर पुस्तके भी लिखी होंगी। संवन् १८६१ में गोपाल किव ने बलभद्रकृत नखिशाख की एक टीका लिखी जिसमें उन्होंने बलभद्रकृत तीन ग्रोर ग्रंथों का उल्लेख किया है—बलभद्री व्याकरण, हनुमन्नाटक ग्रोर गोवर्द्धनसतसई टीका। पुस्तकों की खोज में इनका 'दूषण-विचार' नाम का एक ग्रोर ग्रंथ मिला है जिसमें काव्य के दोषों का निरूपण है। नखिशाख के दो किवत्त उद्धृत किए.जाते हैं—

पाटल नयन कोकनद के से दल दोऊ,

बलभद बासर उनीदी लखी वाल मैं।
सोभा के सरोवर में बाइव की ग्राभा कैघों,
देवधुनी भारती मिली है पुन्यकाल में।।
काम-कैवरत कैघों नासिका-उडुप बैठो,
खेलत सिकार तरुनी के मुख-ताल में।
लोचन सितासित में लोहित लकीर मानो,
बाँधे जुग मीन लाल रेशम को डोर मैं।।

मरकत के सूत, कैथों पन्नग के पूत, श्रित
राजत श्रमूत तमराज कैसे तार हैं।
मखतूल-गुनश्राम सोभित सरस स्थाम,
काम-सृग-कानन के कुहू के कुमार हैं।।
कोप की किरन, के जलज-नाल नोल तंतु,
उपमा श्रनन्त चारु चँवर सिंगार है।
कारे सरकारे भींजे सोंधे सों सुगंध बास,
ऐसे वलभद्र नववाला तेरे वार हैं॥

(१२) जमाल — ये भारतीय काव्य-परंपरा से पूर्ण परिचित कोई सहृदय मुसलमान कि थे जिनका रचना-काल संवत् १६२७ अनुमान किया गया है। इनके नीति ग्रीर श्रृंगार के दोहे राजपूताने की ग्रोर बहुत जनप्रिय है। भावो की व्यंजना बहुत ही मार्मिक पर सीधे-साधे ढंग पर की गई है। इनका कोई अथ तो नहीं मिलता, पर कुछ संग्रहीत दोहे मिलते हैं। सहृद्युता के ग्रुतिरिक्त इनमे शब्दकीड़ा की निपुणता भी थी, इससे इन्होने कुछ पहेलिय, भी ग्रपने दोहों मे रखी हैं। कुछ नमूने दिए जाते हैं—

पूनम चाँद, कुसूँम रँग नदी-तीर द्रुम-डाल।
रेत भीत, भुस लीपणो, ए थिर नहीं जमाल।।
रंग ज चोल मजीठ का, संत वचन प्रतिपाल।
पाहण-रेख र करम गत, ए किमि मिटें जमाल।।
जमला ऐसी प्रीत कर जैसी केस कराय।
कै काला, कै ऊजला, जब तब सिर स्यूँ जाय।।
मनसा तो गाहक भए, नैना भए दलाल।
धनी बसत वेचे नहीं, किस बिध बने जमाल।।
वालपणे धौला भया, तरुणपणे भया लाल।
वृद्धपणे काला भया, कारण कोण जमाल।।
कामिण जावक-रंग रच्यो, दमकत मुकता-कोर।
इम् हंसा मोती तजे, इम चुग लिए चकोर।।

इस हंसा मोती तजे, इम चुग लिए चकोर।।
(१३) केशवदास—ये सनाट्य ब्राह्मण कृष्णदत्त के पौत्र श्रौर काशीनाथ के पुत्र थे। इनका जन्म संवत् १६१२ में श्रौर मृत्यु १६७४ के श्रासपास
हुई। श्रोरछानरेश महाराज रामसिह के माई इद्रजीतिसह की सभा में ये रहते
थे, जहाँ इनका बहुत मान था। इनके घराने में बरावर सस्कृत के श्रच्छे पिंडत
होते श्राए थे। इनके बड़े भाई वलभद्र मिश्र भाषा के श्रच्छे किव थे।
इस प्रकार की परिस्थिति में रहकर ये श्रपने समय के प्रधान साहित्य-शास्त्रज्ञ किव
माने गए। इनके श्राविर्माव-काल से कुछ पहले ही रस, श्रालंकार श्रादि
काव्यागों के निरूपण की श्रोर कुछ कियों का ध्यान जा चुका था। यह
स्वामाविक भी था, क्योंकि हिंदी-काव्य-रचना प्रचुर-मात्रा में हो चुकी थी। लच्य
ग्रंथों के उपरात ही लच्चण-ग्रंथों का निर्माण होता है। केशवदासजी संस्कृत के
पिंडत थे श्रतः शास्त्रीय पद्धित से साहित्य-चर्चा का प्रचार भाषा में पूर्ण रूप से
करने की इच्छा इनके लिए स्वामाविक थी।

केशवदास के पहले सं० १५६८ में कृपाराम थोड़ा रस-निरूपण कर चुके 'थे। इसी समय में चरखारी के मोहनलाल मिश्र ने 'श्रंगार-सागर' नामक एक ग्रंथ श्रंगाररस-संबंधी लिखा। नरहिर किव के साथ अकबरी दरबार मे जानेवाले करनेस किव ने 'कर्णामभूरण', 'श्रुतिभूषण' ग्रोर 'भूप-भूषण' नामक तीन ग्रंथ अलंकार-संबन्धी लिखे थे पर अब तक किसी किव ने संस्कृत साहित्य-शास्त्र में निरूपित काव्यांगों का पूरा परिचय नहीं कराया था। यह काम केशवदासबी ने किया।

ये कांव्य में त्र्रालंकार का स्थान प्रधान समक्तनेवाले चमत्कारवादी कवि थे जैसा कि इन्होंने स्वयं कहा है—

जदिप सुजाति सुलच्छनी सुवरन सरस सुवृत्त। भूषंन बिनु न, बिराजई कविता वनिता मित्त॥

श्रपनी इसी मनोवृत्ति के अनुसार इन्होंने भामह, उद्घट श्रीर दंडी श्रादि प्राचीन श्राचार्यों का अनुसरण किया जो रस रीति श्रादि सब कुछ श्रलंकार के ही श्रंतर्गत लेते थे; साहित्य-शास्त्र को श्रिषक व्यवस्थित श्रीर समुद्धत रूप में लानेवाले मम्मट, श्रानंदवर्द्धनाचार्थ्य श्रीर विश्वनाथ का नहीं। श्रलंकार के सामान्य श्रीर विशेष दो मेद करके इन्होंने उसके श्रंतर्गत वर्णन की प्रणाली ही नहीं, वर्णन के विषय भी ले लिए हैं। 'श्रलंकार' शब्द का प्रयोग इन्होंने व्यापक श्रथ में किया है। वास्तविक श्रलंकार इनके विशेष श्रलंकार ही हैं। श्रलंकारों के लक्षण इन्होंने दंडी के 'काव्यादर्श' से तथा श्रीर बहुत सी बातुं श्रमर-रिवत 'काव्यकल्पलतावृत्ति' श्रीर केशव मिश्र कृत 'श्रलंकार शेखर' से ली हैं।

पर केशव के ५० या ६० वर्ष पीछे हिंदी में लक्त्य-ग्रंथों की जो परंपरा चली वह केशव के मार्ग पर नहीं चली। कान्य के स्वरूप के संबंध में तो वह रस को प्रधानता माननेवाले कान्यप्रकाश श्रीर साहित्यदर्पण के पक्त पर रही श्रीर श्रलंकारों के निरूपण में उसने श्रीधकतर चंद्रालोंक श्रीर कुवलयानंद का श्रानुसरण किया। इसी से केशव के श्रलंकार-लक्ष्ण हिंदी में प्रचलित श्रलंकार-लक्ष्णों से नहीं मिलते। केशव ने श्रलंकारों पर 'कवि-प्रिया' श्रीर रस पर 'रिसक्षिया' लिखी।

इन ग्रंथो में केशव का ऋपना विवेचन कहीं नहीं दिखाई पड़ता । सारी सामग्री कई संकृत-ग्रंथों से ली हुई मिलती है। नामों में ऋवश्य कहीं कहीं थोड़ा हेरफेर मिलता है जिससे गड़नड़ी के सिवा त्रौर कुछ, नहीं हुत्रा है। 'उपमा' के जो २२ मेद केशव ने रखे हैं उनमें से १५ तो ज्यों के त्यों दंडी के हैं, ५ के केवल नाम भर बदल दिए गए है। शेष रहे दो मेद—संकीणोंपमा त्रौर विपरीतोपमा। इनमें विपरीतोपमा को तो उपमा कहना ही व्यर्थ है। इसी प्रकार 'त्राच्तेप' के जो ६ मेद केशव ने रखे है उनमें ४ तो ज्यों के त्यों दड़ी के हैं। पॉचवॉ 'मरणाच्तेप' दंडी का 'मूच्छांचेप' ही है। कविप्रिया का 'प्रेमालंकार' दंडी के (विश्वनाथ के नहीं) 'प्रेयस' का ही नामांतर है। 'उत्तर' त्रालंकार के चारों मेद वास्तव में पहेलियाँ हैं। कुछ मेदों को दंडी से लेकर भी केशव ने उनका त्रौर का त्रौर ही त्र्र्थ समका है।

केशव के रचे सात ग्रंथ मिलते हैं—कविशिया, रिकिशिया, रामचिन्द्रका, वीरसिंहदेव-चरित, विज्ञानगीता, रतनबावनी श्रीर वहाँगीर-वस-चिन्द्रका।

केशव को कवि-हृदय नहीं मिला था। उनमे वह सहृदयता श्रौर भावकता न थी जो एक कवि में होनी चाहिए । वे संस्कृत साहित्य से सामग्री लेकर अपने पांडित्य श्रौर रचना-कौशल की धाक जमाना चाहते थे। पर इस कार्य मे सफलता प्राप्त करने के लिए भाषा पर जैसा ऋषिकार चाहिए वैसा उन्हें प्राप्त न था। अपनी रचनात्रों में उन्होंने अनेक संस्कृत काव्यों की उक्तियाँ लेकर भरी हैं। पर उन उक्तियों को स्पष्ट रूप से व्यक्त करने में उनकी भाषा बहुत कम समर्थ हुई है। पदो श्रौर वाक्यो की न्यूनता, श्रशक्त फालतू शब्दों के प्रयोग ग्रौर संबंध के ग्रमाव ग्रादि के कारण माषा भी ग्रपाजल ग्रौर ऊबड़ खाबड़ हो गई है श्रीर तात्पर्य भी स्पष्ट रूप से न्यक्त नहीं हो सका है। केशव की कविता जो कठिन कही जाती है, उसका प्रधान कारण उनकी यही त्रुटि है—उनकी मौलिक भावनात्रों की गंभीरता या जटिलता नहीं। 'रामचन्द्रिका' मे 'प्रसन्नराघव', 'हनुमन्नाटक', 'अनर्घराघव', 'कादंवरी' श्रौर नैषघ' की बहुत सी उक्तियो का अनुवाद करके रख दिया गया है। कही कहीं अनुवाद अञ्छा न होने के कारण उक्ति विकृत हो गई है, जैसे--प्रसन्नराघव के ''प्रियतमपदै-रिक्कतान्भूमिभागान्'' का अनुवाद, "प्यौ-पद-पंक्रज ऊपर" करके केशव ने उक्ति को एकदम बिगाड़ डाला है। हॉ, जिन उक्तियों मे जटिलता नही है—समास-

शैली का ग्राश्रय नहीं लिया गया है—उनके ग्रनुवाद में कहीं कहीं बहुत ग्रन्छी सफलता प्राप्त हुई है, जैसे, भरत के प्रश्न ग्रीर कैकेयी के उत्तर मे—

मातु, कहाँ नृप तात ? गए सुरलोकिहिं; क्यो ? सुत-शोक लए । जो कि हनुमन्नाटक के एक श्लोक का अनुवाद है ।

केशव ने दो प्रबन्ध-काव्य लिखे—एक 'वीरसिहदेव चरित' दूसरा 'राम-चंद्रिका'। पहला तो काव्य ही नहीं कहा जा सकता। इसमे वीरसिंहदेव का चरित तो थोड़ा है, दान, लोभ ग्रादि के संवाद भरे हैं। 'रामचिन्द्रका' ग्रवश्य एक प्रसिद्ध ग्रंथ है। पर यह समक्त रखना चाहिए कि केशव केवल उक्ति-वैचित्र्य ग्रीर शब्द-क्रीड़ा के प्रेमी थे। जीवन के नाना गंभीर ग्रीर मार्मिक पत्तों पर उनकी दृष्टि नहीं थी। ग्रतः वे मुक्तक-रचना के ही उपयुक्त थे, प्रबन्ध-रचना के नहीं। प्रबन्ध-पदुता उनमे कुछ भी न थी। प्रबन्ध-काव्य के लिये तीन वातें ग्रानिवार्य हैं—१ सम्बन्ध-निर्वाह, २ कथा के गंभीर ग्रीर मार्मिक स्थलों की एहचान ग्रीर ३ दृश्यों की स्थानगत विशेषता।

सम्बन्ध-निर्वाह की चमता केशव में न'थी। उनकी 'रामचंद्रिका' ग्रलग ग्रलग लिखे हुए वर्णनों का संग्रह सी जान पड़ती है। कथा का चलता प्रवाह न रख सकने के कारण ही उन्हें बोलनेवाले पात्रों के नाम नाटकों के ग्रानुकरण पर पद्यों से ग्रलग स्वित करने पड़े है। दूसरी बात भी केशव में कम पाई जाती है। रामायण की कथा का केशव के हृदय पर कोई विशेष प्रभाव रहा हो, यह बात नहीं पाई जाती। उन्हें एक बड़ा प्रवन्ध-काव्य भी लिखने की इच्छा हुई ग्रौर उन्होंने उसके लिये राम की कथा ले ली। उस कथा के भीतर जो मार्मिक स्थल हैं उनकी ग्रोर केशव का ध्यान बहुत कम गया है। वे ऐसे स्थलों को या तो छोड़ गए है या थो ही इतिवृत्त मात्र कहकर चलता कर दिया है। राम ग्रादि को वन की ग्रोर जाते देख मार्ग में पड़ नेवाले लोगों से कुछ कहलाया भी तो यह कि ''किघों मुनिशाप-हत, किघों ब्रह्मदोप-रत, किघों कोऊ ठग हो।'' ऐसा ग्रलौकिक सोंदर्थ ग्रौर सौम्य ग्राकृति सामने पाकर सहानुस्तिपूर्ण शुद्ध सान्विक भावों का उद्य होता है, इसका ग्रनुभन शायद एक दूसरे को सन्देह की दृष्ट से देखनेवाले नीतिकुशल दरवारियों के बीज़ रहकर 'केशव के लिये कठिन था।

हर्यों की स्थानगत विशेषता (Local colour) केशव की रचनाओं में हूँ दूना तो व्यर्थ हो है। पहली बात तो यह है कि केशव के लिये प्राकृतिक हर्यों में कोई ग्राकर्षण नहीं था। वे उनकी देशगत विशेषताओं का निरीक्षण करने क्यों जाते ? दूसरी बात यह है कि केशव के बहुत पहले से ही इसकी परंपरा एक प्रकार से उठ चुकी थी। कालिदास के हरय-वर्णनों में देशगत विशेषताओं का जो रंग पाया जाता है वह भवभूति तक तो कुछ रहा, उसके पीछे नहीं। फिर तो वर्णन कुढ़ हो गए। चारों ग्रोर फैली हुई प्रकृति के नाना 'रूपों के साथ केशव के हृदय का सामंजस्य कुछ भी न था। ग्रपनी इस मनोवृत्ति का ग्राभास उन्होंने यह कहकर कि—

"देखे मुख भावे, श्रनदेखेई कमल चंद, ताते मुख मुखे, सखी, कमली न चंद री ॥"

साफ दे दिया है। ऐसे व्यक्ति से प्राकृतिक दृश्यों के सच्चे वर्णन की भला क्या ग्राशा की जा सकती है? पचवटी और प्रवर्ण गिरि ऐसे रमणीय स्थलों में शब्द-साम्य के ग्राघार पर श्लेष के एक मद्दे खेलवाड़ के ग्रातिरिक्त और कुछ न मिलेगा। केवल शब्द-साम्य के सहारे जो उपमान लाए गए है वे किसी रमणीय दृश्य से उत्पन्न सौंदर्य की श्रुनुभूति के सर्वथा विरुद्ध या बेमेल हैं— जैसे प्रलयकाल, पांडव, सुग्रीव, शेषनाग। सादृश्य या साधम्य की दृष्टि से दृश्य वर्णन में जो उपमाएँ उत्प्रेवाएँ ग्रादि लाई गई हैं वे भी सौद्यें की भावना में बृद्धि करने के स्थान पर कुत्हल मात्र उत्पन्न करती हैं। जैसे श्वेत कमल के छत्ते पर बैठे हुए भौंरे पर यह उक्ति—

केशव केशवराय मनौ कमलासन के सिर ऊपरे सोहै।
पर कहीं कहीं रमणीय श्रोर उपयुक्त उपमान मी मिलते है; जैसे, जनकपुर के
स्पोंदयवर्णन मे, जिसमे "कापालिक-काल" को छोड़कर श्रोर सब उपमान
रमणीय है।

सारांश यह कि प्रबंधकाव्य रचना के योग्य न तो केशव में अनुभूति ही थी, न शक्ति । परंपरा से चले आते हुए कुछ नियत विषयों के ( जैसे, युद्ध, सेना की तैयारी, उपवन, राजदरवार के ठाटबाट तथा शृंगार और वीर रस ) फुटकल वर्णन ही अलंकारों की भरमार के साथ वे करना जानते थे इसीसे बहुत से वर्णन यो ही, बिना अवसर का विचार किए, वे भरते गए हैं। वे वर्णन वर्णन के लिये करते थे, न कि प्रसंग या अवसर की अपेद्धा से। कहीं कहीं तो उन्होंने उचित-अर्जुचित को भी परवा नहीं की है, जैसे—भरत की चित्रकूट-यात्रा के प्रसंग में सेना की तैयारी और तड़क-भड़क का वर्णन। अनेक प्रकार के रूखे सूखे उपदेश भी बीच बीच मे रखना वे नहीं भूलते थे। दान-मिहमा, लोभ-निंदा के लिये तो वे प्रायः जगह निकाल जिया करते थे। उपदेशों का समावेश दो एक जगह तो पात्र का बिना विचार किए अत्यंत अनुचित और भद्दे रूप में किया गया है, जैसे—बन जाते समय राम का अपनी माता कौशल्या को पातिव्रत का उपदेश।

रामचंद्रिका के लंबे चौड़े वर्णनों को देखने से स्पष्ट लिच्चत होता है कि केशव की दृष्टि जीवन के गंभीर श्रौर मार्मिक पच्च पर न थी। उनका मन राजसी ठाटबाट, तैयारी, नगरों की सजावट, चहल-पहल श्रादि के वर्णन में ही विशेषतः लगता है।

केशव की रचना को सब से अधिक विकृत और अक्चिकर करनेवाली वस्तु है.आलंकारिक चमत्कार की प्रवृत्ति जिसके कारण न तो भावो की प्रकृत व्यंजना के लिये जगह बचती है, न सचे हृद्यग्राही वस्तु-वर्णन के लिये। पददोष, वाक्यदोष आदि तो बिना प्रयास जगह-जगह मिल सकते हैं। कहीं कहीं उपमान भी बहुत हीन और बेमेल हैं; जैसे, राम की वियोग-दशा के वर्णन मे यह वाक्य—

#### "बासर की संपति उल्क ज्यों न चितवत ।"

रामचंद्रिका में केशव को सबसे श्रिधक स्फलता हुई है संवादों मे। इन संवादों में पात्रों के श्रनुकूल कोध, उत्साह श्रादि की व्यंजना भी सुंदर है (जैसे, लच्मण, राम, परशुराम-संवाद तथा लवकुश के प्रसंग के संवाद ) तथा वाक-पटुता श्रीर राजनीति के दाँव-पेच का श्राभास भी प्रभावपूर्ण है। उनका रावण-श्रंगद-संवाद तुलसी के संवाद से कहीं श्रिधक उपयुक्त श्रीर सुदर है। 'राम-चंद्रिका' श्रीर 'कविप्रिया' दोनों का रचनाकाल कि ने १६५८ दिया है; केवल मास में श्रंतर है।

रिसक्षिया ( सं ० १६४८ ) की रचना प्रौढ़ है। उदाहरणों में चतुराई ग्रीर कल्पना से काम लियां गया है ग्रीर पद-विन्यास भी ग्रन्छे हैं। इन उदा- हरणों में वाग्वैदग्ध्य के साथ साथ सरसता भी बहुत कुछ पाई जाती है। 'विज्ञानगीता' सरकृत के 'प्रबोधचंद्रोदय नाटक' के ढंग की पुस्तक है। 'रतन- बावनी' में इंद्रजीत के बहे भाई रलसिंह की वीरता का छप्पयों में ग्रन्छा वर्णन है। यह वीररस का ग्रन्छा काव्य है।

केशव की रचना में सूर, तुलसी ब्रादि को सी सरसता ब्रौर तन्मयता चाहे न हो पर काव्यांगों का विस्तृत परिचय कराकर उन्होंने ब्रागे के लिये मार्ग खोला। कहते हैं, वे रसिक जीव थे। एक दिन बुड्डे होने पर किसी कूएँ पर बैठे थे। वहाँ स्त्रियो ने 'बाबा' कहकर संबोधन किया। इसपर इनके मुँह से यह दोहा निकला—

केसव केसनि श्रस करी वैरिहु जस न कराहिं। चंद्रबद्नि मृगलोचनी 'बाबा' क्रहि-कहि जाहिं॥ केशवदासं की रचना के कुछ उदाहरण नीचे दिए काते हैं— जो हों कहों रहिए तो प्रसुता प्रगट होति, चलन कहों तो हितहानि नाहिं सहनो। 'भावे सो करहु' तो उदासभाव प्राननाथ! 'साथ को चलहु' कैसे लोकलाज बहनो।। केसवदास की सौं तुम सुनहु, छन्नीले लाल, चलेही बनत जौ पें, नाही श्राज रहनो॥ जैसिये सिखाश्रो सीख तुमहीं सुजान त्रिय, ' तुमहिं चलत मोहि जैसो कछु कहनो॥ X चंचल न हुजे नाथ, श्रंचल न खेँची हाथ, सोवै नेक सारिकाऊ, सुक तौ सोवायो जू। करो दीप-दुति चद्मुख देखियत, दारिकै दुराय आऊँ द्वार तौ दिखायो जू॥ मृगज मराल वाल वाहिरै बिडारि देउँ,

भायो तुम्हें केशव सो मोहूँ मन भायो जू॥ छुल के निवास ऐसे वचन-विलास सुनि, सौगुनो सुरत हू तें स्थाम सुख पायो जू॥

कैटम सो, नरकाहुर सो, पल में मधु सो, मुर सो निज मारबो। लोक चतुर्दश रचक वेशव, पूरन वेद पुरान विचारबो॥ श्री कमला - कुच - कुकुम - मडन - पंडित देव श्रदेव निहारबो। सो कर माँगन को बलि पै करतारहु ने करतार पसारबो॥

#### ( रामचंद्रिका से )

श्रहण गात श्रिति प्रात पश्चिनी-प्राननाथ भय।

मानहु केशवदास कोकनद कोक प्रेममय॥

परिपूरन सिंदूर पूर कैथीं मंगल घट।

किथीं शक को छत्र मढ्यो मानिक-मयूख पट॥

कै सोनित-कलित कपाल यह किल' कापालिक काल को।

यह लित लाल कैथीं लसत दिग-भामिनि के भाल को॥

विधि के समान हैं विमानीकृत राजहंस,
 विविध विद्युध-युत मेरु सो श्रवल है।
दीपति दिपति श्रति सातौ दीप देखियत,
 दूसरो दिलीप सो सुद्विणा को बल है।
सागर उजागर सो बहु वाहिनी को पति,
 ञ्जनदान श्रिय कैथों सूरज श्रमल है।
सव विधि समस्य राजै राजा दशस्य,
 भगीरथ-पथ-गामी गंगा कैसो जल है॥

मूलन ही की जहाँ श्रधोगित केसव गाइय। होम-हुतासन-धूम नगर एके मिलनाइय॥ दुर्गति दुर्गन हीं, जो कुटिलगित सरितन ही में। श्रीफल को श्रभिलाप प्रगट कविकुल के जी में।। क्कंतल ललित नील, श्रुक्कटी धनुष, नैन ु कुमुद कटाच्छ वान सबल सदाई है। सुग्रीव सहित तार श्रंगदादि भूपनन, मध्यदेश केशरी सु जग गति भाई है।। विग्रहानुकूल सब लच्छ लच्छ ऋच्छ बल, ऋच्छराज-मुखी - मुख केसीदास, गाई है ॥ रामचंद्र जू की चमू, राजश्री विभीपन की, रावन की मीचु दर कूच चिल श्राई है।।

पढ़ी विरंचि मौन वेद, जीव सोर छंडि रे। 'ंक्कबेर बेर<sup>'</sup> के कही, न जच्छ भीर मंडि रे।। दिनेस जाइ दूरि' बैठु नारदादि संगही। न' बोलु 'चंद मंदबुद्धि, इंद्र की सभा नहीं॥ '

( १४ ) होलराय-ये ब्रह्ममङ अकबर के समय मे हरिवंश राय के आश्रित थे श्रीर कमी कमी शाही दरबार में भी जाया करते थे। इन्होंने श्रकबर से कुछ जमीन पाई थी जिसमे होलपुर गॉव वसाया था। कहते हैं कि गोस्वामी तुलसी-दासजी ने इन्हे ग्रपना लोटा दिया था जिस पर इन्होंने कहा था —

लोटा तुलसीदास को , लाख टका को ,मोल। गोस्वामीजी ने चट उत्तर दिया— मोल तोल कछु है नहीं, लेहु राय कवि होल ॥

रचना इनकी पुष्ट होती थी, पर जान पड़ता है कि यें केवल राजाओं ऋौर रईसों की विरुदावली वर्गेन कियां करते थे जिसमे जनता के लिये ऐसा कोई विशेप ग्राकर्षण नहीं था कि इनकी रचना सुरिक्त रहती। ग्राक्वर बादशाह की प्रशंसा में इन्होंने यह कवित्त लिख़ा है—

> दिल्ली तें न तस्त हैहै, बस्त ना मुगल कैसो, है है ना नगर बढ़ि श्रागरा नगर तें। गंग तें न गुनी, तानसेन तें न तानवाज़, मान तें न राजा श्री न दाता वीरवर तें।

खान खानखाना तें न, नर नरहिर तें न, ह्रैहै ना दीवान कोऊ वेंडर दुंडर तें। नवौ खंड सात दीप; सात हू समुद्र पार, ह्रैहै ना जलाछुदीन साह श्रकवर तें॥

(१५) रहीम ( अव्दुर्रहीम खानखाना )—ये अकबर बादशाह के अभिभावक प्रसिद्ध मोगल सरदार बैरमलॉ खानखाना के पुत्र थे। इनका जन्म संवत् १६१० में हुआ। ये संस्कृत, अरबी और फारसी के पूर्ण विद्वान् और हिंदी काव्य के पूर्ण मर्मज्ञ किव थे। ये दानी और परोपकारी ऐसे थे कि अपने समय के कर्ण माने जाते थे। इनकी दानशीलता हृदय की सच्ची प्रेरणा के रूप में थी, कीर्ति की कामना से उसका कोई संपर्क न था। इनकी समा विद्वानों और किवयों से सदा भरी रहती थी। गंग किव को इन्होंने एक बार छत्तीस लाख रुपए दे डाले थे। अकबर के समय में ये प्रधान सेना-नायक और मंत्री थे और अनेक बड़े बड़े युद्धों में भेंने गए थे।

ये नहाँगीर के समय तक वर्तमान रहे। लड़ाई में घोखा देने के अपराध में एक बार नहाँगीर के समय में इनकी सारी नागीर जब्त हों। गई और ये कैंद्र कर लिए गए। कैंद्र से छूटने पर इनकी आर्थिक अवस्था कुंछ दिनों तक बड़ी हीन रही। पर निस मनुष्य ने करोड़ों रुपए दान कर दिए, निसके यहाँ से कोई विमुख न लौटा उसका पीछा याचकों से कैसे छूट सकता था १ अपनी दरिद्रता का दुःख वास्तव में इन्हें उसी समय होता था निस समय इनके पास कोई याचक ना पहुँचता और ये उसकी यथेष्ट सहायता नही कर सकते थे। अपनी अवस्था के अनुभव की व्यंनना इन्होंने इस दोहे में की है—

तवही लों जीवो भलो देंबों होय न धीम। जगमें रहिबो कुँचित गति उचित न होय रहीम।।

संपत्ति के समय में जो लोग सदा घेरे रहते हैं विपद के त्राने पर उनमे से त्राधिकांश किनारा खींचते है, इस बात का द्योतक यह दोहा है—

ये रहीम दर दर फिरें, माँगि मधुकरी खाहिं। यारो यारी छाँ दिए, अब रहीम वे नाहिं॥ कहते हैं कि इसी दीन दशा में इन्हे एक याचक ने आ घेरा। इन्होने यह दोहा लिखकर उसे रीवॉ नरेश के पास भेजा—

> चित्रकृट में रिम रहे रहिमन श्रवध-नरेस। जापर विपदा परित है सो श्रावत यहि देस॥

-रीवाँ-नरेश ने उस याचक को एक लाख रुपए दिए।

गो॰ तुलसीदासजी से भी इनका बड़ा स्नेह था। ऐसी जनश्रुति है कि एक बार एक ब्राह्मण त्र्रपनी कन्या के विवाह के लिये धन न होने से धनराया हुत्रा गोस्वामीजी के पास त्र्राया। गोस्वामीजी ने उसे रहीम के पास भेजा त्र्रोर दोहे की एक यह पंक्ति लिखकर दे दी—

#### सुरतिय नरतिय नागतिय यह चाहत सब कोय।

रहीम ने उस ब्राह्मण् को बहुत सा द्रव्य देकर बिदा किया त्रौर दोहे की दूसरी पक्ति इस प्रकार पूरी करके दे दी—

#### गोद लिए इलसी फिरै, तुलसी सो सुत होय ॥

रहीम ने बड़ी बड़ी चढ़ाइयाँ की थी और मोगल-साम्राज्य के लिये न जाने कितने प्रदेश जीते थे। इन्हें जागीर मे बहुत बड़े बड़े सूबे और गढ़ मिले थे। संसार का इन्हें बड़ा गहरा अनुभव था। ऐसे अनुभवों के मार्मिक पच्च को प्रहण करने की भावुकता इनमें अद्वितीय थी। अपने उदार और ऊँचे हृदय को संसार के वास्तविक व्यवहारों के बीच रखकर जो संवेदना इन्होंने प्राप्त की है उसी की व्यंजना अपने दोहे में की है। तुलसी के वचनों के समान रहीम के वचन भी हिंदी-भाषी भूभाग में सर्वसाधारण के मुँह पर रहते है। इसका कारण है जीवन की सची परिस्थितियों का मार्मिक अनुभव। रहीम के दोहे बंद और गिरधर के पद्यों के समान कोरी नीति के पद्य नहीं हैं। उनमें मार्मिकता है, उनके भीतर से एक सचा हृदय क्रॉक रहा है। जीवन की सची परिस्थितियों के मार्मिक रूप को ग्रहण करने की च्याता जिस किव में होगी वही जनता का प्यारा किव होगा। रहीम का हृदय, द्रवीभूत होने के लिये, कल्पना की उड़ान की अपेचा नहीं रखता था। वह संसार के सचे और प्रत्यच्च व्यवहारों में ही अपने द्रवीभृत होने के लिये पर्यांत स्वरूप पा जाता था। 'बरवै नायिका-मेद'

में भो जो मनोहर श्रीर छलकाते हुए चित्र है वे भी सचे हैं — कल्पना के झुठे खेल नहीं हैं। उनमे भारतीय प्रेम जीवन की सची फलक है।

भाषा पर तुलिसी का सा ही ऋषिकार हम रहीम का भी पाते हैं। ये वज और ऋवधी—पिन्छमी और पूरवी—दोनो कान्य-भाषाओं में समान कुशल थे। 'बरवे नायिका-भेद' बड़ी सुदर ऋवधो भाषा में हैं। इनकी उक्तियाँ ऐसी लुभावनी हुई कि बिहारी ऋदि परवर्ती किंव भी बहुतो का ऋपहरण करने का लोभ न रोक सके। यद्यपि रहीम सर्वसाधारण में ऋपने दोहों के लिये ही प्रसिद्ध है पर इन्होंने बरवे, किंवत्त, सवैया, सोरठा, पद—सब में थोड़ी-बहुत रचना की है।

रहीम का देहावधान संवत् १६८३ में हु त्रा। त्राव तक इनके निम्नलिखित ग्रंथ ही सुने जाते थे—रहीम दोहावली या सतसई, बरवे नायिका-भेद, शृंगार-सोरठ, मदनाष्टक, रासपंचाध्यायी। पर भरतपुर के श्रीष्ठत पडित मयाशंकरजी याज्ञिक ने इनकी त्रीर भी रचनात्रों का पता लगाया है—जैसे नगर-शोभा, फुटकल बरवे, फुटकल कवित्त सवैये—त्रीर रहीम का एक पूरा संग्रह रहीम-रहावली' के नाम से निकाला है।

कहा जा चुका है कि ये कई माषाओं और विद्यांश्रों मे पारंगत थे। इन्होंने फारसी का एक दीवान भो बनाया था और 'वाकयात-बाबरी' का तुर्की से फारसी मे अनुवाद किया था। कुछ मिश्रित रचना भी इन्होंने की है—'रहीम काव्य' हिदी-संस्कृत की खिचड़ी है। और 'खेट कौतुम्' नामक ज्योतिष का ग्रंथ संस्कृत और फारसी की खिचड़ी है। कुछ संस्कृत रलोकों की रचना भी ये कर गए हैं। इनकी रचना के कुछ नमूने दिए जाते हैं—

## ं ( सतसई या दोहावली सः)

दुरिदन परे रहीम कह, भूलत सब पिहचानि। सोच नहीं वित-हानि को, जो न होय हित-हानि॥ कोड रहीम जिन काहु के द्वार गए पिछताय। संपति के सब जात हैं, विपति सबै छै जाय॥ ज्यों रहीम गति दीप की, कुल कपूत गित सीय।
वारे उिजयारों लगे, बढ़े अँधेरों होय॥
सर सूखे पंछी उहें, श्रीरै सरन समाहिं।
दीन मीन बिन पंख के कहु रहीम कहँ जाहिं॥
माँगत मुकरिन को गयो केहि न त्यागियों साथ?
माँगत श्रागे सुख लह्यों ते रहीम रघुनाथ॥
रहिमन वे नर मर चुके जे कहुँ माँगन जाहिं।
उनते पहिले वे मुए जिन मुख निकसत "नाहिं"॥
रहिमन रहिला की भली, जौ परसे चितलाय।
परसत मन मैलों करें, सो मैदा जिर जाय॥

(,बरवै नायिका-भेद से )

भोरिह बोलि कोइलिया बढवित ताप।

घरी एक भरि श्रिलिया ! रहु चुपचाप॥
बाहर छैकै दियवा बारन जाइ।

सासु ननद घर पहुँचत देति बुभाइ॥

पिय श्रावत श्रॅगनैया उठिकै लीन।
विहँसत चतुर तिरियवा बैठक टीन॥

छै के सुघर खुरिया पिय के साथ।
छइवै एक छतिरया बरसत पाथ॥

पीतम इक सुमरिनियाँ मोहि देइ जाहु।
जेहि जिप तोर बिरहवा करव निबाहु॥

#### ( मदनाष्टक से )

कित लित माला वा जवाहिर जड़ा था। चपल-चलन-वाला चाँदनी में लडा था॥ कटितट विच मेला पीत सेला नवेला। ग्राल, बन ग्रलवेला थार मेरा श्रकेला॥

### ( नगर शोभां से )

उत्तम जाति है बाम्हनी, देखत चित्त छुभाय। परम पाप पत्त में हरत, परसत् वाके पाय॥ रूपरंग रितराज में, छतरानी इतरान।
मानी रची बिरंचि पचि, कुसुम-कनक में सान॥
बिनयाइनि बनि श्राइकें, बैठि रूप की हाट।
पेम पेक तन हेरिकें गरुवे टारित बाट॥
गरब तराजू करित चख, भौंह मोरि मुसकाति।
डाँडी मारित बिरह की, चित चिंता घटि जाित

( फुटकल किनत आदि से )
बड़न सो जान पहचान के रहीम कहा,
जो पे करतार ही न सुख, देनहार है।
सीतहर सूरज सों नेह कियो याहि हेत,
ताहू पे कमल जारि डारत तुषार है॥
छीरनिधि माहिं धँस्यो संकर के सीस बस्यो,
तऊ ना कलंक नस्यो, सिस में सदा रहै।
बड़ो रिम्मवार या चकोर-दरबार है, पे
कलानिधि-यार तऊ चालत श्रामार है॥

जाति हुती सिख गोहन में मनमोहन को लिख ही लिखनानो। नागरि नारि नई ब्रज की उनहूँ नंदलाल को रीक्तिबो जानो।। जाति भई फिरि के चितई, तब भाव रहीम यहै उर श्रानो। ज्यों कमनैत दमानक में फिरि तीर सों मारि छै जात निसानो।।

. कमलदल नैनन की उनमानि । बिसरित नाहिं, सखी ! मो मन तें मंद मंद मुसकानि । बसुधा की बस करी मधुरता सुधापगी बतरानि ॥ मढ़ी रहै चित उर बिसाल की मुकुतामल थहरानि । नृत्य समय पीतांबर हू की फहर फहर फहरानि ॥ श्रनुदिन श्रीनृंदावन ब्रज तें श्रावन श्रावन जानि । श्रव रहीम चित ते न टरित है सकल स्थाम की बानि ॥ (१६) कादिर—कादिरबख्श पिहानी जिला हरदोई के रहनेवाले श्रीर सैयद इब्राहीम के शिष्य थे। इनका जन्म सं० १६३५ में माना जाता है श्रतः इनका कविता-काल सं० १६६० के श्रासपास समका जा सकता है। इनकी कोई पुस्तक तो नहीं मिलती पर फुटकल कवित्त पाए जाते हैं। कविता ये चलती माणा में श्रद्धी करते थे। इनका यह कवित्त लोगों के मुँह से बहुत सुनने में श्राता है—

गुन को न पूछे कोऊ, श्रीगुन की बात पूछे,

कहा भयो दई! किलकाल यों खरानो है।
पोथी श्रीर पुरान-ज्ञान ठट्टन में डारि देत,

चुगुल चबाइन को मान ठहरानो है॥
कादिर कहत यासों कछ किहबे को नाहिं,

जगत की रीत देखि चुप मन मानो है॥
खोलि देखी हियौ सब श्रोरन सों भाँ ति भाँ ति,

गुन ना हिरानो, गुनगाहक हिरानो है॥

(१७) मुबारक—सैयद मुबारक अली विलयामी का जन्म सं० १६४० मे हुआ था, अतः इनका कविताकाल सं० १६७० के पीछे मानना चाहिए।

ये संस्कृत, फारसी और अरबी के अञ्छे पंडित और हिंदी के सहृद्य किय थे। जान पड़ता है, ये केवल शृंगार की ही किवता करते थे। इन्होंने नाथिका के अंगो का वर्णन बड़े विस्तार से किया है। कहा जाता है कि दस अंगों की लेकर इन्होंने एक एक अंग पर सौ सौ दोहे बनाए थे। इनका प्राप्त अंथ ''अलक-शतक और तिल-शतक'' उन्हों के अन्तर्गत है। इन दोहों के अतिरिक्त इनके बहुत से किवत्त सबैये संग्रह-ग्रंथों में पाए जाते और लोगों के मुँह से सुने जाते हैं। इनकी उत्प्रेत्ता बहुत बढ़ी चढ़ी होती थी और वर्णन के उत्कर्ष के लिये कभी कभी ये बहुत दूर तक बढ़ जाते थे। कुछ नमूने देखिए—

( श्रतक-शतक श्रौर तिल-शतक से ) परी मुबारक तिय-बदन श्रतक श्रोप श्रति होय । मनो चंद की गोद में रही निसा सी सोय ॥ चिबुक-कूप में मन परयो छ्बिजल-तृषा विचारि। कड़ित मुन्नारक ताहि तिय श्रलक-डोरि सी डारि॥ चिबुक कूप रसरी-श्रलक, तिल सु चरस, दग बैल॥ बारी बैस सिंगार को, सींचत मनमथ-छैल॥

#### ( फुटकल से )

कनक-बरन बाल, नगन-लसत भाल,

मोतिन के माल उर सोहैं भली भाँ ति है।
चंदन चढ़ाय चारु चंद्रमुखी मोहनी सी,

प्रात ही श्रन्हाय पग धारे मुसकाति है॥
चूनरी विचित्र स्थाम सिंज के मुबारकज्,

ढाँकि नखसिख तें निपट सकुचाति है।
चंद्रमें लपेटि के, समेटि के नखत मानो,
दिन को प्रनाम किए राति चली जाति है॥

(१८) बनारसीदास—ये जीनपुर के रहनेवाले एक जैन जौहरी थे जो आमेर में भी रहा करते थे। इनके पिता का नाम खड़गसेन था। ये संवत् १६४३ में उत्पन्न हुए थे। इन्होंने संवत् १६६८ तक का अपना जीवनवृत्त अर्द्धकथानक नामक ग्रंथ में दिया है। पुराने हिंदी-साहित्य में यही एक आत्म-चित मिलता है, इससे इसका महत्त्व बहुत अधिक है। इस ग्रंथ से पता चलता है कि अवावस्था में इनका आचरण अच्छा न था और इन्हें कुछ रोग भी हो गया था। पर पीछे ये संभल गए। ये पहले श्रंगारस की किवता किया करते थे, पर पीछे ज्ञान हो जाने पर इन्होंने वे सब किवताएँ गोमती नदी में फेक दीं और ज्ञानोपदेशपूर्ण किवताएँ करने लगे। कुछ उपदेश इनके ब्रजमाधा-गद्य में भी है। इन्होंने जैनधर्म-संबंधी अनेक पुस्तकों के सारांश हिंदी में कहे हैं। अब तक इनकी बनाई इतनी पुस्तकों का पता चला है—

बनारसी-बिलास (फुटकल कवित्तो का संग्रह), नाटक-समयसार (कुंद-कुंदाचार्यकृत ग्रंथ का सार), नाममाला (कोश), श्रद्धंकथानक, बनारसी

पद्धति, मोत्तपदी, ध्रुववंदना, कल्याणमंदिर भाषा, वेदनिर्णय पंचाशिका, मारान विद्या।

इनकी रचना-शैली पुष्ट है श्रीर इनकी कविता दादूपंथी सुंदरदासजी की कविता से मिलती जुलती है। कुछ उदाहरण लीजिए—

भोदू ! ते हिरदय की ग्राँखें। जे सरवे ग्रपनी सुख-संपति श्रम की संपति भाखें॥ जिन ग्राँखिन सों निरखि भेद गुन ज्ञानी ज्ञान विचारें। जिन ग्राँखिन सों लखि सरूप सुनि ध्यान धारना धारें॥

काया सों विचार प्रीति, माया ही में हार जीति,

लिए हठ रीति जैसे हारिल की लकरी।
चंगुल के जोर जैसे गोह गहि रहै भूमि,

त्योंही पायँ गाड़े पै न छाँड़े टेक पकरी॥
मोह की मरोर सों मरम को न ठौर पावें,
धावें चहुं श्रोर ज्यों बढावें जाल मकरी।
ऐसी दुरबुद्धि भूलि, सूठ के मरोखे भूलि,
फूली फिरै ममता जँजीरन सों जकरा॥

(१६) सेनापित — ये अन्प्राहर के रहनेवाले कान्यकुब्ज ब्राह्मण थे। इनके पिता का नाम गंगाधर, पितामह का परशुराम और गुरु का नाम हीरा-मिण दीन्तित था। इनका जन्मकृत्ल संवत् १६४६ के आस-पास माना जाता है। ये बड़े ही सहृदय कवि थे। ऋतुवर्णन तो इनके ऐसा और किसी शृंगारी किन ने नहीं किया है। इनके ऋतुवर्णन में प्रकृति-निरीन्त्रण पाया जाता है। पदिवन्यास भी इनका लित है। कहीं कहीं विरामो पर अनुप्रास का निर्वाह और यमक का चमत्कार भी अच्छा है। सारांश यह कि अपने समय के ये बड़े भावुक और निपुण किन थे। अपना परिचय इन्होंने इस प्रकार दिया है—

दीचित परशुराम दादा हैं विदित नाम,

जिन कीन्हें जज्ञ, जाकी विपुत्त बड़ाई है।

गंगाधर पिता गंगाधर के समान जाके, गंगातीर बसति 'श्रन्प' जिन पाई है ॥ महा जानमनि, विद्यादान हू में चिंतामनि, हीरामनि दीचित तें पाई पंडिताई है । सेनापित सोई, सीतापित के प्रसाद जाकी सब किंव कॉन दें सुनत कविताई है ॥

इनकी गर्वोक्तियाँ खटकती नहीं, उचित जान पड़ती हैं। 'श्रपने जीवन के पिछले काल में ये संसार से कुछ विरक्त हो चले थे। जान पड़ता है कि मुसलमानी दरवारों में भी इनका श्रव्छा मान रहा, क्योंकि श्रपनी विरक्ति की भोक में इन्होंने कहा है—

केतो करी कोइ, पैए करम लिखोइ, तातें

दूसरी न होइ, उर सोइ ठहराइए।

प्राधी तें सरस बीति गई है बरस, श्रब

दुर्जन-दरस बीच रस न बढ़ाइए॥

चिंता श्रजुचित, धरु धीरज उचित,

सेनापित ह्वे सुचित रघुपित गुन गाइए।

चारि-बर-दानि तिज पायँ कमलेच्छन के,

पायक मलेच्छन के काहे को कहाइए॥

शिवसिंह-सरोज मे लिखा है कि पीछें इन्होंने चेत्र-संन्यास ले लिया था। इनके भक्तिभाव से पूर्ण ग्रनेक कवित्त 'कवित्तरताकर' में मिलते हैं। जैसे—

महा मोह-कंदिन में जगत-जकंदिन में,
दिन दुख-दंदिन में जात है बिहाय कै।
सुख को न लेस है कलेस सब भाँतिन को,
सेनापित याहीं ते कहत श्रकुलाय कै॥
श्रावै मन ऐसी घरबार परिवार तजीं,

हरिजन पुंजनि में वृंदावन-कुंजनि में,

रहीं बैठि कहूँ तरवर-तर जाय के ॥

यद्यि इस कवित्त मे बृंदावन का नाम ग्राया है पर इनके उपास्य राम ही जान पड़ते हैं; क्योंकि स्थान स्थान पर इन्होंने 'सियापति', 'सीतापति', 'राम' ग्रादि नामों का ही स्मरण किया है। कवित्त रताकर इनका सबसे पिछला ग्रंथ जान पड़ता है, क्योंकि उसकी रचना संवत् १७०६ में हुई है, यथा—

> संवत् सत्रह सै छ में सेह सियापति पाय । सेनापति कविता सजी सज्जन सजी सहाय ॥

इनका एक ग्रंथ 'काव्य-कल्पड्डम' भी प्रसिद्ध है।

जैसा कि पहले कहा ज़ा चुका है, इनकी किवता बहुत ही मर्मस्पिशिनी श्रीर रचना बहुत ही प्रौढ, श्रीर प्रांजल है। जैसे एक श्रीर इनमे पूरी भावुकता थी वैसे ही दूसरी श्रीर चमत्कार लाने की पूरी निपुणता भी। श्लेष का ऐसा साफ उदाहरण शायद ही श्रीर, कहीं मिले—

नाहीं नाहीं करें, थोरो माँगे सब दैन कहें,

मंगन को देखि पट देत बार बार है।
जिनके मिलतं भली प्रापित की घटी होति,

सदा सुभ जनमन माबे निरंधार है॥
भोगी हैं रहत बिलसत प्रवनी के मध्य,

कन कन जोरें, दानपाठ परवार है।
सेनापित वचन की रचना निहारि देखों,

दाता श्रीर सूम दोऊ कीन्हें इकसार है॥

माषा पर ऐसा अञ्छा अधिकार कम किवयों का देखा जाता है। इनकी भाषा में बहुत कुछ माधुर्य व्रजभाषा का ही है, संस्कृत पदावली पर अवलंबित नहीं। अनुपास और यमक की प्रचुरता होते हुए भी कहीं भद्दी कृत्रिमता नहीं आने पाई है। इनके ऋतुवर्णन के अनेक किवत बहुत से लोगों को कंठ हैं। रामचिरत-संबंधी किवत भी बहुत ही ओजपूर्ण हैं। इनकी रचना के कुछ नमूने दिए जाते हैं—

वानि सों सहित सुबरन सुँह रहे जहाँ, धरत बहुत भाँति श्ररथ-समाज को । संख्या किर लीजे श्रलंकार हैं श्रधिक यामें,
राखों मित ऊपर सरस ऐसे साज को ॥
सुनौ महाजन ! चोरी होति चार चरन की,
तातें सेनापित कहै तिज ठर लाज को।
लीजियो बचाय ज्यों चुरावे नाहिं कोड, सौंपी
बित्त की सीथाती मैं कवित्तन के ब्याज को ॥

'वृष को तरिन, तेज सहसों करिन तपे,
ज्वालिन के जाल विकराल वर्रसत है ।
तजित धरिन, जग झुरत झुरिन, सीरी
छाँह को पकिर पंथी पंछी विरमत है ॥
सेनापित नेक दुपहरी दरकत होत
धमका विषम जो न पात खरकत है।
मेरे जान पौन सीरे ठौर को पकिर काहू क

सेनापति उनए नए जर्लद सावन के
चारिहू दिसान घुमरत भरे तोय के ।
सोभा सरसाने न बखाने जात केहूँ भाँ ति
ग्राने हैं पहार मानों काजर के ढोय के ।
घन सों गगन छुप्यो, तिमिर सघन भयो,
देखि न परत मानों रिव गयो खोय के ।
चारि मास भिर स्थाम निसा को भरम मानि,
मेरे जान याही तें रहत हरि सोय के ॥

दूरि जदुराई सेनापति सुखदाई देखों, श्राई ऋतु पावस न पाई प्रेम-पतियाँ।

धीर जलधर की सुनत धुनि धरकी श्रो

दरकी सुहागिन की छोह-भरी छितयाँ॥
श्राई सुधि बर की, हिय में श्रानि खरकी,
सुमिरि प्रानप्यारी वह प्रीतम की बतियाँ।
बीती श्रीधि श्रावन की लाल मनभावन की,
हग भई बावन की सावन की रितयाँ॥

बालि को सपूत किपकुल-पुरहूत,
रघुवीर जू को दूत धरि रूप विकराल को।
युद्धमद गादो पाँव रोपि भयो ठाढो, सेनापति वल बाढो रामचंद्र भुवपाल को॥
कच्छप कहलि रह्यो, इडली टहलि रह्यो,
दिग्गज दहलि त्रास परो चकचाल को॥
पाँव के धरत स्रति भार के परत भयो—
एक ही परत मिलि सपत-पताल को॥

रावन को बीर, सेनापित रचुबीर जू की

श्रायों है सरन, छाँडि ताहि मद-श्रंध को ।

मिलत ही ताको राम कोप के करी है श्रोप

नाम जोय दुर्जनदलन दीनबंध को ॥

देखों दानवीरता-निदान एक दान ही में,

दीन्हें दोऊ दान, को बखाने सत्यसंध को ।

लंका दसकंधर को दीनी है विभीपन को,

संका विभीपन की सो दीनी दसकंध को ॥

सेनापितजी के भक्तिप्रेरित उद्गार भी बहुत अनूठे श्रौर चमत्कारपूर्ण हैं। "श्रापने करम करि हो ही निबहोगो तो तो हो ही करतार, करतार तुम काहे के ?" वाला प्रसिद्ध कवित्त इन्हीं का हैं।

(२०) पुद्दकर किच-ये परतापपुर ( जिला मैनपुरी ) के रहनेवाले थे,

पर गुजरात में सोमनाथजी के पास भूमि-गाँव में रहते थे। ये जाति के कायस्य में श्रीर जहाँगीर के समय में वर्तमान थे। कहते हैं कि जहाँगीर ने किसी यात पर इन्हें श्रागरे में कैद कर लिया था। वहीं कारागार में इन्होंने 'रसरतन' नामक ग्रंथ संवत् १६७३ में लिखा जिस पर प्रसन्न होकर बादशाह ने इन्हें कारागार से मुक्त कर दिया। इस ग्रंथ में रंभावती श्रीर स्रसेन की प्रेम-कथा कई छंदों में, जिनमें मुख्य दोहां श्रीर चौपाई हैं, प्रबंध-काव्य की साहित्यक पद्धति पर लिखी गई हैं। किल्पत कथा लेकर प्रवाध-काव्य रचने की प्रथा पुराने हिंदी-किवयों में बहुत कम पाई जाती है। जायसी श्रादि स्की शाखा के किवयों ने ही इस प्रकार की पुस्तकों लिखी हैं, पर उनकी परिपाटी बिल्कुल भारतीय नहीं थी। इस दृष्टि से 'रसरतन' की हिंदी साहित्य में एक विशेष स्थान देना चाहिए।

इसमें संयोग श्रौर वियोग की विविध दशाश्रो का साहित्य की रीति पर वर्णन है। वर्णन उसी ढंग के है जिस ढंग के श्रंगार के मुक्तक-किवयों ने किए हैं। पूर्वराग, सखी, मंडन, नखिशाख, ऋतु-वर्णन श्रादि श्रंगार की सब सामग्री एकत्र की गई है। किवता सरस श्रौर भाषा प्रौढ़ है। इस किव के श्रौर ग्रंथ नहीं मिले है पर प्राप्त ग्रंथ को देखने से ये एक श्रच्छे किव जान पड़ते हैं। इनकी रचना की शैली दिखाने के लिये ये उद्धृत पद्य प्रर्थाप्त होंगे—

चले मैमता हस्ति भूमंत मत्ता। मनो बह्ला स्थाम साथै चलंता॥ बनी बागरी रूप राजंत दंता। मनौ बगा श्राषाढ पाँतें उदंता॥ लसैं पीत लालें, सुढालें ढलकें। मनों चंचला चौंधि छाया छलकें॥ चंद की उजारी प्यारी नैनन तिहारे, परे

चंद की कला में दुति दूनी द्रसा्ति है। लिलत लतानि में लता सी गिह सुकुमारि

मालती सी फूले जब मृदु मुसुकाति है।।
पुहकर कहे जित देखिए विराजे तित
परम विचित्र चारु चित्र मिलि जाति है।
श्रावे मंन माहि तब रहे मन ही में गड़ि,
नैननि बिलोके बाल नैननि समाति है।

(२१) सुंदर—ये वालियर के ब्राह्मण थे श्रीर शाहजहाँ के दरबार में किवता सुनाया करते थे। इन्हें बादशाह ने पहिले किवराय की श्रीर फिर महा किवराय की पदवी दी थी। इन्होंने सवत् १६८८ में 'सुंदर-श्रंगार' नामक नायिकामेद का एक ग्रंथ लिखा। किव ने रचना की तिथि इस प्रकार दी है—

संवत सोरह सै बरस वीते श्रठतर सीति। कातिक सुदि सतमी गुरौ रचे ग्रंथ करि गीति॥

इसके अतिरिक्त 'सिंहासन-बत्तीसी' और 'बारहमासा' नाम की इनकी दो पुस्तकें और कही जाती हैं। यमक और अनुपास की ओर इनकी कुछ विशेष प्रवृत्ति जान पड़ती है। इनकी रचना शब्द-चमत्कारपूर्ण है। एक उदाहरण दिया जाता है—

काके गएँ वसन ? पलिट श्राए वसन, सु मेरो कञ्ज बस न रसन उर लागे ही। भीहें तिरछों हैं किन सुंदर सुजान सोहें, कञ्ज श्रलसों हैं गों है जाके रस पागे ही।। परसों में पाय हुते परसों में पाय गहि परसो ने पाय निसि जाके श्रनुरागे हो। कौन बनिता के हो जू कौन बनिता के हो सु, कौन बनिता के बनि, ताके संग जागे हो ?

(२२) लालचंद या ललोदय—ये मेवाड़ के महाराणा जगतिष्ठ (सं० १६८५-१७०६) की माता जांबवर्तीजी के प्रधान श्रावक हंसराज के भाई ड्रॅगरसी के पुत्र थे। इन्होंने संवत् १७०० मे 'पिद्मिनी-चिरित्र' नामक एक प्रवंध-काव्य की रचना की जिसमे राजा रत्नसेन छोर पिद्मिनी की कथा का राजस्थानी मिलों भाषा मे वर्णन है। जायसी ने कथा का जो रूप रखा है उससे इसकी कथा में बहुत जगह भेद है—जैसे, जायसी ने हीरामन तोते के द्वारा पिद्मिनी का वर्णन सुनकर रत्नसेन का मोहित होना लिखा है, पर इसमें भाटो द्वारा एकबारगी घर से निकल पड़ने का कारण इसमे यह बताया गया है कि पटरानी प्रभावती ने राजा के सामने जो भोजन रखा वह उसे पसंद न छाया। इस पर रानी ने चिढ़कर कहा कि यदि मेरा भोजन छाच्छा नहीं लगता तो कोई पिद्मिनी ब्याह लाग्रो।

तब तड़की बोली तिसे जो, राखी मन धरि रोस।
नारी श्राणों काँ न बीजी द्यो मत सूठो दोस॥
हम्मे कलेबी जीणा नहीं जी, किसूँ करीजे बाद।
पदमिण का परणो न बीजी, जिमि भोजन होय स्वाद॥
इस पर रत्नसेन यह कहकर उठ खड़ा हुश्रा—

राणो तो हूँ रनतंसी परणूँ पदमनि नारि।

राजा समुद्र-तट पर जा पहुँचा जहाँ से श्रोघड़नाथ सिद्ध ने श्रप्ने योग-बल से उसे सिंहलद्वीप पहुँचा दिया। वहाँ राजा की बहिन पद्मिनी के स्वयंवर की मुनादी हो रही थी—

> सिंहत्तदीप नो राजियो रे सिंगल सिंह समान रे। तसु बहण छै पदमिणि रे, रूपे रंभ समान रे। जोबन लहन्याँ जायछै रे, ते परणूँ भरतार रे। परतज्ञा जे पूरवै रे तासु बरें बरमाल रे।

राजा अपना पराक्रम दिखाकर पश्चिनी को प्राप्त करता है।

इसी प्रकार जायसी के वृत्त से श्रीर भी कई बातो में मेद है। इस चरित्र की रचना गीत-काव्य के रूप में समर्भनी चाहिए।

## सूफी-रचनाओं के श्रतिरिक्त भिक्तकाल के श्रन्य श्राख्यान-काव्य

श्राख्यान-काव्य लिखने की जैसी परंपरा हिंदुश्रों में बहुत प्राचीनं काल से चली श्राख्यान-काव्य लिखने की जैसी परंपरा हिंदुश्रों में बहुत प्राचीनं काल से चली श्राती थी वैसी पद्यबद्ध कल्पित कहानियाँ लिखने की नहीं थी। ऐसी कहानियाँ मलती हैं, पर बहुत कम। इसका श्रार्थ यह नहीं कि प्रसंगों या चृत्तों की कल्पना की प्रवृत्ति कम थी। पर ऐसी कल्पना किसी ऐतिहासिक या पौराणिक पुरुष या घटना का कुछ —कभी कभी श्रत्यंत श्रल्प—सहारा लेकर खड़ी की जाती थी। कही कहीं तो केवल कुछ नाम ही ऐतिहासिक या पौराणिक रहते थे, वृत्त सारा कल्पित रहता था, जैसे, ईश्वरदास कुत 'सत्यवती-कथा'।

त्रात्मकथा का विकास भी नहीं पाया जाता। केवल जैन कवि वसारसीदास का 'त्रार्थकथानक' मिलता है।

नीचे मुख्य त्राख्यान काव्यो का उल्लेख किया जाता है-कल्पित ऐतिहासिक-पौराणिक

१ रामचरित-मानस (तुलसी)

२ हरिचरित्र (लालचदास)

३ रुक्मिणी, मंगल (नरहरि)

(नंददास)

५ सुदामाचरित्र(नरोतमदास)

६ रामचंद्रिका (केशवदास),

७ वीरसिंहदेव-चरित (केशव)

द बेलि किसन रुकमणी री

(नोधपुर के राठौड राना

विथीराज)

१ ढोला मारू रा (प्राचीन)

२ लद्मग्रसेन पद्मावती-कथा

(दामोकवि)

३ सत्यवती-कथा (ईश्वरदास)

४ माधवानल-कामकंदला (ग्रालम)

५ रखरतन

( पुहकर कवि )

६ पदमिनी-चरित्र

् ( लालचंद् )

७ कनकमंजरी

(काशीराम)

ग्रात्म-कथा १ ऋर्षकथानक (वनारसीदास)

कपर दी हुई स्ची में 'ढोला मारू रा दूहा' श्रौर 'बेलि किसन रकमणी री' राजस्थानी भाषा में हैं। ढोला मारू की प्रेमकथा राजपुताने में बहुत प्रचलित है। दोहे बहुत पुराने है, यह बात उनकी भाषा से पाई जाती है। बहुत दिनो तक मुखाग्र ही रहने के कारण बहुत से दोहे ज्ञुत हो गए थे, जिससे कथा की श्रृंखला बीच बीच मे खंडित हो गई थी। इसी से संवत् १६१८ के लगभग जैनकि कुशल लाभ ने बीच बीच मे चौपाइयाँ रचकर जोड़ दी। दोहो की प्राचीनता का श्रनुमान इस बात से हो सकता है कि कबीर की साखियों में ढोला मारू के बहुत से दोहे ज्यो के त्यों मिलते हैं। "बेलि क्रिसन रुकंमणी री" जोधपुर के राठौड राजवंशीय स्वदेशामिमानी

पृथ्वीराज की रचना है जिनका महाराणा प्रताप को च्लोभ से भरा पत्र लिखना इतिहास-प्रसिद्ध है। रचना प्रौढ़ भी है श्रौर मार्मिक भी। इसमे श्रीकृष्ण श्रोर रुक्मिणी के विवाह की कथा है।

पदिमनी-चरित्र की भाषा भी राजस्थानी-मिली है।

# उत्तर-मध्यकाल

( रीतिकाल १७००-१९०० )

## प्रकरणं १

#### सामान्य परिचयं

हिंदी-कान्य श्रब पूर्ण प्रौढ़ता को पहुँच गया था। संवत् १५६८ मे कृपाराम थोड़ा बहुत रस-निरूपण भी कर चुके थे। उसी समय के लगभग चरखारी के मोहनलाल मिश्र ने 'श्रुंगार-सागर' नामक एक प्रंथ श्रुंगार संबंधी लिखा। नरहिर किव के साथी करनेस किव ने 'कर्णभरण', 'श्रुति-भूषण' श्रोर 'भूप-भूषण' नामक तीन ग्रंथ श्रलंकार-संबंधी लिखे। रस-निरूपण का इस प्रकार स्त्रपात हो जाने पर केशवदासजी ने कान्य के सब श्रंगो का निरूपण शास्त्रीय पद्धति पर किया। इसमे संदेह नहीं कि कान्य-रीति का सम्यक् समावेश पहले पहल श्राचार्य केशव ने ही किया। पर हिंदी मे रीतिग्रंथो की श्रविरल श्रोर श्रखिद परंपरा का प्रवाह केशव की 'किव-प्रिया' के प्रायः पचास वर्ष पीछे चला श्रीर वह भी एक भिन्न श्रादर्श को लेकर, केशव के आदर्श को लेकर नहीं।

केशव के प्रसंग में यह पहले कहा जा चुका है कि वे काव्य में ग्रलंकारों का स्थान प्रधान समक्तनेवाले चमत्कारवादी कवि थे। उनकी इस मनोवृत्ति के कारण हिंदी-साहित्य के इतिहास में एक विचिन्न संयोग घटित हुन्ना। संस्कृत साहित्य-शास्त्र के विकास कम की एक संचित्त उद्धरणी हो गई। साहित्य की मीमांसा क्रमशः बढ़ते-बढ़ते जिस स्थिति पर पहुँच गई थी उस स्थिति से सामग्री न लेकर केशव ने उसके पूर्व की स्थिति से सामग्री ली। उन्होंने हिंदी-पाठकों को काव्यांग-निरूपण की उस पूर्व दशा का परिचय कराया जो मामह

ग्रीर उद्घट के समय में थी; उस उत्तर दशा का नहीं जो ग्रानंदवर्धनाचार्य, मम्मर ग्रीर विश्वनाथ द्वारा विकसित हुई। भामह ग्रीर उद्घट के समय में ग्रालंकार ग्रीर ग्रालंकार्य का स्पष्ट मेद नहीं हुग्रा 'था; रस, रीति, ग्रालंकार ग्रादि सब के लिये 'ग्रालंकार' शब्द का व्यवहार होता था। यही बात हम केशव की 'किविप्रिया' में भी पाते हैं। उसमें 'ग्रालंकार' के 'सामान्य' ग्रीर 'विशेष' दो मेद करके, 'सामान्य' के ग्रांतर्गत व्यर्थ विषय ग्रीर 'विशेष' के ग्रांतर्गत वास्तविक ग्रालंकार रखे गए हैं। (विशेष दे केशविदास)

पर केशबदास के उपरात तत्काल रीतिग्रंथों की परंपरा चली नहीं। किनि प्रिया के ५० वर्ष पीछे उसकी ऋखंड परंपरा का ऋारंभ हुआ। यह परंपरा केशब के दिखाए हुए पुराने ऋाचायों (भामह, उद्घट ऋादि) के मार्ग पर 'न चलकर परवर्ती ऋाचायों के परिष्कृत मार्ग पर चली जिसमे ऋलंकार-ऋलंकार्य का भेद हो गया था। हिंदी के ऋलंकार-ग्रंथ ऋषिकतर 'चंद्रालोक' ऋौर 'कुंबलयानंद' के ऋनुसार निर्मित हुए। कुछ ग्रंथों मे 'काव्यप्रकाश' ऋौर 'साहित्यदर्पण' का भी ऋषार पाया जाता है। काव्य के स्वरूप 'ऋौर श्रंगों के संबंध में हिंदी के रीतिकार कियों ने संस्कृत के इन परवर्ती ग्रंथों का मत ग्रहण किया। इस प्रकार देव योग ये संस्कृत साहित्य शास्त्र के इतिहास की एक संचित्त उद्धरणी हिंदी में हो गई।

हिंदी रीतिग्रंथों की अखंड पूरंपरा चितामिण त्रिपाठी से चली, अतः रीति-कॉल का आरंभ उन्हों से मानना चाहिए। उन्होंने संवत् १७०० के कुछ आगे पीछे 'कांव्यिववेक,' 'किवकुल-कल्पतर' और 'काव्य प्रकाश' ये तीन ग्रंथ लिख-कर काव्य के सब आंगों का पूरा निरूपण किया और पिगल या छंदःशास्त्र पर भी एक पुस्तक लिखी। उसके उपरांत तो लच्चणग्रंथों की भरमार सी होने लगी। किवयों ने किवता लिखने की यह एक प्रणाली ही बना ली कि पहले दोहे में अलंकार या रस का लच्चण लिखना किर उसके उदाहरण के रूप में किवत या सबैया लिखना। हिंदी-साहित्य में यह एक अनूठा दृश्य खड़ा हुआ। संस्कृत साहित्य में किव और आचार्य दो भिन्न भिन्न अणियों के व्यक्ति रहे। हिंदी-काव्यचेत्र में यह भेद लुत सा हो गया। इस एकीकरण का प्रभाव अच्छा नहीं पड़ा। आचार्यत्व के लिये जिस सूक्म विवेचन और पर्यालोचन-शक्ति की

अपेचा होती है उसका विकास नहीं हुआ। किव लोग एक दोहे में अपर्याप्त लच्या देकर अपने किवकर्म प्रवृत्त हो जाते थे। कान्यांगों का विस्तृत विवेचन, तर्क द्वारा खंडन मंडन, नए नए सिद्धांतों का प्रतिपादन आदि कुछ भी न हुआ। इसका कारण यह भी था कि उस समय गद्य का विकास नहीं हुआ था। जो कुछ लिखा जाता था वह पद्य मे ही लिखा जाता था। पद्य मे किसी जात की सम्यक् मीमासा या उस पर तर्क वितर्क हो नहीं सकता। इस अवस्था मे 'चंद्रालोक' की यह पद्धति ही सुगम दिखाई पड़ी कि एक क्ष्रोक या एक चरण मे ही लच्चण कहकर छुटी ली।

उप्नर्युक्त बातो पर ध्यान देने से स्पष्ट हो जाता है कि हिंदी में लच्चण-प्रंथ की परिपाटी पर रचना करनेवाले जो सैकड़ो कि हुए वे त्राचार्य्य-कोटि मे नहीं त्र्या सकते। वे वास्तव में किव ही थे। उनमे त्राचार्य्यत्व के गुण नहीं थे। उनके त्रापर्याप्त लच्चण साहित्यशास्त्र का सम्यक् बोध कराने मे त्रासमर्थ हैं। बहुत स्थलों पर तो उनके द्वारा त्रालंकार त्रादि के स्वरूप का भी ठीक ठीक बोध नहीं हो सकता। कहीं कहीं तो उदाहरण भी ठीक नहीं हैं। 'शब्द-शिक्त' का विषय तो दो ही चार किवयों ने नाममात्र के लिये लिया है जिससे उस विषय का स्पष्ट बोध होना तो दूर रहा, कहीं कहीं भ्रात धारणा त्रावश्य उत्पन्न हो सकती है। काव्य के साधारणतः दो मेद किए जाते है—श्रव्य त्रीर हश्य। इनमे से हश्य काव्य का निरूपण तो छोड़ ही दिया गया। सारांश यह कि इन रीतिग्रंथों पर ही निर्भर रहनेवाले व्यक्ति का साहित्यशान कच्चा ही समकना चाहिए। यह सब लिखने का त्राभिप्राय यहाँ केवल इतना ही है कि यह न समक्ता जाय कि रीतिकाल के मीतर साहित्यशास्त्र एर गंभीर त्रीर विस्तृत विवेचन तथा नई नई बातों की उद्धावना होती रही।

केशवदास के वर्णन मे यह दिखाया जा चुका है कि उन्होंने सारी सामग्री कहाँ कहाँ से ली। त्रागे होनेवाले लच्चण्यंथकार कवियों ने भी सारे लच्चण त्रीर भेद संस्कृत की पुस्तकों से लेकर लिखे है जो कहीं कहीं त्रपर्याप्त हैं। त्रपनी त्रोर से उन्होंने न तो त्रलंकार-चेत्र मे कुछ मौलिक विवेचन किया, न रस-चेत्र मे। कान्यांगों का विस्तृत समावेश दासजी ने त्रपने 'कान्य-निर्णय' में किया है। त्रलंकारों को जिस प्रकार उन्होंने बहुत से छोटे छोटे प्रकरणों में

बॉट कर रखा है उससे भ्रम हो सकता है कि शायद किसो श्राधार पर उन्होंने श्रावंकारों का वर्गीकरण किया है। पर, वास्तव में उन्होंने किसी प्रकार के वर्गीकरण का प्रयस्त नहीं किया है। दासजी की एक नई योजना श्रवश्य ध्यान देने योग्य है। संस्कृत-कान्य मे श्रांत्यानुप्रास या तुक का चलन नहीं था, इससे संस्कृत के साहित्यप्रयों, मे उसका विचार नहीं हुआ है। पर हिंदी-कान्य मे वह वराबर श्रारंभ से ही मिलता है। श्रतः दासजी ने श्रपनी पुस्तक मे उसका विचार करके बड़ा ही श्रावश्यक कार्य किया।

भूषण का 'भाविक छवि' एक नया त्र्रालंकार सा दिखाई पड़ता है, पर है वास्तव मे सस्कृतग्रंथों के 'भाविक' का ही एक दूसरा या प्रवर्द्धित रूप। 'भाविक' का संबंध कालगत दूरी से है, इसका देशगत से। बस इतना ही ग्रंतर है।

दासनी के 'श्रितशयोक्ति' के पॉच नए दिखाई पड़नेवाले भेदों में से चार तो भेदों के भिन्न भिन्न योग हैं। पॉचवॉ 'संभावनातिशयोक्ति' तो संबंधातिशयोक्ति ही है।

देव किव का संचारियों के बीच 'छल' बढ़ा देना कुछ लोगों को नई सूफ्त समफ पड़ा है। उन्हें समफना चाहिए कि देव ने जैसे और सब बाते संस्कृत की 'रस-तरंगिणी' से ली हैं, वैसे ही यह 'छल' भी। सच पूछिए तो छल का अंतर्भाव अवहित्था में हो जाता है।

इस बात का संकेत पहले किया जा चुका है कि हिंदी के पद्मबद्ध लच्च्या-प्रंथों में दिए हुए लच्च्यों और उदाहरणों में बहुत जगह गड़बड़ी पाई जाती है। अब इस गड़बड़ी के सबंध में दो बाते कही जा सकती हैं। या तो यह कहे कि क्वियों ने अपना मतमेद प्रकट करने के लिये जानबूसकर मिन्नता कर दी है अथवा प्रमादवश और का और समक्त कर। मतमेद तो तब कहा जाता जब कहीं कोई नूतन विचार-पद्धति मिलती। अतः दूसरा ही कारण ठहरता है। कुछ उदाहरणों से यह स्पष्ट हो जायगा—

- (१) केशवदास ने रूपक के तीन मेद दंडी से लिए—ग्रास्ट्रत रूपक, विरुद्ध रूपक श्रीर रूपक-रूपक। इनमें से प्रथम का लक्ष्ण भी स्वरूप व्यक्त

नहीं करता और उदाहरण भी अधिकताद्रप्य रूपक का हो गया है। विरुद्ध-रूपक भी दंडी से नहीं मिलता और रूपकातिशयोक्ति हो गया है। रूपक रूपक दंडी के अनुसार वहाँ होता है जहाँ प्रस्तुत पर एक अप्रस्तुत का आरोप करके फिर दूसरे प्रस्तुत का भी आरोप कर दिया जाता है। केशव के न तो लक्ष्ण से यह बात प्रकट होती है, न उदाहरण से। उदाहरण में दंडी के उदाहरण का ऊपरी ढाँचा भर कुछ फलकता है, पर असल बात का पता नहीं है। इससे स्पष्ट है कि बिना ठीक तात्पर्य सममें ही लक्ष्ण और उदाहरण हिंदी में दे दिए गए हैं।

- (२) भूषण क्या प्रायः सब हिंदी कवियों ने 'भ्रम', 'संदेह' श्रीर 'स्मरण' अलंकारों के लच्चणों में साहश्य की बात छोड़ दी है। इससे बहुत जगह उदाहरण अलंकार के न होकर भाव के हो गए हैं। भूषण का उदाहरण सबसे गड़बड़ है।
- '(३) शब्द-शक्ति का विषय दास ने थोड़ा सा लिया हैं, पर उससे उसका कुछ भी बोध नहीं हो सकता । 'उपादान लक्षणा' का लक्षण भी विलक्षण है और उदाहरण भी असंगत । उदाहरण से साफ कलकता है कि इस लक्षण का स्वरूप ही समक्तने में भ्रम हुआ है।
- जब कि कान्यांगों की 'स्वतंत्र विवेचन ही नहीं हुआ तब तरह तरह के 'वाद' कैसे प्रतिष्ठित होते ? संस्कृत-साहित्य मे जैसे, अलंकारवाद, रीतिवाद, रसवाद, ध्वनिवाद, वक्रोक्तिवाद, इत्यादि अनेक वाद पाए जाते हैं, वैसे वादों के लिये हिंदी के रीतिचेत्र मे रास्ता ही नहीं निकला । केशव को ही अलंकार आवश्यक मानने के कारण अलंकारवादी कह सकते हैं । केशव के उपरात रीतिकेल मे होनेवाले किवयों ने किसी वाद का निर्देश नहीं किया । वे रस को ही काव्य की आतमा या प्रधान वस्तु मान कर चले । महाराज जसवंतिसंह ने अपने 'माषा-भूषण' की रचना 'चंद्रालोक' के आधार पर की, पर उसके अलंकार की अनिवार्यतावाले सिद्धांत का समावेश नहीं किया ।

इन रीति-ग्रंथों के कर्ता भावुक, सहृदय ग्रौर निपुण किव थे। उनका देश्य किवता करना था, न कि काव्यांगों का शास्त्रीय पद्धति पर्र निरूपण

करना । य्रतः उनके द्वारा बड़ा भारी कार्यः यह हुय्रा कि रसें (विशेषतः शृंगार रस ) ग्रीर श्रलंकारों के बहुत ही सरस ग्रीर हृदयग्राही उदाहरण ग्रत्यंत प्रचुर परिमाण में प्रस्तुत हुए । ऐसे सरस ग्रीर मनोहर उदाहरण संस्कृत के सारे छच्चण-ग्रंथों से चुनकर इकटे करें तो भी उनकी इतनी ग्राधिक संख्या न होगी । श्रलंकारों की ग्रपेचा नायिकामेद की ग्रोर कुछ ग्राधिक मुकाव रहा । इससे शृंगारस के ग्रंतर्गत बहुत सुदर मुक्तकरचना हिंदी में हुई । इस रस का इतना ग्राधिक विस्तार हिंदी-साहित्य में हुग्रा कि इसके एक एक ग्रंग को लेकर स्वतंत्र ग्रंथ रचे गए । इस रस का सारा वैभव किवयों ने नायिका-भेद के भीतर दिखाया । रसग्रंथ वास्तव में नायिका भेद के ही ग्रंथ हैं जिनमें ग्रीर दूसरे रस धीछे से सच्चेप में चलते कर दिए गए हैं । नायिका श्रंगार रस का ग्रालंबन है । इस ग्रालंबन के ग्रंगों का वर्णन एक स्वतंत्र विषय हो गया ग्रीर न जाने कितने ग्रथ केवल नखशिख-वर्णन के लिखे गए । इसी प्रकार उद्दीपन के रूप षट्मुतु-वर्णन पर भी कई ग्रालंग पुस्तके लिखी गई । विप्रलंभ-संबंधी 'बारहमासे' भी कुछ किवयोंने लिखे ।

रीति-ग्रंथों की इस परंपरा द्वारा साहित्य के विस्तृत विकास मे कुछ वाघा भी पड़ी । प्रकृति की अनेकरूपता, जीवन की भिन्न भिन्न चिंत्य वातो तथा जगत् के नाना रहस्यों की ओर किवयों की हिए नहीं जाने पाई । वह एक प्रकार से वद्ध और परिमित सी हो गई । उसका चेत्र सकुचित हो गया । वाग्धारा बंधी हुई नालियों मे प्रवाहित होने लगी जिससे अनुभव के बहुत से गोचर और अगीचर विषय रस-सिक्त होकर सामने आने से रह गए । दूसरी बात यह हुई कि किवयों की व्यक्तिगत विशेषता की अभिन्यक्ति का अवसर बहुत ही कम रह गया । कुछ किवयों के बीच भाषा-शैली, पद-विन्यास, अलंकार-विधान आदि बाहरी वातों का भेद हम थोडा बहुत दिखा सके तो दिखा सकें, पर उनकी अभ्यंतर प्रकृति के अन्वीच्या मे समर्थ उच्च कोट की आलोचना की सामग्री बहुत कम पा सकते हैं।

रीति-काल मे एक बड़े भारी श्रमाव की पूर्ति हो जानी चाहिए थी, पर वह नहीं हुई। भाषा जिस समय सैकड़ों कवियो द्वारा परिमार्जित होकर प्रौढ़ता को पहुँची उसी समय व्याकरण द्वारा उसकी व्यवस्था होनी चाहिए थी कि जिससे उस च्युत-संस्कृति दोष का निराकरण होता जो व्रज-भाषाकाव्य मे थोड़ा बहुत सर्वत्र पाया जाता है। त्रीर नहीं तो वाक्य-दोषों का ही पूर्ण रूप से निरूपण होता जिससे भाषा में कुछ त्रीर सफाई त्राती। बहुत थोड़े किन ऐसे मिलते है जिनको वाक्य-रचना सुन्यवस्थित पाई जाती है। भूषण त्रान्छे किन थे। जिस रस को उन्होंने लिया उसका पूरा त्रावेश उनमे था, पर भाषा उनकी त्रानेक स्थलों पर सदोष है । यदि शब्दों के रूप स्थिर हो जाते त्रीर शुद्ध रूपों के प्रयोग पर जोर दिया जाता तो शब्दों को तोड़-मरोड़कर विकृत करने का साहस किनयों को न होता। पर इस प्रकार की कोई व्यवस्था नहीं हुई, जिससे भाषा में बहुत कुछ गड़बड़ी बनी रही।

माषा की गड़बड़ी का एक कारण वज ख़ौर ख़बधी इन दोनो काव्य-माषाख़ों का किस के इच्छानुसार सम्मिश्रण भी था। यद्यपि एक सामान्य साहित्यिक भाषा किसी प्रदेश विशेष के प्रयोगों तक ही परिमित नहीं रह सकती पर वह ख़पना दाँचा वराबर बनाए रहती है। काव्य की व्रजभाषा के संबंध में भी ख़िषकतर यही बात रही। स्रदास की भाषा में यत्र तत्र पूरबी प्रयोग—जैसे, मोर, हमार, कीन, ख़स, जस इत्यादि—बराबर मिलते है। बिहारी की भाषा भी कीन' दीन' ख़ादि से खाली नहीं। रीति-अंथों का विकास ख़िषकतर ख़बध में हुद्या। ख़तः इस काल में काव्य की व्रजभाषा में ख़बधी के प्रयोग ख़ौर ख़िषक मिले। इस बात को किसी किसी किव ने लच्य भी किया। दांसजी ने छापने 'काव्यनिर्ण्य' में कुाव्यभाषा पर भी कुछ इष्टिपात किया। मिश्रित भाषा के समर्थन में वे कहते हैं—

व्रनभाषा भाषा रुचिर कहैं सुमित सब कोई। मिले संस्कृत पारस्यो, पे श्रति प्रगट ज होई॥ व्रज, मागधी मिले श्रगर नाग यवन भाखानि। सहज पारसी हू मिले, षट विधि कहत बखानि॥

उक्त दोहों में 'मागघी' शब्द से पूरवी भाषा का श्रिभप्राय है। श्रवधी श्रर्द्ध-मागधी से निकली मानी जाती है श्रीर पूरवी हिंदी के श्रंतर्गत है। जवाँदानी के लिये बज का निवास श्रावश्यक नहीं है, श्राप्त कवियो की वाणी भी प्रमाण है, इस बात को दासजी ने स्पष्ट कहा—

१-देखो अगले प्रकरण में भूपण का परिचय ।

सूर, केसव, मंडन, विहारी, कालिदास, ब्रह्म, चिंतामणि, मितराम, भूपन सु जानिए। चिंतामणि, निपट, नेवाज, निधि, नीलकंठ, मिश्र सुखदेव, देव मानिए॥ श्रालम, रहीम, रसखान, सुंदरादिक, श्रनेकन सुमित भए कहाँ लों वखानिए। वजभापा हेत ब्रजवास ही न श्रनुमानी, ऐसे 'ऐसे कविन की बानी हू सों जानिए॥

मिली-जुली भाषा के प्रमाण् मे दासजी कहते हैं कि तुलसी श्रौर गंग तक ने, जो किवयों के शिरोमिण हुए हैं, ऐसी भाषा का न्यवहार किया है—

> . . तुलसी गंग , दुचौ भए सुकविन के सरदार । इनके काव्यन में, मिली भाषा विविध प्रकार ॥

इस सीधे सादे दोहे का जो यह ऋर्य ले कि तुलसी ऋौर गंग इसीलिये किवयों के सरदार हुए कि उनके काव्यों में विविध प्रकार की भाषा मिली है, उसकी समक्त को क्या कहा जाय ?

दासजी ने काव्यभाषा के स्वरूप का जो निर्णय किया वह कोई सो वर्षों की काव्य-परंपरा के पर्यालोचन के उपरात । ग्रातः उनका स्वरूप निरूपण तो बहुत ही ठीक है। उन्होंने काव्यभाषा जनभाषा ही कही है जिसमे ग्रीर भाषाग्रों के शब्दों का भी मेल हो सकता है। पर भाषा-सबधी ग्रीर ग्राधक मीमासा नं होने के कारण कियों ने ग्रापने को ग्रान्य बोलियों के शब्दों तक ही परिमित नहीं रखा; उनके कारकिचहों ग्रीर क्रिया के रूपों का भी वे मनमाना व्यवहार बराबर करते रहें। ऐसा वे केवल सौकर्य की दृष्टि से करते थे, 'किसी सिद्धांत के ग्रानुसार नहीं। 'करना' के भूतकाल के लिये वे छंद की ग्रावश्यकता के ग्रानुसार 'कियों, 'कीनों, 'कखों, 'करियों 'कीन', यहाँ तक कि 'किय' तक रखने लगे। इसका परिणाम यह हुग्रा कि भाषा को वह स्थिरता न प्राप्त हो सकी जो किसी साहित्यक भाषा के लिये ग्रावश्यक है। रूपों के स्थिर न होने से यदि कोई

विदेशी कान्य की वजमाषा का अध्ययन करना चाहे तो उसे कितनी कठिनता होगी!

भक्तिकाल की प्रारंभिक अवस्था मे ही किस प्रकार मुसलमानों के संवर्ग से कुछ फारसी के शब्द और चलते भाव मिलने लगे थे इसका उल्लेख हो चुका है। नामदेव और कबीर आदि की तो वात ही क्या, तुलसीदासजी ने भी गनी, गरीब, साहब इताति, उमरदराज आदि बहुत से शब्दों का प्रयोग किया। सूर में ऐसे शब्द अवश्य कम मिलते हैं। फिर मुसलमानी राज्य की दृढ़ता के साथसाथ इस प्रकार के शब्दों का व्यवहार ज्यों-ज्यों बढ़ता गया त्यो-त्यों किव लोग उन्हे अधिकाधिक स्थान देने लगे। राजा महाराजाओं के दरबार में विदेशी शिष्टता और सम्यता के व्यवहार का अनुकरण हुआ और फारसी के लच्छेदार शब्द वहाँ चारों ओर सुनाई देने लगे। अतः भाट या किव लोग 'आयुष्मान' और 'जयजयकार' ही तक अपने को कैसे रख सकते थे १ वे भी दरबार में खंडे होकर "उमरदराज महाराज तेरी चाहिए" पुकारने लगे। 'बखतवलंद' आदि शब्द उनकी जबान पर भी नाचने लगे।

यह तो हुई व्यावहारिक भाषा की बात । फारसी-काव्य के शब्दों को भी थोड़ा बहुत किवयों ने अपनाना आरंभ किया । रीति-काल में ऐसे शब्दों की संख्या कुछ और बढ़ी । पर यह देखकर हर्ष होता है कि अपनी भाषा की स्वाभाविक सरसता का ध्यान रखनेवाले उत्कृष्ट किवयों ने ऐसे शब्दों को बहुत ही कम स्थान दिया । परंपरागत साहित्य का कम अम्यास रखनेवाले साधारण किवयों ने कहीं-कहीं बड़े बेढंगे तौर पर ऐसे विदेशी शब्द रखे है । कहीं-कहीं खुसबोयन' आदि उनके विकृत शब्दों को देखकर शिक्तितों को एक प्रकार की विरक्ति सी होती है और उनकी किवता गॅवारों की रचना सी लगती है । शब्दों के साथ साथ कुछ थोड़े से किवयों ने इश्क की शायरी की पूरी अलंकार-सामग्रीतक उठाकर रख ली है और उनके भाव भी बॉध गए हैं । रस-निधि-कृत 'रतनहजारा' में यह बात अविवक्तर मात्रा में पाई जाती है । बिहारी ऐसे परम उत्कृष्ट कि भी यद्यपि फारसी भावों के प्रभाव से नहीं बचे है पर उन्होंने उन भावों को अपने देशी साँचे में ढाँल लिया है जिससे वे खटकते क्या सहसा लक्त्य भी नहीं होते ।

उनकी विरह-ताप की ऋत्युक्तियों में दूर की स्क श्रौर नाजुकखयाली बहुत कुछ फारसी की शैली की है, पर विहारी रसमंग करनेवाले बीमत्स रूप कहीं नहीं लाए हैं।

यहाँ पर यह उल्लेख कर देना भी आवश्यक जान पड़ता है कि रीतिकाल के किवयों के प्रिय छंद किवत्त और सवैया ही रहे। किवत्त तो श्रंगार और वीर दोनों रसे के लिये समान रूप से उपयुक्त माना गया था। वास्तव में पढ़ने के ढंग में थोड़ा विमेद कर देने से उसमें दोनों के अनुकूल नादसौदर्य प्राया जाता है। सवैया, श्रंगार और करुण इन दो कोमल रसो के बहुत उपयुक्त होता है, यद्यपि वीररस की किवता में भी इसका व्यवहार किवयों ने जहाँ तहाँ किया है। वास्तव में श्रंगार और वीर इन्हीं दो रसो की किवता इस काल में हुई। प्रधानता श्रंगार की ही रही। इससे इस काल को रस के विचार से कोई श्रंगारकाल कहे तो कह सकता है। श्रंगार के वर्णन को बहुतेरे किवयों ने अश्लीलता की सीमा तक पहुँचा दिया था। इसका कारण जनता की रिच नहीं, आश्रयदाता राजा-महाराजाओं की रिच थी जिनके लिये कर्मरयता और वीरता कर जीवन बहुत कम रह गया था।

### प्रकरण २

## रीति-ग्रंथंकार कवि

हिदी स्मृहित्य की गित का ऊपर जो संचित्र उल्लेख हुआ उससे रीतिकाल की सामान्य प्रवृत्ति का पता चल सकता है। अब इस काल के मुख्य-मुख्य, किवयों का विवरण दिया जाता है।

(१) चिंतामिण त्रिपाठी—यै तिकवॉपुर (जि॰ कानपुर) के रहनेवाले श्रौर चार भाई थे—चितामिण, भूषण, मितराम श्रौर जटाशंकर। चारो कवि थे, जिनमे प्रथम तीन तो हिंदी साहित्य मे बहुत यशस्त्री हुए। इनके पिता का नाम रताकर त्रिपाठी था। कुछ दिन से यह विवाद उठाया गया है कि भूषण न तो चिंतामिण और मितराम के भाई थे, न शिवाजी के दरबार में थे। पर इतनी प्रसिद्ध बात का जब तक पर्याप्त विरुद्ध प्रमाण न मिले तब तक वह त्र्यस्वीकार नहीं की जा सकती । चिंतामिणिजी का जन्मकाल संवत् १६६६ के लगभग और कविता-काल संवत् १७०० के आसपास उहरता है। इनका 'किविकुलकल्पतच' नामक ग्रंथ सं० १७०७ का लिखा है। इनके संबंध मे शिवसिहसरोज मे लिखा है कि ये "बहुत दिन तक नागपुर मे सूर्यवंशी भोसला मकरन्द शाह के यहाँ रहे श्रौर उन्हीं के नाम पर 'छंदविचार' नामक पिंगल का बहुत भारी ग्रंथ बनाया और 'काव्य-विवेक', 'कविकुल-कल्पतरु', 'काव्यप्रकाश', 'रामायण', ये पाँच ग्रंथ इनके बनाए हमारे पुस्तकालय में मौजूद हैं। इनकी बनाई रामायण किवत्त श्रौर नाना श्रन्य छंदों मे बहुत श्रपूर्व है। - बाबू रुद्रसाहि सोलंकी, शाहजहाँ बादशाह शौर जैनदीं श्रहमद ने इनको बहुत दान दिए हैं। इन्होने अपने ग्रंथ मे कहीं-कहीं अपना नाम मिणमाल भी कहा है।"

ऊपर के विवरण से स्पष्ट है कि चिंतामिण ने काव्य के सब ग्रंगों पर ग्रंथ लिखे। इनकी भाषा लिलत ग्रीर सानुपास होती थी। ग्रवध के पिछले कवियों की भाषा देखते हुए इनकी व्रजभाषा विशुद्ध दिखाई पड़ती है। विषय वर्णन की प्रगाली भी मनोहर है। ये वास्तव मे एक उत्कृष्ट किव थे। रचना के कुछ नमूने लीजिए—

> येई उधारत हैं तिन्हें जे परे मोह-महोद्धि के जल-फेरे। जे इनको पल ध्यान धरें मन, ते न परें कवहूँ जम-घेरे॥ राजे रमा-रमनी-उपधान अभै बरदान रहे जन नेरे। है वलभार उदंड भरे हिर के भुजदंड सहायक मेरे॥

'इक ज्राज़ में कुंदन-वेलि लखी मनिमंदिर की रुचिवृंद भरें कुरविंद के पल्लव इंदु तहाँ अरविंदन तें मकरंद मरें। उत बुंदन के मुकुतागन हैं फल सुंदर भ्वे पर ज्रनि परें लिख यो दुति कंद ज्रनंद केला नदनंद सिलाद्दव रूप धरें।

श्राँखिन मूँदिवे के मिस श्रानि श्रचानक पीठि उरोज लगावै। केहूँ कहूँ मुसकाय चिते श्रॅगराय श्रनूपम अंग दिखावे॥ नाह छुई छल सो छितयाँ, हाँसि भोंह चढ़ाय श्रनंद बढ़ावे। जोवन के मद मत्त विया हित सों पित को नित चित्त चुरावे॥

(२) बेनी — ये असनी के बंदीजन थे श्रौर सवत् १७०० के श्रासप विद्यमान थे। इनका कोई ग्रंथ नहीं मिलता पर फुटकल कवित्त बहुत से सुने जाते हैं जिनसे यह श्रनुमान होता है कि इन्होंने नखशिख श्रौर षट्ऋतु पर पुस्तके लिखी होगी। कविता इनकी साधारणतः श्रन्छी होती थी, भाषा चलती होने पर भी श्रनुप्रासयुक्त होती थी। दो उदाहरण नीचे दिए जाते हैं—

छहरे सिर पे छिब मोरपला उनकी नथ के मुकुता थहरें। फहरे पियरो पट बेनी इते, उनकी चुनरी के सवा सहरें॥ रसरंग भिरे श्रिभरे हैं तमाल दोऊ रसख्याल चहै लहरें। नित ऐसे सनेह सों राधिका स्याम हमारे हिये में सदा बिहरें॥

किब बेनी नई उनई है घटा, मोरवा वन बोतल कूकन री। छहरे बिजुरी छिति-मंडल छुवै लहरे मन मैन-भभूकन री। पहिरो चुनरी चुनिकै दुलही, सँग लाल के भूलहु भूकन री। ऋतु पावस यों ही बिवावित हो, मिरहो, फिर बाविर ! हुकन री।

(३) महाराज जसवंतिसह—ये मारवाड़ के प्रसिद्ध महाराज थे बो स्रापने समय के सबसे प्रतापी हिंदू नरेश थे श्रीर जिनका भय श्रीरंगजेव को बराबर बना रहता था। इनका जन्म संवत् १६८३ मे हुआ। ये शाहजहाँ के समय मे ही कई लड़ाइयो पर जा चुके थे। ये महाराज गजिसह के दूसरे पुत्र थे श्रीर उनकी मृत्यु के उपरांत संवत् १६९५ मे गद्दी पर वैठे। इनके वर्ड भाई श्रमरिसंह श्रपने उद्धत स्वभाव के कारण पिता द्वारा श्रधिकारच्युत कर दिए गए थे। महाराज जसवंतिसह बड़े श्रच्छे साहित्यमर्मज्ञ श्रीर तत्त्वज्ञान संपन्न पुरुष थे। उनके समय मे राज्य भर में विद्या की बड़ी चर्चा रही श्रीर श्रच्छे-श्रच्छे कवियों श्रीर विद्वानों का बरावर समागम होता रहा। महाराज ने स्वयं तो श्रंथ लिखे ही; श्रनेक विद्वानों श्रीर कवियों से न जाने कितने श्रंथ लिखाए। श्रीरंगजेव ने इन्हे कुछ दिनों के लिये गुजरात का सूवेदार बनाया था। वहाँ से शाइस्ताखाँ के साथ ये छत्रपति शिवाजी के विरुद्ध दित्तण भेने गए थे। कहते हैं कि चढ़ाई मे साइस्ताखाँ की जो दुर्गति हुई वह बहुत कुछ इन्हीं के इशारे से। श्रंत मे ये श्रफगानों को सर करने के लिये काबुल भेने गए जहाँ संवत् १७३५ में इनका परलोकवास हुआ।

ये हिंदी-साहित्य के प्रधान आचार्यों में माने जाते हैं और इनका 'भाषा-भूषण' ग्रंथ अलंकारों पर एक बहुत ही प्रचलित पाठ्य ग्रंथ रहा है। इस ग्रंथ को इन्होंने वास्तव में आचार्य्य के रूप में लिखा है, किव के रूप में नहीं। प्राक्कथन में इस बात का उल्लेख हो चुका है कि रीतिकाल के भीतर जितने लच्चण-ग्रंथ लिखनेवाले हुए वे वास्तव में किव थे और उन्होंने किवता करने के उद्देश्य से ही वे ग्रंथ लिखे थे, न कि विषय-प्रतिपादन की दृष्टि से। पर महाराज जसवंतसिहजी इस नियम के अपवाद थे। वे आचार्य्य की हैसियत से ही हिंदी-साहित्य-चेत्र में आए, किव की हैसियत से नहीं। उन्होंने अपना 'भाषा भूषण' बिलकुल 'चंद्रालोक' की छाया पर बनाया श्रौर उसी की संचित्र प्रणाली का श्रनुसरण किया। जिस प्रकार 'चंद्रालोक' मे प्रायः एक ही रलोक के भीतर लच्चण श्रौर उदाहरण दोनों का सिन्नवेश है उसी प्रकार भाषा भूषण में भी प्रायः एक ही दोहे में लच्चण श्रौर उदाहरण दोनों रखे गए है। इससे विद्यार्थियों को श्रलंकार कंठ करने में बड़ा सुबीता हो गया श्रौर 'भाषा-भूषण' हिंदी काव्य रीति के श्रभ्यासियों के बीच वैसा ही सर्वप्रिय हुश्रा जैसा कि संस्कृत के विद्यार्थियों के बीच चंद्रालोक। भाषा-भूषण बहुत छोटा सा ग्रंथ है।

माषा-भूषण के ग्रितिरक्त को ग्रीर ग्रंथ इन्होंने लिखे है वे तत्त्वज्ञान-संबंधी हैं। जैसे—ग्रपरोक्त-सिद्धांत, ग्रनुभव-प्रकाश, ग्रानंद-विलास, सिद्धांत-बोध, सिद्धांतसार, प्रवोधचंद्रोदय नाटक! ये सब ग्रथ भी पद्म मे ही है, जिनसे पद्म-रचना की पूरी निपुणता प्रकट होती है। पर साहित्य से जहाँ तक संबंध है, ये ग्राचार्य या शिक्तक के रूप मे ही हमारे सामने ग्राते हैं। ग्रलकार-निरूपण की इनकी पद्धति का परिचय कराने के लिये 'भाषा-भूषण' के दोहे नीचे दिए जाते हैं—

> श्रत्युक्ति—श्रलंकार श्रत्युक्ति यह बरनत श्रतिसय रूप। जाचक तेरे दान तें भए कल्पतरु भूप॥

पर्य्यस्तापह्नुति—पर्यस्त जु गुन एक को और विषय आरोप।
होइ सुधाधर नाहिं यह, वदन सुधाधर ओप।
ये दोहे चंद्रालोक के इन श्लोकों की स्पष्ट छाया हैं
अत्युक्तिरद्भुतातथ्यशौर्योदार्यादिवर्णनम् ।
विषे दातिर राजेंद्र याचका कल्पशाखिनः॥
पर्य्यस्तापह्नुतिर्यंत्र धर्ममात्रं निषिध्यते।
नायं सुधांशुः किं तहिं सुधांशुः प्रेयसीमुखम्॥

माषा-भूषण पर पीछे तीन टीकाऍ रची गई—'ग्रलंकार-रत्नाकर' नाम की टीका, जिसे बंसीघर ने संवत् १७६२ में बनाया, दूसरी टीका प्रतापसाहि की ग्रौर तीसरी गुलाब कि की 'भूषण-चंद्रिका'।

(४) बिहारीलाल—ये माथुर चौचे कहे जाते हैं श्रौर इनका जन्म ग्वालियर के पास बसुवा गोविदपुर गाँव में संवत् १६६० के लगमग माना जाता है। एक दोहे के श्रनुसार इनकी बाल्यावस्था बुदेलखंड में बीती श्रौर तरुणावस्था में ये श्रपनी ससुराल मथुग में श्रा रहे। श्रनुमानतः ये संवत् १७२० तक वर्तमान रहे। ये जयपुर के मिर्जा राजा जयसाह (महाराज जयसिंह) के दरबार में रहा करते थे। कहा जाता है कि जिस समय ये कविश्वर जयपुर पहुँचे उस समय महाराज श्रपनी छोटी रानी के प्रेम मे इतने लीन रहा करते थे कि राजकाज देखने के लिये महलों के बाहर निकलते ही न थे। इसपर सरदागें की सलाह से बिहारी ने यह दोहा किसी प्रकार महाराज के पास भीतर भिजवाया—

नहिँ पराग नहिँ मधुर मधु, नहिँ विकास यहि काल । श्रली कली ही सों बँध्यो, श्रागे कौन हवाल॥

बहुत श्रिधिक बढ़ गया। महाराज ने बिहारी को इसी प्रकार के सरस टोहें बनाने की श्राज्ञा दी। बिहारी दोहें बना बनाकर सुनाने लगे श्रीर उन्हें प्रति दोहें पर एक एक श्रशरफी मिलने लगी। इस प्रकार सात सौ दोहें बने जो संग्रहीत होकर 'बिहारी-सतसई' के नाम से प्रसिद्ध हुए। श्रंगाररस के ग्रंथों में जितनी ख्याति श्रीर जितना मान 'बिहारी सतसई' का

कहते है कि इसपर महागज बाहर निकले श्रौर तभी से बिहारी का मान

हुआ उतना और किसी का नहीं। इसका एक एक दोहा हिंदी साहित्य मे एक एक रत माना जाता है। इसकी पचासो टीकाऍ रची गईं। इन टीकाओं मे ४-५ टीकाऍ तो बहुत प्रसिद्ध हैं—कृष्ण कि की टीका जो किनतों में है, हरिप्रकाश टीका, लल्लूजी लाल की लालचिंद्रका, सरदार कि की टीका और स्रित मिश्र की टीका । इन टीकाओं के अतिरिक्त बिहारी के दोहों के भाव पहाबित करनेवाले छुप्पय, कुंडलिया, सवैया आदि कुई किनयों ने रचे। पठान सुलतान की कुंडलिया इन दोहो पर बहुत अच्छी है, पर अधूरी है। भारतेंद्र हरिश्चंद्र ने

कुछ श्रौर कुंडलिया रचकर पूर्ति करनी चाही थी। पं० श्रंबिकादत्त व्यास ने श्रपने 'विहारी-विहार' मे सब दोहों के भावों को पत्नवित करके रोला छंद लगाए है। पं० परमानंद ने 'श्रंगारसप्तशती' नाम से दोहों संस्कृत का श्रनुवाद किया है। यहाँ तक कि उर्दू शेरो में भी एक श्रनुवाद थोड़े दिन हुए बुदेलखंड के मुंशी देवीप्रसाद (प्रीतम) ने लिखा। इस प्रकार विहारी संबंधी एक श्रलग साहित्य ही खड़ा हो गया है। इतने से ही इस ग्रंथ की सर्विप्रयता का श्रनु-मान हो सकता है। बिहारी का सबसे उत्तम श्रीर प्रामाणिक संस्करण बड़ी मार्मिक टीका के साथ थोड़े दिन हुए प्रसिद्ध साहित्य-मर्मेज श्रीर विज्ञमाण के प्रधान श्राखु-निक कि बाबू जगन्नाथदास रलाकर ने निकाला। जितने श्रम श्रीर जितनी सावधानी से यह संपादित हुश्रा है, श्राज तक हिंदी का श्रीर कोई ग्रथ नहीं हुश्रा।

विहारी ने सतसई के अतिरिक्त और कोई प्रथ नहीं लिखा। यही एक प्रथ उनकी इतनी बड़ी कीर्ति का त्राधार है। यह बात साहित्य चेत्र के इस तथ्य की स्पष्ट घोषणा कर रही है कि किसी किव का यश उसकी रचनार्थ्यों के परिमाण के हिसाब से नहीं होता, गुण के हिसाब से होता है। मुक्तक कविता मे जो गुण होना चाहिए वह बिहारी के दोहों मे अपने चरम उत्कर्ष को पहुँचा है, इसमें कोई सदेह नही। मुक्तक मे प्रबंध के समान रस की घारा नहीं रहती जिसमे कथा प्रसंग की परिस्थिति मे अपने को भूला हुआ। पाठक मम हो जाता है ज्रौर हृदय मे एक स्थायी प्रभाव ग्रहण करता है.। इसमे तो रस के ऐसे र्छींटे पड़ते हैं जिनसे हृदय-कलिका थोड़ी देर के लिये खिल उठती है। यदि प्रबंधकाव्य एक विस्तृत वनस्थली है तो मुक्तक एक चुना हुन्ना गुलदस्ता है। इसी से वह सभा समाजों के लिये ग्राधिक उपयुक्त होता है। उसमे उत्तरोत्तर ग्रानेक दश्यों द्वारा संघटित' पूर्ण जीवन या उसके किसी एक पूर्ण ग्रांग का प्रदर्शन नहीं होता, विल्क कोई एक रमगीय खंडदेश्य इस प्रकार सामने ला दिया जाता है कि पाठक या श्रोता कुछ चर्णों के लिये मंत्रमुग्ध सा हो जाता है। इसके लिये किव की मनोरम वस्तुत्रों श्रीर व्यापारी का एक छोटा सा स्तवक कल्पित करके उन्हें ऋत्यंत सित्तित श्रीर सशक्त भाषा मे प्रदर्शित करना पड़ता है। ग्रतः जिस कवि में कल्पना की समाहार-शक्ति के साथ , भाषा की समास-शिक्त जितनी ही अधिक होगी उतना ही वह मुक्तक की रचना में सफल होगा। यह त्त्रमता बिहारी में पूर्ण रूप से वर्तमान थी । इसी से वे दोहे ऐसे छोटे छंद मे इतना रस भर सके हैं। इनके दोहे क्या हैं रस के छोटे-छोटे छीटे है। इसी से किसी ने कहा है--

सतसैया के दोहरे ज्यों नावक के तीर । देखत में छोटे लगें बेथें सकल सरीर ॥ विहारी की रसव्यंजना का पूर्ण वैभव उनके अनुभवों के विधान में दिखाई पड़ता है । अधिक स्थलों पर तो इनकी योजना की निपुणता और उक्तिकौशल के दर्शन होते है, पर इस विधान में इनकी कल्पना की मधुरता मलकती है । अनुभावों और हावों की ऐसी सुंदर योजना कोई शृंगारी किन नहीं कर सका है । नीचे की हावभरी सजीव मूर्तियाँ देखिए—

वतरस-लालच लाल की मुरली धरी लुकाइ।
सोंह करे, मोंहिनि हँसे, देन कहे, निट जाइ॥
नासा मोरि, नचाइ दग, करी कका की सोंह।
काँटे सी कसके हिए, गड़ी कँटीली मोंह॥
लालन-चलन सुनि पलन में अँसुवा मलके श्राइ।
भई लालाइ न सिलन्ह हू भूठे ही जमुहाइ॥

भाव-व्यंजना या रस-व्यंजना के अतिरिक्त बिहारी ने वस्तु-व्यंजना का सहारा भी बहुत लिया 'है—विशेषतः शोभा या कांति, सुकुमारता, विरहताप, विरह की चीणता आदि के वर्णन में । कहीं-कहीं इनकी वस्तु-व्यंजना औचित्य की सीमा का उल्लंघन करके खेलवाड़ के रूप में हो गई है, जैसे—इन दोहों में—

पत्रा ही तिधि पाइए वा घर के चहुँ पास ।
नित प्रति प्रयोई रहे भ्रानन-श्रोप-उजास ॥
छाले परिवे के डरन सके न हाथ छुवाइ ।
िक्तमकृति हियें गुलाब के मन्ना मन्नावित पाइ ॥
इत श्रावित, चिल जात उत चली छ सातक हाथ ।
चढी हिंडोरे सी रहे लगी उसासन साथ ॥
सीरे जतनि सिसिर ऋतु सिह बिरहिनि तन ताप ।
बसिबे को प्रीषम दिनन परथो परोसिनि पाप ॥
श्राड़े दे श्राले बसन जाड़े हूँ की राति ।
साहस के के नेहबस सखी सब ढिग जाति।।

• त्र्यनेक स्थानो पर इनके व्यंग्यार्थ को स्फुट करने के लिये बड़ी क्लिप्ट कल्पना त्र्यपेचित होती है। ऐसे स्थलो पर केवल रीति या रुद्धि ही पाठक की सहायता करती है त्र्यौर उसे एक पूरे प्रसंग का त्र्याचेप करना पड़ता है। ऐसे दोहे बिहारी में बहुत से है। पर यहाँ दो एक उदाहरण ही पर्थाप्त होगे— ढीठि परोसिनि ईठ ह्वें कहे जु गहे संयान। सवै सँदेसे कहि कहो। सुसकाहट मै मान।। नए बिरह बढती बिथा खरी विकल जिय वाल। विलखी देखि परोसिन्यों हरिप हँसी तिहि काल।।

इन उदाहरणों से यह स्पष्ट है कि बिहारी का 'गागर में सागर' भरने का जो गुण इतना प्रसिद्ध है वह बहुत कुछ रुद्धि की स्थापना से हो संभव हुन्ना है। यदि नायिकाभेद की प्रथा इतने जोर शोर से न चल गई होती तो बिहारी को इस प्रकार की पहेली बुभाने का साहस न होता।

श्रलंकारों की योजना भी इस किन ने बढ़ी निपुणता से की है। किसी दोहें में कई श्रलंकार उलके पड़े है, पर उनके कारण कहीं भद्दापन नहीं श्राया है। 'श्रसंगति' श्रोर 'विरोधाभास' की ये मार्मिक श्रोर प्रसिद्ध उक्तियाँ कितनी श्रनूठी हैं!

हग श्ररुक्तत, टूटत कुटुम, जुरत चतुर-चित प्रीति। परित गांठि दुरजन-हिए, दई नई यह रीति।। तंत्रीनाद कवित्त रस, सरस राग रित रंग। श्रनवृद्दे बूढे, तिरे जे बूढे सव श्रंग।।

दो एक जगह व्यंग्य त्रालंकार भी बड़े त्राच्छे ढंग से त्राए हैं। इस दोहें में रूपक व्यंग्य है—

करें चाह सों चुटिक के खरे उड़ीहैं मैन। लाज नवाए तरफरत करत खूँद सी नैन।।

शृंगार की संचारी भावो की व्यंजना भी ऐसी मर्मस्पर्शिनी है कि कुछ दोहे सहदयों के मुँह से बार बार सुने जाते हैं। इस स्मरण मे कैसी गंभीर तन्मयता है—

सघन कुंज, छाया सुखद, सीतल मंद समीर। मन है जात श्रजों वहै, वा जमुना के तीर।।

विशुद्ध काव्य के त्रितिरिक्त बिहारी ने स्क्रियों भी बहुत सी कही है जिनमें बहुत सी नीति-संबंधिनी हैं। स्क्रियों में वर्णन वैचित्र्य या शब्द-वैचित्र्य ही प्रधान रहता है त्रातः उनमें से कुछ एक की ही गणना त्रासल काव्य में हो सकती है। केवल शब्द-वैचित्र्य के लिये बिहारी ने बहुत कम दोहे रचे है। कुछ दोहे यहाँ दिए जाते हैं—

यद्यपि सुंदर सुघर पुनि सगुनौ दीपक-देह।
तऊ प्रकास करें तितो भरिए जितो सनेह।।
कनक कनक तें सौगुनी मादकता श्रिधकाय।
वह खाए बौराय नर, यह पाए बौराय॥
तोपर वारों उरवसी सुनि राधिके सुजान।.
तू मोहन के उर बसी ह्वे उरवसी समान॥

बिहारी के बहुत से दोहे "श्रार्थासप्तराती" श्रोर "गाथासप्तराती" की छाया लेकर बने है, इस बात को पंडित पद्मसिह शर्मा ने विस्तार से दिखाया है। पर साथ ही उन्होंने यह भी स्पष्ट कर दिया है कि बिहारी ने ग्रहीत भावों को अपनी प्रतिभा के बल से किस प्रकार एक स्वतन्त्र श्रोर कहीं कहीं श्रिधिक सुंदर रूप दे दिया है।

बिहारी की मांषा चलती होने पर भी साहित्यिक है। वाक्यरचना व्यव-स्थित है त्र्यौर शब्दो के रूपों का व्यवहार एक निश्चित प्रणाली पर है। यह बात बहुत कम कवियों मे पाई जाती है। व्रजभाषा के कवियो मे शब्दों को तोड़ मरोड़कर विकृत करने की ऋादत बहुतों में पाई जाती है। 'भूषरा' ऋौर 'देव' ने शब्दों का बहुत श्रंग-भंग किया है श्रौर कहीं कहीं गढंत शब्दो का व्यवहार किया है। बिहारी की भाषा इस दोष से भी बहुत कुछ मुक्त है। दो एक स्थल पर ही 'स्मर' के लिये 'समर', 'ककै' ऐसे कुछ विकृत रूप मिलेंगे। जो यह भी नहीं . जानते कि क्रांति को . 'संक्रमण्' ( अप० संक्रोन ) भी कहते हैं, 'ग्रन्छ' साफ के ग्रर्थ मे संस्कृत शब्द है, 'रोज' रुलाई के ग्रर्थ मे ग्रागरे के स्नास पास बोला जाता है स्नौर कबीर, जायसी स्नादि द्वारा वरावर व्यवहृत हुग्रा है, 'सोनजाइ' शब्द 'स्वर्णजाति' से निकला है-- जुही से कोई मतलव नहीं, सस्कृत में 'वारि' ग्रौर 'वार्' दोनो शब्द है ग्रौर 'वार्द' का ग्रार्थ भी चादल है, 'मिलान' पड़ाव या मुकाम के अर्थ में पुरानी कविता में भरा पड़ा है, चलती व्रजभाषा मे 'पिछानना' रूप ही त्र्याता है, 'खटकति' का रूप बहु-वचन में भी यही रहेगा, 'यदि पचासों शब्द उनकी समक में न ग्राएँ तो चेचारे विद्वारी का क्या दोष ?

विहारी ने यद्यपि लच्च्या-ग्रंथ के रूप में श्रपनी 'सतसई' नहीं लिखी है, 'पर 'नख-शिख', 'नायिकामेद', 'षट्ऋतु' के श्रांतर्गत उनके सब श्रंगारी दोहे

त्रा जाते हैं ग्रीर कई टीकाकारों ने दोहों को इस प्रकार के साहित्यक कम के साथ रखा भी है। जैसा कि कहा जा चुका है, दोहों को बनाते समय बिहारी का ध्यान लच्चणों पर ग्रवश्य था। इसीलिये हमने बिहारी को रीतिकाल के फुटकल किवयों में न रख उक्त काल के प्रतिनिधि किवयों में ही रखा है।

विद्यारी की कृति का मूल्य जो बहुत अधिक ग्राँका गया है उसे ग्राधिकतर रचना की बारीकी या कान्यागों के सूच्म विन्यास की निपुणता की ग्रोर ही मुख्यतः दृष्टि रखनेवाले पारिखयों के पन्न से समक्तना चाहिए—उनके पन्न से समक्तना चाहिए जो किसी हाथी दाँत के दुकड़े पर महीन वेल-बूटे देख घटो 'वाह वाह' किया करते हैं। पर जो दृद्य के ग्रांतस्तल पर मार्मिक प्रभाव चाहते हैं, किसी भाव की स्वच्छ निर्मल धारा में कुछ देर ग्रपना मन मम रखना चाहते हैं, उनका संतोध विद्यारी से नहीं हो सकता। बिहारी का कान्य दृद्य में किसी ऐसी लय या सगीत का संचार नहीं करता जिसकी स्वरधारा कुछ काल तक गूँजती रहे। यदि घुले हुए भावों का ग्राभ्यंतर प्रवाह बिहारी में होता तो वे एक एक दोहे पर ही संतोध न करते। मार्मिक प्रभाव का विचार करें तो देव ग्रौर पद्माकर के कवित्त-सबैयों का सा गूँजनेवाला प्रभाव बिहारी के दोहों का नहीं पड़ता।

दूसरी बात यह कि भावों का बहुत उत्कृष्ट श्रीर उदात्त स्वरूप बिहारी में नहीं मिलता। कविता उनकी श्रृंगारी है, पर प्रेम की उच्च भूमि पर नहीं पहुँचती, नीचे ही रह जाती है।

(४) मंडन—ये जैतपुर (बुंदेलखंड) के रहनेवाले थे ग्रौर संवत् १७१६ में राजा मंगदसिंह के दरबार में वर्तमान थे। इनके फुटकल कवित्त-सवैये बहुत सुने जाते है, पर कोई ग्रंथ ग्रव तक प्रकाशित नहीं हुन्ना है। पुस्तकों की खोज में इनके पाँच ग्रंथों का पता लगा है—रस-रत्नावली, रस-विलास, जनक-पचीसी, जानकी जू को व्याह, नैन-पचासा।

प्रथम दो ग्रंथ रसनिरूपण पर हैं, यह उनके नामों से ही प्रकट होता है। स्प्रह-प्रथों में इनके कवित्त-सर्वेये वरावर मिलते हैं। ''जेइ जेइ सुखद दुखद अब तेइ तेइ कि मंडन विछुरत बदुपंत्ती'' यह पद भी इनका मिलता है। इससे जान पड़ता है कि कुछ पद भी इन्होंने रचे थे। जो पद इनके मिलते

हैं उनसे ये बड़ी सरस कल्पना के भावुक किन जान पड़ते हैं। भाषा इनकी बड़ी ही स्वाभाविक ज़लती ख्रौर व्यंजनापूर्ण होती थी। उसमे ख्रौर किवयो का सा शब्दाडंबर नही दिखाई पड़ता। यह सबैया देखिए—

श्रिल हों तो गई जमुना जल को सो कहा कहीं वीर ! विपत्ति परी । घहराय के कारी घटा उनई, इतनेई में गागरि सीस धरी ॥ रपट्यो पग, घाट चढ्यो न गयो, कवि मंडन ह्वे के विहाल गिरी । चिर जीवहु नंद को बारो, श्ररी, गहि बाहॅ गरीब ने ठाढ़ी करी ॥

(६) मितराम—ये रीतिकाल के मुख्य किवरों में है श्रीर चिंतामिण तथा भूषण के भाई परंपरा से प्रसिद्ध है। ये तिकवाँपुर (जिला कानपुर) में संवत् १६७४ के लगभग उत्पन्न हुए थे श्रीर बहुत दिनो तक जीवित रहे। यें बूँदी के महाराव भावसिंह के यहाँ बहुत काल तक रहे श्रीर उन्हीं के श्राश्रय में श्रपना 'लिलतललाम' नामक श्रलंकार का ग्रंथ संवत् १७१६ श्रीर १७४५ के बीच किसी समय बनाया। इनका 'छुँदसार' नामक पिंगल का ग्रंथ महाराज शंभुनाथ सीलंकी को समर्पित है। इनका परम मनोहर ग्रंथ 'रसराज' किसी को समर्पित नहीं है। इनके श्रितिरक्त इनके दो ग्रंथ श्रीर हैं—'साहित्यसार' श्रीर 'लच्चण-श्रंगार'। बिहारी सतसई के ढंग पर इन्होंने एक 'मितराम-सतसई' भी बनाई जो हिंदी-पुस्तको की खोज में मिली है। इसके दोहे सरसता में बिहारी के दोहो के समान ही हैं।

मितराम की रचना की सबसे बड़ी विशेषता यह है कि उसकी सरसता ग्रात्यंत स्वाभाविक है, न तो उसमें भावों की कृत्रिमता है, न भाषा की। भाषा शब्दां बंद से सर्वथा मुक्त है—केवल ग्रानुपास के चमत्कार के लिये ग्रांशक्त शब्दों की भरती कहीं नहीं है। जितने शब्द ग्रोर वाक्य हैं वे सब भावव्यंजना से ही प्रयुक्त है। रीति ग्रंथवाले किवयों में इस प्रकार की स्वच्छ, चलती ग्रोंर स्वाभाविक भाषा कम किवयों में मिलती है, पर कहीं कहीं वह ग्रानुपास के जाल में बेतरह जकड़ी पाई जाती है। सारांश यह कि मितराम की सी रसिकाध ग्रोर प्रसादपूर्ण भाषा रीति का ग्रानुसरण करनेवालों में बहुत ही कम मिलती है। भाषां के ही समान मितराम के न तो भाव कृत्रिम है ग्रोर न उनके व्यंजक

पर श्रीर चेष्टाएँ। भावो को श्रासमान पर चढ़ाने श्रीर दूर की कौड़ी ने के फेर में ये नहीं पड़े है। नायिका के विरहताप को लेकर विहारी के समान मजाक इन्होंने नहीं किया है। इनके भाव-व्यंजक व्यापारों की शृखला सीघी श्रीर सरल है, बिहारी के समान चक्करदार नहीं। वचन-वक्कता भी इन्हें बहुत पसद न थी। जिस प्रकार शब्द-वैचित्र्य को ये वास्तविक काव्य से पृथक् वस्तु मानते थे, उसी प्रकार खयाल की झूठी बारीकी को भी। इनका सच्चा किव हृदय था। ये यदि समय की प्रथा के श्रनुसार रीति की बंधी लीको पर चलने के लिये विवश न होते, श्रपनी स्वाभाविक प्रेरणा के श्रनुसार चलने पाते, तो श्रीर भी स्वाभाविक श्रीर सची भाव विभूति दिखाते, इसमें कोई सदेह नहीं। भारतीय जीवन से छाँटकर लिए हुए इनके मर्मस्पर्शी चित्रों में जो भाव भरे हैं, वे समान रूप से सबकी श्रनुभृति के श्रंग हैं।

'रसराज' श्रीर 'लिलतललाम', मितराम के ये दो ग्रंथ बहुत प्रसिद्ध हैं, क्योंकि रस श्रीर श्रलंकार की शिद्धा में इनका उपयोग बरावर होता चला श्राया है। वास्तव में श्रपने विषय के ये श्रनुपम ग्रंथ हैं। उदाहरणों की रमणीयता से श्रनायास रसों श्रीर श्रलंकारों का श्रभ्यास होता चलता है। 'रसराज' का तो कहना ही क्या है। 'लिलतललाम' में भी श्रलंकारों के उदाहरण बहुत सरस श्रीर स्पष्ट हैं। इसी सरसता श्रीर स्पष्टता के कारण ये दोनों ग्रंथ इंतने सर्वप्रिय रहे हैं। रीति-काल के प्रतिनिधि कवियों में पद्माकर को छोड़ श्रीर किसी किव में मितराम की सी चलती भाषा श्रीर सरल व्यंजना नहीं मिलती। विहारी की प्रसिद्ध का कारण बहुत कुछ उनका वाग्वेदम्ब्य है। दूसरी वात यह है कि उन्होंने केवल दोहे कहे हैं, इससे उनमें वह नादसौदर्थ नहीं श्रा सका है जो किवत्त सवैये की लय के द्वारा संघटित होता है।

मितराम की कविता के कुछ उदाहरण नीचे दिए जाते हैं—

कुंदन को रँग फीको लगै, भलकै श्रित अंगिन ,चारु गोराई। श्राँखिन में श्रलसानि, चितौन में मंजु विलासन की सरसाई॥ को विजु मोल विकात नहीं मितराम लहे मुसकानि-मिठाई। ज्यों ज्यों निहारिए नेरे ह्वे नैनिन त्यो त्यों खरी निकरे सी निकाई॥

क्यो इन श्राँखिन सों निहसंक हैं मोहन को तन पानिप पीजे ? नेकु निहारे कलंक लगे यहि गाँव वसे कहु कैसे के जीजे ?

होत रहे मन यों मितराम, कहूँ बन जाय बड़ो तप कीजै। ह्वै बनमाल हिए लगिए श्ररु ह्वै मुरली श्रधरा-रस पीजै।

केलि के राति श्रघाने नहीं दिन ही में लला पुनि घात लगाई। 'प्यास लगी, कोड पानी दें जाइयो', भीतर बैठिके बात सुनाई ॥ जेठी पठाई गई दुलही, हँसि हेरि हरें मतिराम वुलाई। कान्ह के बोल पे कान न दीन्ही, सुगेह की देहिर पे धिर श्राई॥

दोऊ अनंद सों आँगन माँभ विराजे असाद की साँभ सुहाई। प्यारी के वूसत और तिया को अचानक नाम लियो रिसकाई॥ आई उनै मुँह में हँसी, कोहि तिया पुनि चाप सी भौंह चढाई। आँखिन तें गिरे आँसू के बूँद, सुहास गयो उड़ि हंस की नाई॥

सूबन को मेटि दिल्ली देस दिलंबे को चम्,
सुभट समूह निसि वाकी उमहित है।
कहै मितराम ताहि रोकिबे को संगर में,
काहू के न हिम्मित हिए में उलहित है॥
सन्नुसाल नंद के प्रताप की लपट सब,
गरब गनीम-बरगीन को दहित है।
पित पातसाह की इजित उमरावन की,

राखीं रैया राव भावसिंह की रहति है ॥

(७) भूषण — वीररस के ये प्रसिद्ध कि चिंतामिण और मितराम के भाई थे। इनका जन्मकाल संवत् १६७० है। चित्रकृट के सोलंकी राजा रुद्र ने इन्हें कि मूषण की उपाधि दी थी। तभी से ये भूषण के नाम से ही प्रसिद्ध हो गए। इनका असल नाम क्या था, इसका पता नहीं। ये कई राजाओं के यहाँ रहे। अंत में इनके मन के अनुकूल आश्रयदाता, जो इनके वीर-काव्य के नायक हुए, छत्रपति महाराज शिवाजी मिले। पन्ना के महाराज छत्रसाल के यहाँ भी इनका बड़ा मान हुआ। कहते है कि महाराज छत्रसाल ने इनकी पालकी में अपना कंधा लगाया था जिसपर इन्होंने कहा था—"सिवा को

वलानों कि बलानों छत्रसाल को।" ऐसा प्रसिद्ध है कि इन्हें एक एक छंट पर शिवां की से लाखों रुपए मिले। इनका परलोकवास सं० १७०२ में माना जाता है।

रीति-काल के भीतर श्रृंगार रस की ही प्रधानता रही। कुछ कवियो ने श्रपने श्राश्रयदातात्रों की स्तुति मे उनके प्रताप श्रादि के प्रसग मे उनकी बीरता का भी थोड़ा बहुत वर्णन अवश्य किया है पर वह शुक्क प्रथा-पालन के रूप मे ही होने के कारण ध्यान देने योग्य नहीं है। ऐसे वर्णनों के साथ जनता की हार्दिक सहानुभृति कभी हो नहीं सकती थी। पर भूषण ने जिन दो नायको की कृति को ग्रपने वीरकाव्य का विषय बनाया वे श्रन्याय-दमन मे तत्पर, हिंदू-धर्म के संरत्तक, दो इतिहास-प्रसिद्ध वीर थे। उनके प्रति भक्ति श्रौर सम्मान की प्रतिष्ठा हिंदू-जनता के हृद्य में उस समय भी थी श्रौर श्रागे भी वरावर वनी रही या बढ़ती गई। इसी से भूषण के वीररस के उद्गार सारी जनता के हृदय की सपत्ति हुए । भूषण की कविता कवि-कीर्ति-संबंधी एक अविचल सत्य का दृष्टांत है। जिसकी रचना को जनता का हृद्य स्वीकार करेगा उस कवि की कीति तव तक बरावर बनी रहेगी जब तक स्वीकृति बनी रहेगी। क्या संस्कृत-साहित्य मे, वया हिंदी-साहित्य मे, सहस्रो कवियों ने अपने श्राश्रयदाता राजास्रो की प्रशंसा मे ग्रंथ रचे जिनका त्राज पता तक नहीं है। पुरानी वस्तु खोजनेवालो को ही कभी कभी किसी राजा के पुस्तकालय मे, कहीं किसी घर के कोने में, उनमे से दो चार इघर उघर मिल जाते हैं। जिस भोज ने दान दे देकर ग्रापनी इतनी तारीफ कराई उसके चरित-काव्य भी कवियो ने लिखे होंगे। पर उन्हें ग्राज कौन जानता है ?

शिवाजी और छत्रसाल की वीरता के वर्णनों को कोई किवयों की मूठी खुशामद नहीं कह सकता । वे आश्रयदाताओं की प्रशंसा की प्रथा के अनुसरण मात्र नहीं हैं। इन दो वीरों का जिस उत्साह के साथ सारी हिंदू जनता स्मरण करती है उसी की व्यंजना भूषण ने की है। वे हिंदू जाित के प्रतिनिधि कि हैं। जैसा कि आरंभ में कहा गया है, शिवाजी के दरवार में पहुँचने के पहले वे और राजाओं के पास भी रहें। उनके प्रताप आदि की प्रशंसा भी उन्हें

अवश्य ही करनी पड़ी होगी। पर वह मूठी थी, इसी से टिक न सकी। पीछे से भूषण को भी अपनी उन रचनाओं से विरक्ति ही हुई होगी। इनके 'शिवराज-भूषण', 'शिवाबाबनी' और 'छत्रसाल दसक' ये ग्रंथ ही मिलते है। इनके अतिरिक्त ३ ग्रंथ और कहे जाते है—'भूषण उल्लास', 'दूषण उल्लास' और 'भूषण हजारा'।

को किवताएँ इतनी प्रिषद्ध हैं उनके संबंध मे यहाँ यह कहना कि वे कितनी त्रोजिस्वनी त्रीर वीरदर्पपूर्ण हैं, पिष्टपेषण मात्र होगा। यहाँ इतना ही कहना त्रावर्यक है कि भूषण वीर रस के ही किव थे। इधर इनके दो चार किवत श्रंगार के भी मिले हैं, पर वे गिनती के योग्य नहीं हैं। रीति काल के किव होने के कारण भूषण ने त्रपना प्रधान ग्रंथ 'शिवराज भूषण' त्रालंकार के ग्रंथ के रूप मे बनाया। पर रीति-ग्रंथ की दृष्टि से त्रालंकार-निरूपण के विचार से, यह उत्तम ग्रंथ नहीं कहा जा सकता। लच्चणों की भाषा भी स्पष्ट नहीं है त्रीर उदाहरण भी कई स्थलों पर ठीक नहीं हैं। भूषण की भाषा मे त्राजे की मात्रा तो पूरी है पर वह त्राधिकतर त्राव्यवस्थित है। व्याकरण का उत्तंघन प्रायः है त्रीर वाक्य-रचना भी कहीं कहीं गड़बड़ है। इसके त्रातिरिक्त शब्दों के रूप भी बहुत बिगाड़े गए हैं त्रीर कही कहीं बिल्कुल गढ़त के शब्द रखे गए हैं। पर जो किवत्त इन दोषों से मुक्त हैं वे बड़े ही सशक्त त्रीर प्रभावशाली है। कुछ उदाहरण नीचे दिए जाते हैं—

इंद्र जिमि जृंभ पर, वाड़व सु अंभ पर,

रावन सदंभ पर रघुकुलराज हैं।

पौन वारिवाह पर, संभु रितनाह पर,

ज्यों सहस्रवाहु पर राम द्विजराज हैं॥

दावा दुमदंड पर, चीता मृगझंड पर,

भूपण वितंड पर जैसे मृगराज हैं।

तेज तम-अंस पर, कान्ह जिमि कंस पर,

त्यों मलेच्छ-वंस पर सेर सिवराज हैं।।

डाढी के रखेयन की डाढी सी रहित छाती,

याढी मरजाद जस - हद हिंदुवाने की।
कि गई रैयत के मन की कसक सब,

मिटि गई ठसक तमाम तुरकाने की॥
भूपन भनत दिल्लीपित दिल धक धक,

सुनि सुनि धाक सिवराज मरदाने की।
मोटी भई चंडी बिन चोटी के चबाय सीस,

खोटी भई संपित चकत्ता के घराने की।

सवन के ऊपर ही ठाढो रहिबे के जोग,

ताहि खरो कियो जाय जारन के नियरे।
जानि गैर-मिसिल गुसीले गुसा धारि उर,
कोन्हों ना सलाम, न बचन वोले सियरे।।
भूषन भनत महाबीर बलकन लाग्यो,
सारी पातसाही के उढाय गए जियरे।
तमक तें लाल मुख सिवा को निरिल भयो
स्याह मुख नौरंग, सिपाह-मुख पियरे।।

दारा की न दौर यह, रार नहीं खजुवे की,
वॉधिवो नहीं है कैथों मीर सहवाल को।

मठ विश्वनाथ को, न वास ग्राम गोकुल को,
देवी को न देहरा, न मंदिर गोपाल को।।
गाढ़े गढ लीन्हें ग्रह वैरी कतलाम कीन्हें,
ठौर ठौर हासिल उगाहत है साल को।
वृड़ित है दिछी सो सँभारै क्यों न दिछीपित,
धक्का ग्रानि लाग्यो सिवराज महाकाल को।।

चिकत चकत्ता चौंकि चौकि उठै वार वार,

दिल्ली दहसति चितै चाहि करपति है।
विलिख बदन विलखत विजैपुर - पति,

फिरत फिरंगिन की नारि फरकित है।।
थर थर काँपत कुतुब साहि गोलकुंडा,

हहिर हबस भूप - भीर भरकित है।
राजा सिवराज के नगारन की घाक सुनि,

केते वादसाहन की छाती घरकित है।

जिहि फन फूतकार उड़त पहार भार,

कूरम कठिन जनु कमल बिद्लिगो।
बिपजाल ज्वालामुखी लवलीन होत जिन,

भारन चिकारि मद दिग्गज उगलिगो॥
कीन्हों जिहि पान पत्रपान सो जहान कुल,

कोलहू उछ्जि जलसिंधु खलभिलगो।
खग्ग-खगराज महाराज सिवराजजू को,

प्रांखल भुजंग मुगलहल निगलिगो॥

(८) कुलपित मिश्र —ये ग्रागरे के रहनेवाले माथुर चौवे थे ग्रौर महा-किव विहारी के भानने प्रसिद्ध है। इनके पिता का नाम परशुराम मिश्र था। कुलपितनी नयपुर के महारान नयसिंह (विहारी के ग्राश्रयदाता) के पुत्र महारान रामसिंह के दरबार में रहते थे। इनके 'रसरहस्य' का रचनाकाल कार्तिक कृष्ण ११ संवत् १७२७ है। ग्राव तक इनका यही ग्रंथ प्रसिद्ध ग्रौर प्रकाशित है। पर खोन मे इनके निम्नलिखित ग्रंथ ग्रौर मिले हैं—

द्रोग्पपर्व ( स० १७३७ ), युक्ति-तरंगिग्गी ( १७४३ ), नखशिख, संग्रामसार, रसरहस्य ( १७२४ )।

ग्रतः इनका कविता-काल सं० १७२४ ग्रौर सं० १७४३ के बीच ठहरता है। रीति-काल के कवियों में ये संस्कृत के ग्राच्छे विद्वान् थे। इनका 'रस-रहस्य' मम्मट के काव्यप्रकाश का छायानुवाद है। साहित्य-शास्त्र का अच्छा ज्ञान रखने के कारण इनके लिये यह स्वामाविक था कि ये प्रचलित लच्चण-ग्रंथों की अपेचा अधिक प्रीढ़ निरूपण का प्रयत्न करें। इसी उद्देश्य से इन्होंने अपना 'रस-रहस्य' लिखा। शास्त्रीय निरूपण के लिये पद्य उपयुक्त नहीं होता, इसका अनुभव इन्होंने किया, इससे कही कहीं कुछ गद्य वार्तिक भी रखा। पर गद्य परिमार्जित न होने के कारण निस उद्देश्य से इन्होंने अपना यह ग्रंथ लिखा वह पूरा न हुआ। इस ग्रंथ का नैसा प्रचार चाहिए था, न हो सका। निस स्पष्टता से 'काव्यप्रकाश' मे विषय प्रतिपादित हुए हैं वह स्पष्टता इनके ब्रजन्माषा-गद्यपद्य में न आ सकी। कहीं कहीं तो भाषा और वाक्य-रचना दुरूह हो गई है।

यद्यपि इन्होने शब्दशक्ति श्रौर भावादि-निरूपण में 'लंचण उदाहरण दोनों बंहुत कुछ काव्यप्रकाश के ही दिए हैं पर श्रलंकार प्रकरण में इन्होंने प्रायः श्रपने श्राश्रयदाता महाराज रामसिंह की प्रशास के स्वरचित उदाहरण दिए हैं। ये व्रजमडल के निवासी थे श्रातः इनको व्रज की चलती भाषा पर श्रच्छा श्रिषकार होना ही चाहिए। हमारा श्रनुमान है, जहाँ इनको श्रिषक स्वच्छंदता रही होगी वहाँ इनकी रचना श्रौर सरस होगी। इनकी रचना का एक नमूना दिया जाता है—

ऐसिय कुंज वनी छ्विपुंज रहे ग्रिलिगुंजत यों सुख लीजै। नैन विसाल हिए वनमाल विलोकत रूप-सुधा भरि पीजै॥ जामिनि-जाम की कौन कहे जुग जात न जानिए ज्यों छिन छीजै। ग्रानॅंद यों उमग्योई रहे, पिय मोहन को सुख देखिबो कीजै॥

(९) सुखदेव मिश्र—दौलतपुर (जि॰ रायबरेली) मे इनके वंशज श्रव तक हैं। कुछ दिन हुए उसी ग्राम के निवासी सुप्रसिद्ध पंडित महावीर-प्रसाद द्विवेदी ने इनका एक श्रव्छा जीवनवृत्त 'सरस्वती' पित्रका में लिखा था। सुखदेव मिश्र का जन्मस्थान 'कंपिला' था जिसका वर्णन इन्होंने श्रपने "वृत्त-विचार" मे किया है। इनका कविता-काल संवत् १७२० से १७६० तक माना जा सकता है। इनके सात ग्रंथों का पता श्रव तक है—

· वृत्तविचार (संवत् १७२८), छंदविचार, फाजिलग्रली-प्रकाश, रसार्णव, श्रंगारलता, ग्रध्यात्म-प्रकाश (सवत् १७५५), दशरथ राय।

ग्रध्यात्म प्रकाश में किव ने ब्रह्मज्ञान संबंधी बाते कही है जिससे यह जन-श्रुति पुष्ट होती है कि वे एक निस्पृह विरक्त साधु के रूप में रहते थे।

काशी से विद्याध्ययन करके लौटने पर ये असोथर (जि॰ फतेहपुर) के राजा भगवंतराय खीची तथा डौड़िया खैरे के राव मर्दनसिंह के यहाँ रहे। कुछ दिनों तक ये औरंगजेय के मंत्री फाजिल अलीशाह के यहाँ भी रहे। अंत में मुरारमक के राजा देवीसिंह के यहाँ गए जिनके बहुत आग्रह पर ये सकुटुंव दौलतपुर में जा बसे। राजा राजसिंह गौड़ ने इन्हे 'कविराज' की उपाधि दी थी। वास्तव मे ये बहुत प्रौढ़ किव थे और आचार्यत्व भी इनमें पूरा था। छंदःशास्त्र पर इनका सा विशद निरूपण और किसी किव ने नहीं किया है। ये जैसे पिडत थे वैसे ही काव्यकला में भी निपुण थे। "फाजिल अली-प्रकाश" और 'रसाण्व'" दोनों मे श्रंगाररस के उदाहरण बहुत ही सुंदर हैं। दो नमूने लीजिए—

ननद निनारी, सासु मायके सिधारी,

श्रिह रैनि श्रिंधियारी भरी, सूमत न कर है।'
पीतम को गौन कविराज न सोहात भौन,

दारुन वहत पोन, लाग्यो मेघ मरु है।।
संग ना सहेली, बैस नवल श्रकेली,

तन परी तलवेली-महा, लाग्यो सैन-सरु है।
भई श्रिधरात, मेरो जियरा डरात,

जागु जागु रे बटोही! यहाँ चोरन को डरु है।।

जोहै जहाँ मगु नंदकुमार तहाँ चली चंद्रमुखी सुकुमार है। मोतिन ही को कियो गहनो सब फूलि रही जनु कुंद की डार है॥ भीतर ही ंजो लखी सो लखी, श्रय वाहिर जाहिर होति न दार है। जोन्ह सी जोन्हें गई मिलि यो मिलि जाति ज्यो दूध में दूध की धार है।। (१०) कालिदास त्रिवेदी — ये श्रतवेंद के रहनेवाले कान्यकुव्ज ब्राह्मण् थे। इनका विशेष वृत्त ज्ञात नहीं। जान पड़ता है कि सवत् १७४५ वाली गोलकुंडे की चढाई मे ये श्रीरंगजेब की सेना में किसी राजा के साथ गए थे। इस लड़ाई का श्रीरगजेब की प्रशंसा से युक्त वर्णन इन्होंने इस प्रकार किया है—

. गढ़न गढी से गढि, महल गढी से मढि,

वीजापुर श्रोण्यो दलमिल सुघराई में।

कालिदास कोण्यो बीर श्रौलिया श्रलमगीर,

तीर तरवारि गही पुहमी पराई में॥

बूँद तें निकसि महिमंडल घमंड मची,

लोहू की लहिर हिमगिरि की तराई में।

गाड़ि के सुभंडा श्राड़ कीनी बादसाही तातें,

डकरी चमुंडा गोलकुंडा की लराई में॥

कालिदास का जबू-नरेश जोगजीतिंद्द के यहाँ भी रहना पाया जाता है जिनके लिये संवत् १७४६ में इन्होंने 'वारवधू विनोद' बनाया। यह नायिका-मेद ग्रोर नखशिख की पुस्तक है। बत्तीस किवत्तों की इनकी एक छोटी सी पुस्तक 'जंजीराबंद' भी है। 'राधा-माधव-बुधिमलन-विनोद' नाम का एक कोई ग्रीर ग्रंथ इनका खोज में मिला है। इन रचनाग्रों के ग्रतिरिक्त इनका बड़ा सग्रहग्रंथ 'कालिदास हजारा' बहुत दिनों से प्रसिद्ध चला ग्राता है। इस संग्रह के सबंघ में शिवसिंहसरोज में लिखा है कि इसमें संवत् १४८१ से लेकर संवत् १७७६ तक के २१२ किवयों के १००० पद्य सग्रहीत हैं। किवयों के काल ग्रादि के निर्ण्य में यह ग्रंथ बड़ा ही उपयोगी है। इनके पुत्र कवींद्र ग्रोर पौत्र दूलह भी बड़े ग्रच्छे किव हुए।

ये ग्रभ्यस्त ग्रीर निपुण किव थे। इनके फुटकल किवत्त इधर उघर बहुत सुने जाते हैं जिनसे इनकी सरस-हृदयता का ग्रज्छा परिचय मिलता है। दो किवत्त नीचे दिए जाते हैं—

चूमों करकंज मंजु ग्रमल ग्रनूप तेरो, रूप के निधान, कान्ह! मो तन निहारि दै। कालिदास कहै मेरे पास हरे हेरि हेरि,

माथे धरि मुकुट, लकुट कर डारि दे॥
कुँवर कन्हैया मुखचंद की जुन्हैया, चारु,

लोचन-चकोरन की प्यासन निवारि दे।

मेरे कर मेहँदी लगी लग है नंदलाल प्यारे!

लट उरमी है नकवेसर सँमारि दे॥

हाथ हँसि दीन्हों भीति श्रंतर वरसि प्यारी
देखत ही छकी मित कान्हर प्रवन की।
निकस्यो करोखे माँक विगस्यो कमल सम,
लित श्रँगूठी तामें चमक चुनीन की॥
कालिदास तैसी लाल मेहँदी के खंदन की,
चारु नख-चंदन की लाल श्रँगुरीन की।
कैसी छिव छाजित है छाप श्री छलान की सुकंकन चुरीन की, जड़ाऊ पहुँचीन की॥

(११) राम—शिवसिहसरोज में इनका जन्म संवत् १७०३ लिखा है ग्रौर कहा गया है कि इनके किन्त कालिटास के हजारा में हैं। इनका नायिकाभेद का एक ग्रंथ श्रृंगारधौरम है जिसकी किन्ता बहुत ही मनोरम है। खोज मे एक ''हनुमान नाटक'' भी इनका पाया गया है। शिवसिंह के ग्रनुसार इनका किन्ता-काल संवत् १७३० के लगभग माना जा सकता है। एक किन्त नीचे दिया जाता है—

उमिं घुमिं घन छोड़त श्रखंड धार,
ं चंचला उठित तामें तरिज तरिज कै।

वरही पपीहा भेक पिक खग टेरत हैं,

धुनि सुनि प्रान उठे लरिज लरिज कै॥

कहै कि राम लिख चमक खदोतन की,

पीतम को रही मैं तो वरिज चरिज कै।

लागे तन तावन विना री मनभावन के, सावन दुवन श्रायो गरजि गरजि कै।।

(१२) नेवाज — ये ग्रंतर्वेद के रहनेवाले ब्राह्मण थे ग्रौर संवत् १७३७ के लगभग वर्तमान थे। ऐसा प्रसिद्ध है कि पन्ना-नरेश महाराज छन्नसाल के यहाँ ये किसी भगवत् किव के स्थान पर नियुक्त हुए थे। जिसपर भगवत् किव ने यह फबती छोड़ी थी—

भली श्राजु किल करत हो, छत्रसाल महराज। जहुँ भगवत गीता पढी तहुँ किव पढत नेवाज॥

शिवसिंह ने नेवाज का जन्म सवत् १७३६ लिखा है जो ठीक नहीं जान पड़ता क्योंकि इनके 'शकुंतला नाटक' का निर्माण-काल संवत् १७३७ है। दो श्रीर नेवाज हुए हैं जिनमें एक भगवंतराय खीची के यहाँ थे। प्रस्तुत नेवाज का श्रीरंगजेव के पुत्र श्राजमशाह के यहाँ रहना भी पाया जाता है। इन्होंने 'शकुंतला नाटक' का श्राख्यान दोहा, चौपाई, सवैया श्रादि छदों में लिखा। इनके फुटकल कवित्त बहुत स्थानों पर संग्रहीत मिलते हैं जिनसे इनकी काव्य-कुशलता श्रीर सहृदया टपकती है। भाषा इनकी बहुत 'पिरमार्जित, व्यवस्थित श्रीर भावोपयुक्त है। उसमे भरती के शब्द श्रीर वाक्य बहुत ही कम मिलते है। इनके श्रव्छे श्रांगरी किव होने में सदेह नहीं। संयोग-श्रंगर के वर्णन की प्रवृत्ति इनकी विशेष जान पड़ती है जिसमें कहीं कहीं ये श्रश्लीलता की सीमा के भीतर जा पड़ते है। दो सबैये इनके उद्धत किए जाते हैं—

देखि हमें सब श्रापुस में जो कछू मन भावे सोई कहती हैं। ये घरहाई लुगाई सबै निसि धौस नेवाज हमें दहती है।। बातें चवाव भरी सुनि के रिस श्रावति, पे चुप हैं रहती है। कान्ह पियारे तिहारे लिये सिगरे ब्रज को हॅसिबो सहती है।।

श्रागे तो कीन्हों लगालगी लोयन, कैसे छिपे श्रजहूं जो छिपावति। तू श्रनुराग को सोध कियो, व्रज की विनता स्व यो ठहरावित।। कीन सँकोच रह्यों है नेवाज, जो तू तरसै, उनहू तरसावित। बावरी! जो पै कलंक लग्यों तो निसंक हैं क्यों निहं श्रंक लगावित।।

(१३) देव — ये इटावा के रहनेवाले सनाट्य ब्राह्मण थे। कुछ लोगों ने इन्हे कान्यकुब्ज सिद्ध करने का भी प्रयत्न किया है। इनका पूरा नाम देवदत्त था। 'भावविलास' का रचनाकाल इन्होने १७४६ दिया है श्रीर उस ग्रंथ-निर्माण के समय ऋपनी ऋवस्था सोलह ही वर्ष की कही है। इस हिसाब से इनका जन्म-सवत् १७३० निश्चित होता है। इसके त्रविरिक्त इनका त्रीर कुछ वृत्तांत नही मिलता। इतना श्रवश्य श्रनुमित होता है कि इन्हें कोई श्रच्छा उदार श्राश्रयदाता नहीं मिला जिसके यहाँ रहकर इन्होने सुख से कालयापन किया हो । ये बरावर अनेक रईसों के यहाँ एक स्थान से दूसरे स्थान पर घूमते रहे, पर कहीं जमे नहीं। इसका कारण या तो इनकी प्रकृति की विचित्रता माने या इनकी कविता के साथ उस काल की रुचि का ऋसामंजस्य । इन्होने अपने 'अष्टयाम' और 'भावनिलास' को औरंगजेन के नड़े पुत्र आजमशाह को सुनाया था जो हिंदी-कविता के प्रेमी थे । इसके पीछे इन्होने भवानीदत्त वैश्य के नाम पर "भवानीविलास" श्रौर कुशलिसह के नाम पर 'कुशलिवलास' की रचना की। फिर मर्दनसिंह के पुत्र राजा उद्योतसिंह बैस के लिये 'प्रेमचंद्रिका' वनाई। इसके उपरात ये बराबर ऋनेक प्रदेशों में भ्रमण करते रहे। इस यात्रा के त्रानुभव का इन्होंने त्रापने 'जाति-विलास' नामक प्रंथ मे कुछ उपयोग -किया। इस ग्रंथ मे भिन्न-भिन्न जातियों ग्रौर भिन्न-भिन्न प्रदेशों की स्त्रियों का वर्णन है। पर वर्णन मे उनकी विशेषताएँ अच्छी तरह व्यक्त हुई हो, यह बात नहीं है। इतने पर्यटन के उपरांत जान पड़ता है कि इन्हे एक अच्छे श्राश्रयदाता राजा भोगीलाल मिले जिनके नाम पर संवत् १७८३ मे इन्होने 'रसविलास' नामक ग्रंथ बनाया। इन राजा भोगीलाल की इन्होंने ऋच्छी तारीफ की है, जैसे, ''भोगीलालं भूप लाख पाखर लेवैया जिन्ह लाखन खरिच रचि त्राखर खरीदे हैं।"

रीति काल के प्रतिनिधि किवयों में शायद सबसे ऋधिक ग्रंथ-रचना देव ने की है। कोई इनकी रची पुस्तकों की संख्या ५२ ऋौर कोई ७२ तक बतलाते हैं। जो हो, इनके निम्नलिखित ग्रंथों का तो पता है—

(१) भाव-विलास, (२) ऋष्ट्याम, (३) भवानी-विलास, (४) सुजान-

विनोद, (५) प्रेम-तरंग, (६) राग-रताकर, (७) कुशल-विलास, (८) देव-चिरिन्न, (६) प्रेमचद्रिका, (१०) जाति-विलास, (११) रस-विलास, (१२) काव्य-रसायन या शब्द-रसायन, (१३) सुख-सागर-तरंग, (१४) चृच्च-विलास, (१५) पावस-विलास, (१६) ब्रह्म दर्शन पचीसी, (१७) तत्त्व-दर्शन पचीसी, (१८) ग्रात्म दर्शन पचीसी, (१६) जगहर्शन पचीसी, (२०) रसानंद लहरी, (२१) प्रेमदीपिका, (२२) सुमिल-विनोद, (२३) -राधिका-विलास, (२४) नीति शतक श्रीर (२५) नख-शिख-प्रेमदर्शन।

" प्रथों की अधिक संख्या के सबध में यह जान रखना भी आवश्यक है कि देवजी अपने पुराने ग्रंथों के किवत्तों को इधर उधर दूसरे क्रम से रखकर एक नया ग्रंथ प्रायः तैयार कर दिया करते थे। इससे वे ही किवत्त बार बार इनके अने क प्रथों में मिलेंगे। 'सुखसागर तरंग' तो प्रायः अनेक ग्रंथों से लिए हुए किवत्तों वा संग्रह है। 'राग-रलाकर' में राग-रागिनियों के स्वरूप का वर्णन है। 'श्रष्टयाम' तो रात-दिन के मोग-विलास की दिनचर्या है जो मानो उस काल के अकर्मएय और विलासी राजाओं के सामने कालयापन-विधि का ब्योरा पेश करने के लिये बनी थी। 'ब्रह्मदर्शन-पचीसी' और 'तत्त्व-दर्शन पचीसी' में जो विरक्ति का भाव है वह बहुत संभव है कि अपनी किवता के प्रति लोक की उदासीनता देखते देखते उत्पन्न हुई हो।

ये आचार्य और किन दोनो रूपो में हमारे सामने आते हैं। यह पहले ही कहा जा चुका है कि आचार्यत्वं के पद के अनुरूप कार्य करने में रीतिकाल के किन्यों में पूर्ण रूप से कोई समर्थ नहीं हुआ। कुलपित और सुखदेन ऐसे साहित्य-शास्त्र के अभ्यासी पिडत भी निशद रूप में सिद्धात-निरूपण का मार्ग नहीं पा सके। बात यह थी कि एक तो नजभाषा का निकास कान्योपयोगी रूप में ही हुआ; निचार-पद्धित के उत्कर्ष-साधन के योग्य नह न हो पाई। दूसरे उस समय पद्य में ही लिखने की परिपाटी थी। अतः आचार्य्य के रूप में देन को भी कोई निशेष स्थान नहीं दिया जा सकता। कुछ लोगों ने भिक्त-नश अवस्य और बहुत सी बातों के कुष्य इन्हें कुछ शास्त्रीय उद्धावना का अय भी देना चाहा है। वे ऐसे ही लोग है जिन्हें "तात्पर्य-नृत्ति" एक नया

नाम मालूम होता है श्रौर जो संचारियों मे एक 'छल' श्रौर बढ़ा हुश्रा देखकर चौकते हैं। नैयायिको की तात्पर्य-वृत्ति बहुत काल से प्रसिद्ध चली श्रा रही है श्रौर वह संस्कृत के सब साहित्य-मीमांसकों के सामने थी। तात्पर्य-वृत्ति वास्तव मे वाक्य के भिन्न-भिन्न पदों (शब्दो) के वाच्यार्थ को एक मे समन्वित करनेवाली वृत्ति मानी गई है श्रतः वह श्रमिधा से मिन्न नहीं; वाक्यगत श्रमिधा ही है। रहा 'छलसंचारी'; वह संस्कृत की 'रसतरंगिणी' से, बहाँ से श्रौर बातें ली गयी है, लिया गया है। दूसरी बात यह कि साहित्य के सिद्धांत-ग्रंथों से परिचित मात्र जानते हैं कि गिनाएं हुए ३३ संचारी उपलक्ष्ण मात्र है, संचारी श्रौर भी कितने हो सकते है।

श्रिमधा, लच्चणा श्रादि शब्दशक्तियों का निरूपण हिंदी के रीति-ग्रंथों में प्रायः कुछ भी नहीं हुआ है। इस विषय का सम्यक् ग्रहण श्रीर परिपाक जरा है भी कठिन। इस दृष्टि से देवजी के इस कथन पर कि—

> श्रमिधा उत्तम कान्य है, मध्य लच्चणा लीन । श्रधम व्यंजना रस-विरस, उलटी कहत नवीन ॥

यहाँ त्राधिक कुछ कहने का श्रवकाश नहीं। व्यंजना की व्याप्ति कहाँ तक है, उसकी किस-किस प्रकार किया होती है, इत्यादि बातो का पूरा विचार किए बिना कुछ कहना कठिन है। देवजी का यहाँ 'व्यंजना' से तात्पर्य पहेली बुम्मौ-वलवाली ''वस्तुव्यंजना'' का ही जान पड़ता है। यह दोहा लिखते समय उसी का विकृत रूप उनके ध्यान मे था।

किवल-शक्ति ह्रीर मौलिकता देव में खूब थी पर उनके सम्यक् स्फुरण में उनकी रुचि विशेष प्रायः बाधक हुई है। 'कभी कभी वे कुछ बड़े ह्रीर पेचीले मजमून का हीसला बॉधते थे पर ह्रानुपास के ह्राडंवर की रुचि बीच ही में उसका ह्रांग-भग करके सारे पद्य को कीचड़ में फँसा छकड़ा बना देती थी। भाषा में कहीं कहीं खिन्ध प्रवाह न ह्राने का एक कारण यह भी था। ह्राधिकतर इनकी भाषा में प्रवाह पाया जाता है। कहीं कहीं शब्दंव्यय बहुत ह्राधिक है ह्रीर ह्रार्थ ह्रात प्राया

श्रव्यर-मैत्री के ध्यान से इन्हें कहीं-कहीं श्रशक्त शब्द रखने पहते थे जो कभी-कभी श्रर्थ को श्राच्छन्न करते थे। तुकांत श्रीर श्रनुप्रास के लिये ये कहीं-कहीं शब्दों को ही तोड़ते मरोड़ते न थे, वाक्य को भी श्रिविन्यस्त कर देते थे। जहाँ श्रिभियेत भाव का निर्वाह पूरी तरह हो पाया है, या जहाँ उसमें कम बाधा पड़ी है, वहाँ की रचना बहुत ही सरस हुई है। ईनका सा श्रर्थ-सौष्ठव श्रीर नवोन्मेष विरत्ते ही कवियों मे मिलता है। रीतिकाल के कवियों मे ये बड़े ही प्रगलम-श्रीर प्रतिभा-संपन्न किय थे, इसमें संदेह नहीं। इस काल के बड़े कवियों में इनका विशेष गौरव का स्थान है। कही-कही इनकी कल्पना बहुत सूचम श्रीर दूरारूढ़ है। इनकी कविता के कुछ उत्तम उदाहरण नीचे दिए जाते हैं—

स्नो के परम पद, ऊनो के अनंत मद,

न्नो के नदीस नद, इंदिरा कुरै परी।

महिमा मुनीसन की, संपित दिगीसन की,

ईसन की सिद्धि ब्रजनीथी विश्वरे परी॥

भादों की अँधेरी अधिराति मथुरा के पथ,

पाय के सँयोग 'देव' देवकी दुरै परी।

पारावार प्रन अपार परब्रह्म-रासि,

जसुदा के कोरै एक वारही कुरै परी॥

हार द्रुम पलना, बिछौना नवपल्लव के,
सुमन सँगूला सोहै तन छवि भारी दै।
पवन झुलावे, केकी कीर बहरावें देव,
कोकिल हलावे हुलसावे कर तारी दै॥
प्रित पराग सो उतारो करे राई लोन
कंजकली-नांयिका लतानि सिर सारी दै।
मदन महीप जू को बालक वसंत, ताहि
प्रातहि जगावत, गुलाव चटकारी दै॥

सखी के सकोच, गुरु-सोच मृगलोचिन,

रिसानी पिय सों जो उन नेकु हँ सि छुयो गात ।
देव वै सुभाय मुसकाय उठि गए, यहाँ

सिसिक सिसिक निसि खोई, रोय पायो प्रात ॥
को जाने, री बीर ! बिनु बिरही बिरह-बिथा,

हाय हाय करि पछिताय न कछू सुहात ।
बड़े बड़े नेनन सों श्राँसू भरि-भरि हरि
गोरो-गोरो मुख श्राज श्रोरो सो विलानो जात ॥

भहिर भहिर भीनी बूँद हैं परित मानों,

घहिर घहिर घटा घेरी है गगन में।

श्रानि कह्यो स्याम मो सौं 'चलौ सूलिबे को श्राज'

पूली जा समानी भई ऐसी हौं मगन मैं।

चाहत उठ्योई उठि गई सो निगोड़ी नींद,

सोय गए भाग मेरे जागि वा जगन में।

श्राँख खोलि देखों तो न घन हैं, न घनस्याम,

वेई बाई बूँदें मेरे श्राँसु ह्वै हगन में।

साँसन ही में समीर गयो ग्रह श्राँसुन ही सब नीर गयो दिर । तेज गयो गुन लै ग्रपनो ग्रह भूमि गई तनु की तनुता करि॥ 'देव' जिये मिलिबेई की ग्रास कै, श्रासहु पास श्रकास रह्यो भिर। जा दिन तें सुख फेरि हरै हैंसि हेरि हियो जु लियो हिर जू हिर॥

जब तें कुँवर कान्ह रावरी, कंबानिधान !

कान परी वाके कहूँ सुजस कहानी सी।

तब ही तें देव देखी देवता सी हँसित सी,

रीभति सी, खोमति सी, रूठित रिसानी सी॥

छोही सी, छली सी, छीन लीनी सी, छकी सी, छिन ज़की सी, टकी सी, लगी धकी शहरानी सी। बीधी सी, बाँधी सी, विष वूडति, विमोहित सी, वैठी वाल वकति, विलोकति विकानी सी॥

'देव' मैं सीस बसायो सनेह सो, भाल मृगम्मद-विंदु के भाल्यो । कंचुिक में चुपऱ्यो किर चोवा, लगाय लियो उर सो श्रभिलाल्यो ॥ है मखतूल गुहे गहने, रस मूरतिवंत सिंगार के चाल्यो। साँवरे लाल को साँवरो रूप में नैनन को कजरा किर राल्यो॥

धार में धाय धँसी निरधार हो, जाय फँसी, उकसीं न उधेरी। री! श्रगराय गिरी गहिरी, गहि फेरे फिरीं न, धिरीं नहिं घेरी॥ 'देव', कछू श्रपनो बस ना, रस-लालच लाल चिते भहूँ चेरी। बंगि ही वृद्धि गईं पँखियाँ, अँखियाँ मधु की मखियाँ भहूँ मेरी॥

- (१४) श्रीघर या मुरलोघर—ये प्रयाग के रहनेवाले ब्राह्मण थे श्रौर संवत् १७३७ के लगभग उत्पन्न हुए थे। यद्यपि श्रभी तक इनका "जंगनामा" ही प्रकाशित हुश्रा है जिसमें फर्रखिसयर श्रौर जहाँदार के युद्ध का वर्णन है, पर स्वर्गीय बाबू राधाकुरुणदास ने इनके बनाए कई रीति-ग्रंथों का उल्लेख किया है; जैसे, नायिकामेद, चित्रकाव्य श्रादि। इनका कविताकाल सवत् १७६० के श्रागे माना जा सकता है।
- (१४) स्रित मिश्र—ये त्रागरे के रहनेवाले कान्यकुक्त ब्राह्मण्ये, वैसा कि इन्होंने स्वयं लिखा है—"स्रित मिश्र कनौजिया, नगर ग्रागरे बास"। इन्होंने 'ग्रालंकारमाला' संवत् १७६६ मे त्रीर बिहारी सतसई की 'ग्रामरचंद्रिका' टीका संवत् १७६४ मे लिखी। ग्रातः इनका कविता काल विक्रम की ग्राटारहवीं शताब्दी का ग्रांतिम चरण माना जा सकता है।

ये नसरुक्षाखाँ नामक सरदार के यहाँ तथा दिल्ली के बादशाह मुहम्मदशाह के दरवार में आया जाया करते थे। इन्होंने 'विहारी-सतसई', 'कविप्रिया' श्रीर 'रिंसकंप्रिया' पर विस्तृत टीकाएँ रची हैं जिनसे इनके साहित्य-ज्ञान श्रीर मार्मिकता का श्रच्छा परिचय मिलता है। टीकाएँ व्रजमाषा गद्य मे हैं। इन टीकाश्रो के श्रितिरिक्त इन्होंने 'वैताल-पंशविंशित' का व्रजमाषा गद्य मे श्रुनुवाद किया है श्रीर निम्नलिखित रीतिग्रथ रचे है—

१—- त्रलंकार-माला, २—-रसरत-माला, ३—-सरस रस, ४—-रस-ग्राहक चंद्रिका, ५—-नख-शिख, ६—-काव्य-सिद्धांत, ७—-रस-रत्नाकर।

त्र्रालंकार-माला की रचना इन्होने 'भाषाभूषण' के ढंग पर की हैं। इसमें भी लच्चण त्रीर उदाहरण प्रायः एक ही दोहे में मिलते हैं। जैसे—

> (क) हिम सो, हर के हास सो जस मालोपम ठानि ॥ (ख) सो ऋसँगति, कारन श्रवर, कारज, श्रौरै थान ॥ चित श्रहि श्रुति श्रानिह उसत, नसत श्रौरके प्रान ॥

इनके ग्रंथ सब मिले नहीं हैं। जितने मिले हैं उनसे ये ग्रु-छे साहित्य-मर्मज्ञ ग्रोर किन जान पड़ते हैं। इनकी किनता मे तो कोई विशेषता नही जान पड़ती पर साहित्य का उपकार इन्होंने बहुत कुछ किया है। 'नख-शिख' से इनका एक किनत दिया जाता है—

तेरे ये कपोल बाल श्रितही रसाल,

मन जिनकी सदाई उपमा विचारियत है।
कोऊ न समान जाहि कीजै उपमान,
श्रुरु बापुरे मधूकन की देह जारियत है।

नेकु दरपन समता की चाह करी कहूँ,

भए श्रपराधी ऐसो चित्त धारियत है।

'सूरित'सो याही तें जगत बीच आजहूँ लौं

उनके बदन पर छार डारियत है॥

(१६) कबींद्र (उद्यनाथ)—ये कालिदास त्रिवेदी के पुत्र थे श्रीर संवत् १७३६ के लगभग उत्पन्न हुए थे। इनका "रसचंद्रोदय" नामक ग्रंथ बहुत प्रसिद्ध है। इसके श्रतिरिक्त 'विनोदचंद्रिका' श्रीर 'जोगलीला' नामक इनकी दो श्रीर पुस्तकों का पता खोज मे लगा है। 'विनोदचंद्रिका' संवत् १७७७ ग्रीर 'रसचंद्रोदय' संवत् १८०४ मे वना । ग्रतः इनका कविता काल संवत् १८०४ या उसके कुछ ग्रागे तक माना जा सकता है। ये ग्रामेठी के राजा हिम्मतसिंह ग्रीर गुरुदत्तसिंह (भूपित) के यहाँ बहुत दिन रहे।

इनका 'रसचंद्रोदय' श्टंगार का एक अच्छा ग्रंथ है। इनकी भाषा मधुर श्रौर प्रसादपूर्ण है। वर्ग्य विषय के अनुकूल कल्पना भी ये अच्छी करते थे। इनके दो कवित्त नीचे दिए जाते हैं—

शहर मँभार ही पहर एक लागिं जैहै,
छोरे पै नगर के सराय है उतारे की।
कहत कविंद मग माँभ ही परैगी साँभ,
खबर उडानी है बटोही द्वैक मारे की।।
घर के हमारे परदेस को सिधारे,
यातें दया के बिचारी हम रीति राह बारे की।
उतरी नदी के तीर, वर के तरे ही तुम,
चौंकी जिन चौंकी तहीं पाहरू हमारे की॥

राजे रसमे री तैसी वरपा समे री चढ़ी,
चंचला नचे री चकचौधा कौंधा वारें री।

व्रती व्रत हारें हिए परत फुहारें,
कछू छोरें कछू धारे जलधर जलधारें री।।

भनत कविद छंजभौन पौन सौरभ सों
काके न कँपाय प्रान परहथ पारें री?

काम-कंदुका से फूल डोलि डोलि डारें, मन,
श्रीरें किए डारें ये कदंवन की डारें री॥

(१७) श्रीपति—ये कालपी के रहनेवाले कान्यकुब्ज ब्राह्मण थे। इन्होंने संवत् १७७७ मे 'काव्य-सरोज' नामक रीतिग्रंथ बनाया। इसके श्रातिरिक्त इनके निम्नलिखित ग्रंथ श्रीर हैं—

१—कविकल्पद्यम, २—रस-सागर, ३—ग्रनुपास-विनोद, ४—विक्रम-विलास, ५—सरोज-कालिका, ६—ग्रलंकार गंगा।

श्रीपति ने काव्य के सब ग्रागों का निरूपण विशद रीति से किया है। दोषों का विचार पिछले ग्रंथों से श्रिधिक विस्तार के साथ किया है श्रीर दोषो के उदाहरणों में केशवदास के बहुत से पद्य रखे हैं। इससे इनका साहित्यिक विषयो का सम्यक् ऋौर स्पष्ट बोध तथा विचार-स्वातंत्र्य प्रगट होता है। 'काच्य-सरोज' बहुत ही . प्रौढ़ ग्रंथ है। काव्यांगो का निरूपण जिस स्पष्टता के -साथ इन्होने किया है उससे इनकी खच्छ बुद्धि का परिचय मिलता है। यदि गद्य मे व्याख्या की परिपाटी चल गई होती तो स्राचार्य्यल ये स्रौर भी श्राधिक पूर्णता के साथ प्रदर्शित कर सकते। दासजी तो इनके बहुत ग्रिधिक ऋगी हैं। उन्होने इनकी बहुत सी बातें ज्यो की त्यो ग्रापने "काव्य-निर्ण्य" मे चुपचाप रख ली है। ग्राचार्य्यल के ग्रातिरिक्त कविल भी इनमे ऊँची कोटि का था। रचना-विवेक इनमें बहुत ही जाग्रत ग्रौर रुचि ग्रत्यंत परिमानित थी। मूठे शब्दाडंबर के फेर मे ये बहुत कम पड़े हैं। ग्रानुपास इनकी रचनात्रों में बराबर ग्राए हैं पर उन्होने ग्रर्थ या भाव-व्यंजना में बाधा नहीं डाली है। ग्रधिकतर त्रानुप्रास रसानुकूल वर्णविन्यास के रूप मे त्राकर भाषा में कहीं स्रोज, कहीं माधुर्य्य घटित करते पाए जाते है। पावस ऋतु का तो इन्होने बड़ा ही श्रच्छा वर्णन किया है। इनकी रचना के कुछ उदाहरण नीचे दिए जाते हैं-

जलभरे सूमें मानौ भूमै परसत श्राय,

दसहू दिसान घूमें दामिनि लए लए।
धूरिधार धूमरे से, धूम से धुँधारे कारे,
धुरवान धारे धावें छिव सों छए छए।।
श्रीपति सुकवि कहे घेरि घेरि घहराहिं,

तकत श्रतन तन ताव तें तए तए।
लाल विनु कैसे लाज-चादर रहेगी श्राज,
कादर क रत सोहि बादर नए नए॥

सारस के नादन को वाद ना सुनात कहूँ,

नाहक ही वकवाद दादुर सहा करें।

श्रीपति सुकवि जहाँ श्रोज ना सरोजन की,

फूल ना फुलत जाहि चित दे चहा करें॥

वकन की बानी की विराजित है राजधानी,

काई सों कलित पानी फेरत हहा करें।

घोंचन के जाल, जामे नरई सेवाल व्याल,

ऐसे पापी ताल को सराल के कहा करें?

चूँघट-उदयगिरिवर तें निकसि रूप,
सुधा सो कलित छुवि-कीरति वगारो है।
हरिन डिठौना स्याम, सुख सील वरषत,
करषत सोक, श्रित तिमिर विदारो है॥
श्रीपति विलोकि सौति-वारिज मिलन होत,
हरिप कुमुद फूले नंद को हुलारो है।
रंजन मदन, तन गंजन विरह, विवि
खंजन सहित चंदवदन तिहारो है॥

(१८) चीर—ये दिल्ली के रहनेवाले श्रीवास्तव कायस्थ थे। इन्होंने "कुल्एचंद्रिका" नामक रस ग्रीर नायिकामेद का एक ग्रंथ संवत् १७७६ में लिखा। कविता साधारण है। वीररस का एक कवित्त देखिए—

श्ररुन बदन श्रीर फरकें विसाल बाहु, कीन को हियो है करें सामने जो रुख को। प्रवल प्रचंड निसिचर फिरें धाए, धूरि चाहत मिलाए दसकंध-श्रंध मुख को॥ चमकें समरभूमि बरछी, सहस फन, कहत पुकारे लंक-अंक दीह दुख को। बलकि बलकि बोलें चीर रघुवर धीर,

महि पर मीड़ि मारौं श्राज दसमुख को॥

(१९) कृष्ण किय-ये माथुर चौवे थे ग्रौर विहारी के पुत्र प्रसिद्ध हैं। इन्होंने विहारी के न्नाश्रयदाता महाराज जयसिंह के मंत्री, राजा ग्रायामल की ग्राजा से विहारी-सतसई की जो टीका की उसमे महाराज जयसिंह के लिये वर्तमानकालिक किया का प्रयोग किया है ग्रौर उनकी प्रशंसा भी की है। ग्रतः यह निश्चित है कि यह टीका जयसिंह के जीवनकाल मे ही बनी। महाराज जयसिंह संवत् १७६६ तक वर्तमान थे। ग्रतः यह टीका संवत् १७६५ ग्रौर १७६० के बीच बनी होगी। इस टीका मे कृष्ण ने दोहों के भाव पल्लवित करने के लिये स्वैये लगाए हैं ग्रौर वार्तिक मे काव्यांग स्फुट किए हैं। काव्यांग इन्होने ग्रच्छी तरह दिखाए हैं ग्रौर वे इस टीका के एक प्रधान ग्रंग हैं, इसी से ये रीतिकाल के प्रतिनिधि कियों के बीच ही रखे गए हैं।

इनकी भाषा सरल श्रीर चलती है तथा श्रनुपास श्रादि की श्रीर बहुत कम सुकी है। दोहो पर जो सबैये इन्होने लगाए हैं उनसे इनकी सहृदयता, रचनाकौशल श्रीर भाषा पर श्रिष्ठकार श्रन्छी तरह प्रमाणित होता है। इनके दो सबैये देखिए—

''सीस मुंकुट, किट काछनी, कर मुरली उर माल। यहि बानिक मो मन सदां, बसौ बिहारी लाल॥" छुबि सो फिब सीस किरीट बन्यों, रुचिसाल हिए बनमाल लसै। कर कंजहि मंजु रली मुरली, कछनी किट चारु प्रभा बरसै॥ किव कृष्ण कहैं लेखि सुंदर मूरित थीं श्रमिलाष हिए सरसै। वह नंदिकसोर बिहारी सदा यदि बानिक मों हिय माँझ बसै॥

"थोरेई गुन रीमते बिसराई वह बानि । हैं तमहू कान्ह मनो भए श्राजुकालि के दानि ॥" हैं श्रित श्रारत में बिनती बहु बार करी करुना रस-भीनी। कृष्ण कृपानिधि दीनके बंधु सुनी श्रपनी तुम काहे को कीनी॥ रीझते रंचक ही गुन सों वह बानि बिसारि मनो श्रब दीनी। जानि परी तुमहू हिर जू! कलिकाल के दानिन की गति लीनी॥

(२०) रिसक सुमिति—ये ईश्वरदास के पुत्र थे श्रौर सन् १७८५ में वर्त्तमान थे। इन्होंने "श्रलंकार-चंद्रोदयं" नामक एक श्रलंकार-ग्रंथ कुवलयानद के श्राधार पर दोंहों में बनाया। पद्यरचना साधारणतः श्रच्छी है। प्रत्यनीक' का लच्चण श्रौर उदाहरण एक ही दोहे में देखिए—

प्रत्यनीक श्रिरि सों न बस, श्रिर-हित्हि दुख देय। रिव सों चले न, कंज की दीपित सिस हिर जेय॥

(२१) गंजन— ये काशी के रहनेवाले गुजराती ब्राह्मण थे। इन्होंने संवत् १७८६ में "कमरुद्दीनलाँ हुलास" नामक श्रंगाररस का एक अंथ बनाया जिसमें भावमेंद्र, रसमेंद के साथ षट्ऋतु का विस्तृत वर्णन किया है। इस अंथ में इन्होंने अपना पूरा वंश-परिचय दिया है और अपने प्रपितामह मुकुटराय के कवित्व की प्रशंसा की है। कमरुद्दीनलाँ दिल्ली के बादशाह के वजीर थे और भाषाकाव्य के अच्छे प्रेमी थे। इनकी प्रशंसा गंजन ने खूज जी खोलकर की है जिससे जान पड़ता है इनके द्वारा किव का बड़ा अच्छा सम्मान हुआ था। उपर्युक्त अथ एक अभीर को खुश करने के लिये लिखा गया है इससे ऋतुवर्णन के अंतर्गत उसमें अभीरी शौक और आराम के बहुत से सामान गिनाए गए हैं। इस बात में ये खाल किव से मिलते जुलते हैं। इस पुस्तक में सची भावकता और प्रकृतिरजन की शक्ति बहुत अल्प है। माषा भी शिष्ट और प्राजल नहीं। एक किव्त नीचे दिया जाता है—

मीना के महल जरवाफ दर परदा है,

हलवी फनूसन में रोशनी चिराग की।
गुलगुली गिलम गरकश्राब पग होत,

जहाँ विछी मसनद लालन के दाम की।।
केती महताबमुखी खचित जवाहिरन,

गंजन सुकवि कहें बौरी श्रनुराग की।
प्तमादुदौला कमरुहीखाँ की मजलिस,

सिसिर में ग्रीपम बनाई वड़ भाग की॥
(२२) श्रलीमुहिचस्बाँ (श्रीतम)—ये श्रागरे के रहनेवाले थे। इन्होंने

संवत् १७८७ मे "खटमल-नाईसी" नाम की हास्यरस की एक पुस्तक लिखी। इस प्रकरण के आरंभ में कहा गया है कि रीतिकाल मे प्रधानता श्रंगाररस की रही। यद्यपि वीररस लेकर भी रीति-प्रंथ रचे गए, पर किसी और रस को अकेला लेकर मैदान मे कोई नहीं उतरा था। यह हौसले का काम हजरत अलीपुहिक्खों साहित्र ने कर दिखाया। इस ग्रंथ का साहित्यक महत्त्व कई पत्तों मे दिखाई पड़ता है। हास्य आलंबन-प्रधान रस है। आलंबन मात्र का वर्णन ही इस रस में प्रय्याप्त होता है। इस बात का स्मरण रखते हुए जन हम अपने साहित्यत्तेत्र में हास के आलंबनों की परंपरा की जॉच करते हैं तब एक प्रकार की बँधी रुद्धि सी पाते हैं। संस्कृत के नाटकों मे खाऊपन और पेट की दिल्लगी बहुत कुछ बँधी सी चली आई। माषा-साहित्य में कंजूसों की बारी आई। अधिकतर ये ही हास्यरस के आलंबन रहे। खॉ साहन ने शिष्ट हास का एक बहुत अच्छा मैदान दिखाया। इन्होंने हास्यरस के लिये खटमल को पकड़ा जिसपर यह संस्कृत उक्ति प्रसिद्ध है—

कमला कमले शेते, हरश्शेते हिमालये। चीराब्धौ च हरिश्शेते मन्ये मत्कुण-शंकया॥

तुद्र ग्रौर महान् के भ्रमेद की भावना उसके भीतर कहीं छिपी हुई है। इन सब बातों के विचार से हम खाँ साहब या प्रीतमजी को एक उत्तम श्रेणी का पथप्रदर्शक कि मानते हैं। इनका ग्रौर कोई ग्रंथ नहीं मिलता, न सही; इनकी ''खटमल-बाईसी'' ही बहुत काल तक इनका स्मरण बनाए रखने के लिये काफी है।

''खटमलबाईसी'' के दो कवित्त देखिए— जगत के कारन करन चारी वेदन के, कमल में बसे वै सुजान ज्ञान धरिकै। पोषन अविन, दुख-सोषन तिलोकन के, सागर में जाय सोए सेस सेज करिकै॥ मदन जरायो जो, सँहारें दृष्टि ही में सृष्टि, वसे हैं पहार वेऊ भाजि हरविर कै। विधि हरि हर, श्रौर इनतें न कोऊ तेऊ, बाट पै न सोवें खटमलन कों डरिकै॥

वाघन पै गयो, देखि वनन में रहे छुपि,
साँपन पै गयो, ते पताल ठौर पाई है।
गजन पै गयो, धूल डारत हैं सीस पर,
वैदन पे गयो काहू दारू ना वताई है॥
जव हहराय हम हिर के निकट गए,
हिर मोसों कही तेरो मित भूल छाई है।
कोऊ ना उपाय, भटकत जिन डोले, सुन,
खाट के नगर खटमल की दुहाई है॥

(२३) दास (भिखारीदास)—ये प्रतापगढ़ (अवध) के पास ट्योग़ा गॉव के रहनेवाले श्रीवास्तव कृयस्य थे। इन्होंने ग्रपना वंरा-परिचय पूरा दिया है। इनके पिता कृपालदाम, पितामह वीरभानु, प्रपितामह राय रामदास और वृद्धप्रपितामह राय नरोत्तमदास थे। दासनी के पुत्र ग्रावधेशलाल ग्रार पौत्र गौरीशंकर थे जिनके ग्रपुत्र मर जाने से वंशपरंपरा खंडित हो गई। दासनी के इतने ग्रंथो का पता लग चुका है—

रससारांश ( संवत् १७६६ ), छंदोर्णव पिगल ( संवत् १७६६ ), काव्यनिर्णय ( संवत् १८०३ ), शृंगार्यनिर्णय ( संवत् १८०७ ), नामप्रकाश ( कोश, संवत् १७६५ ), विष्णुपुराण माषा ( दोहे चौपाई में ), छंदप्रकाश, शतरंज-शतिका ग्रमरप्रकाश ( संस्कृत ग्रमरकोष माषा-पद्य मे )।

'कान्यनिर्णय' मे दासजी ने प्रतापगढ़ के सोमवंशी राजा पृथ्वीपितसिंह के माई बाबू हिंदूपितिसिंह को अपना आश्रयदाता लिखा है। राजा पृथ्वीपित संवत् १७६१ में गद्दी पर वैठे थे और १७०७ मे दिल्ली के वजीर सफदरजंग द्वारा छल से मारे गए थे। ऐसा जान पड़ता है कि संवत् १८०७ के बाद इन्होंने कोइ ग्रंथ नहीं लिखा अतः इनका कविता-काल संवत् १७८५ से लेकर संवत् १८०७ तक माना जा सकता है।

काव्यांगों के निरूपण मे दासजी को सर्वप्रधान स्थान दिया जाता है क्योंकि इन्होंने छंद, रस, अलंकार, रीति, गुण, दोष, शब्द शक्ति आदि सब विषयों का औरों से विस्तृन प्रतिपादन किया है। जैसा पहले कहा जा चुका है, श्रीपित से इन्होंने बहुत कुछ लिया है। इनकी विषय प्रतिपादन शैली उत्तम है और आलोचन शक्ति भी इनमें कुछ पाई जाती है। जैसे, हिन्दी काव्यचेत्र में इन्हें परकीया के प्रेम की प्रचुरता दिखाई पड़ी जो रस की दृष्टि से रसामास के अंतर्गत आता है। बहुत से स्थलों पर तो राधा कृष्ण का नाम आने से देवकाव्य का आरोप हो जाता है और दोष का कुछ परिहार हो जाता है। पर सर्वत्र ऐसा नहीं होता। इससे दासजी ने स्वकीया का लच्चण ही कुछ अधिक व्यापक करना चाहा और कहा—

श्रीमानन के भौन में भोग्य भामिनी श्रौर । तिनहूँ को सुकियाहि में गर्ने सुकवि-सिरमौर ॥

पर यह कोई बड़े महत्व की उद्घावना नहीं की जा सकती। जो लोग दासजी के दस और हावों के नाम लेने पर चौंके हैं उन्हें जानना चाहिए कि साहित्यदर्पण मे नायिकाओं के स्वभावज ग्रालंकार १८ कहे गए हैं—लीला, विलास, विच्छित्ति, विच्वोक, किलिकिंचित, मोद्यायित, कुट्टामित, विभ्रम, लिलत, विहृद, मद, तपन, मौग्ध्य, विद्तेप, कुत्रहल, हिस्त, चिकत ग्रीर केलि। इनमें से ग्रीतम ग्राठ को लेकर यदि दासजीं ने भाषा मे प्रचलित दस हावों मे ग्रीर जोड़ दिया तो क्या नई बात की १ यह चौंकना तब तक बना रहेगा जब तक हिंदी में संस्कृत के मुख्य सिद्धांत-ग्रथों के सब विषयों का यथावत् समावेश न हो जायगा ग्रीर साहित्य-शास्त्र का सम्यक् ग्राध्ययन न होगा।

ग्रतः दासजी के ग्राचार्यत्व के संबंध में भी हमारा यही कथन है जो देव त्रादि के विषय में । यद्यपि इस चेत्र में ग्रोरो को देखते दासजी ने ग्रधिक काम किया है, पर सच्चे ग्राचार्य का पूरा रूप इन्हें भी नहीं प्राप्त हो सका है। परिस्थिति से ये भी लाचार थे। इनके लच्चण भी व्याख्या के विना ग्रपर्याप्त ग्रीर कहीं कहीं भ्रामक हैं ग्रीर उदाहरण भी कुछ खलों पर ग्रशुद्ध हैं। जैसे,

१--देखो पृ० २७२

उपादान-लक्ष्णं लीनिए। इसका लक्षण भी गड़बड़ है श्रीर उसी के श्रनुरूप उदाहरण भी श्रशुद्ध है। श्रतः दासनी भी श्रीरों के समान वस्तुतः किन के रूप मे ही हमारे सामने श्राते हैं।

दासजी ने साहित्यिक श्रौर परिमार्जित भाषा का व्यवहार किया है। श्रृंगार ही उस समय क्रा मुख्य विषय रहा है। अतः इन्होंने भी उसका वर्णन विस्तार देव की तरह बहाया है। देव ने भिन्न भिन्न देशों श्रीर जातियों की स्त्रियों के वर्णन के लिये जाति-विलास लिखा जिसमे नाइन, घोविन, सब ग्रा गई, पर दासजी ने रसाभास के डर से या मर्थादा के ध्यान से इनको ग्रालंबन के रूप मे न रखकर दूती के रूप मे रखा है। इनके 'रसप्तारांश' मे नाइन, निटन, घोबिन, कुम्हारिन, वरइन, सब प्रकार की दूतियाँ मौजूद है। इनमें देव की त्रपेद्धा अधिक रस-विवेक था। इनका शृंगार-निर्णंय अपने ढंग का अनुठा काव्य है। उदाहरण मनोहर श्रीर सरस है। भाषा मे शब्दाडंबर नहीं है। न ये शब्द-चमत्कार पर टूटे है, न दूर की सूक्त के लिये व्याकुल हुए है। इनकी रचना कलापच में संयत श्रीर भावपच में रजनकारिएी है। विशुद्ध काव्य के ग्रातिरिक्त इन्होंने नीति की सूक्तियाँ भी बहुत सी कही है जिनमे उक्ति-वैचित्र्य अपेचित होता है। देव की सी ॲची आकांचा या कलंपना जिस प्रकार इनमें कम पाई जाती है उसी प्रकार उनकी सी सफलता भी कहीं नहीं मिलती। जिस बात को ये जिस ढंग से—चाहे वह ढंग बहुत विलच्चा न हो—कहना चाहते थे उस बात को उस ढंग से कहने की पूरी सामर्थ्य इनमे थी। दासजी कॅचे दरजे के किव थे। इनकी किवता के कुछ नमूने लीजिए-

वाही घरी तें न सान रहे, न गुमान रहे, न रहे सुघराई। दास न लाज को साज रहे, ्न रहे तनको घरकाज को घाई॥ ह्याँ दिखसाध निवारे रहों तब ही लों भट्ट सब भाँति भलाई। देखत कान्हे न चेत रहे, नहि चित्त रहे, न रहे चतुराई॥

नैनन को तरसैए कहाँ लों, कहाँ लों हियो विरहागि में तैए? एक घरी न कहूँ कल पैए, कहाँ लगि प्रानन को कलपेए?

श्रावै यही श्रव जी में विचार सखी चिल सौतिहुँ के घर जैए। मान घटे तें कहा घटिहै जु पै श्रानिपयारे को देख न पैए॥

ऊघो ! तहाँ ई चलो ले हमें जहँ कूबिर कान्ह बसै एक ठौरी। देखिय दास श्रघाय श्रघाय तिहारे प्रसाद मनोहर जोरी। कूबरी सों कछ पाइए मंत्र, लगाइए कान्ह सों प्रीति की डोरी। कूबिर-मिक्त बढ़ाइए बंदि, चढाइए चंदन बंदन रोरी।

किंके निसंक पैठि जाति झुंड झुंडन में,
लोगन को देखि दास आनंद पगित है।
दौरि दौरि जहीं तहीं लाल किर डारित है,
श्रंक लिंग कंठ लिंग को उमगित है।
चमक – भमक – बारी, ठमक – जमक – बारी,
रमक – तमक – बारी जाहिर जगित है।

रमक – तमक – बारा जाहिर जगात है। राम ! श्रिस रावरे को रन में नरन में— निलंज वनिता सी होरी खेलन लगति है।।

श्रव तो विहारी के वे बानक गए री, तेरी तन – दुति – केसर को नैन कसमीर भो। श्रोन तुव बानी – स्वाति – बूँदन के चातक भे,

साँसन को भरिबो द्रुपद्जा को चीर भो।। हिय को हरष मरु धरनि को नीर भो, री!

जियरो मनोभव – सरन को तुनीर भी ह एरी ! बेगि करिकै मिलापु थिर थापु, न तौ श्रापु श्रव चहत श्रतनु को सरीर भो ॥ श्रॅं खर्गों हमारी दईमारी सुधि बुधि हारीं,

मोहू तें ज न्यारी दास रहें सब काल में।
कौन गहै ज्ञाने, काहि सोंपत सयाने, कौन
लोक श्रोक जाने, ये नहीं हैं निज हाल में॥
प्रेम पि रहीं, महामोह में उमिंग रहीं,
ठीक ठिंग रहीं, लिंग रहीं बनमाल में।
लाज को श्रॅंचे कै, जुलधरम पचे के, वृथा
वंधन संचे के भईं मगन गोपाल में॥

(२४) भूपति (राजा गुरुद्त्तिसिंह)—ये श्रमेठी के राजा ये। इन्होंने संवत् १७६१ में श्रंगार के दोहों की एक सतसई बनाई। उदयनाथ कवीं इनके यहाँ बहुत दिनो तक रहे। ये महाशय जैसे सहृदय श्रोर काव्य-मर्मज्ञ थे वैसे ही किवयों का श्रादर-सम्मान करनेवाले थे। चित्रयों की वीरता भी इनमें पूरी थी। एक वार् श्रवंध के नवाब संशादतलाँ से ये बिगड़ खड़े हुए। संशादतलाँ ने जब इनकी गढ़ी घेरी तब ये बाहर संशादतलाँ के सामने ही बहुतों को मारकाटकर गिराते हुए जंगल की श्रोर निकल गए। इनका उल्लेख कवीं इन इस प्रकार किया है—

समर श्रमेठी के सरेष गुरुदत्तिहिंह,
सादत की सेना समरसेन सों भानी है।
भनत' कवींद्र काली हुलसी असीसन को,
सीसन को ईस की जमाति सरसानी है॥
तहाँ एक जोगिनी सुभट खोपरी छै उडी,
सोनित पियत ताकी उपमा बखानी है।
प्यालो छै चिनी को नीको जोबन-तरंग मानो,
रंग हेतु पीवत मजीठ सुगलानी है॥

'सतसई' के अतिरिक्त भूपितजी ने 'कंठाभूषण' और 'रसरताकर' नाम के दो रीति-ग्रंथ भी लिखे थे जो कहीं देखे नहीं गए हैं। शायद अमेठी में हो। सतसई के दोहे दिए जाते हैं— घूँघट पट की. श्राड़ दे हँसित जबे वह दार । सिस-मंडल त कडित छिन जनु पियूप की धार ॥ भए रसाल रसाल हैं भरे पुहुप मकरंद । मान-सान तोरत तुरत भ्रमत भ्रमर मद-मंद ॥

(२५) तोषनिधि—ये एक प्रिष्ठ किव हुए है। ये शृंगवेरपुर (सिगरीर जिला इलाहाबाद) के रहनेवाले चतुर्भुज शुक्र के पुत्र थे। इन्होने संवत् १७६१ में 'सुधानिधि' नामक एक अच्छा बड़ा ग्रंथ रसमेद और भाव-मेद का बनाया। खोज मे इनकी दो पुस्तकें और मिली हैं—विनयशतक और नखशिख। तोषजी ने काव्यांगों के बहुत अच्छे लच्चण और सरस उदाहरण दिए हैं। उठाई हुई कल्पना का अच्छा निर्वाह हुआ है और भाषा स्वाभाविक प्रवाह के साथ आगे बढ़ती है। तोषजी एक बड़े सहृदय और निपुण किव थे। भावों का विधान सबन होने पर भी कहीं उलक्षा नहीं है। बिहारी के समान इन्होंने भी कहीं कहीं कहां कहां कहां कहां कि हा कि विधान स्वाह के साथ अध्यान स्वाह के साथ स्वाह स

भूषन-भूषित . दूषन-हीन प्रवीन महारस में छिब छाई । पूरी छनेक पदारथ तें जेहि में परमारथ स्वारथ पाई ॥ छौं उकतें मुकतें उलही किव तोष छनोष-धरी चतुराई । होत सबै सुखकी जनिता बनि छावित जों बनिता कविताई ॥

एक कहे हँसि ऊघवजू ! वज की जुवती तजि चंद्रप्रभा सी। जाय कियो कह तोष प्रभू ! एक प्रानिप्रया लहि कंस की दासी।। जो हूते कान्ह प्रवीन महा सो हहा ! मथुरा में कहा मित नासी। जीव नहीं उवियात जबै दिग पौदति है कुबजा कछुवा सी॥

श्रीहरि की छुवि देखिबे को श्राँखियाँ प्रति रोमहिं में किर देतो। बैनन के सुनिबे हित स्त्रोत जितै-तित सो करती किर हेतो॥ मो ढिग छाँदि न काम कहूँ रहे तोष कहै जिखितो बिधि एतो। तौ करतार इतो करनी करिकै किल में कल कीरित जेतो॥ तौ तन में रिव को प्रतिबिंब परे किरने सो धनी सरसाती। भीतर हू रिह जात नहीं, अँखियाँ चकचों धि है जाति हैं राती॥ वैठि रही, बिल, कोठरी में कह तोष करों बिनती बहु भाँती। सारसी-नैनि छै श्रारसी सो अँग काम कहा कि धाम में जाती?

(२६-२ं) द्लपितराय और वंसीधर—दलपितराय महाजन और वंसीधर ब्राह्मण थे। दोनो ब्राह्मदाबाद (गुजरात) के रहनेवाले थे। इन लोगों ने संवत् १७६२ मे उदयपुर के महाराणा जगतिसंह के नाम पर "अलंकार-रत्नाकर" नामक प्रथ बनाया। इसका ग्राधार महाराज जसवंतिसंह का 'भाषा-भूषण' है। इसका 'भाषाभूषण' के साथ प्रायः वही संवध है जो 'कुवलयानंद' का 'चंद्रालोक' के साथ। इस ग्रंथ मे विशेषता यह है कि इसमे अलंकारों का स्वरूप सममाने का प्रयत्न किया गया है। इस कार्य के लिये गद्य व्यवहृत हुआ है। रीतिकाल के भीतर व्याख्या के लिये कभी कभी गद्य का उपयोग कुछ ग्रंथकारों की सम्यक् निरूपण की उत्कटा सूचित करता है। इस उत्कंटा के साथ ही गद्य की उन्नित की आकाचा का सूत्रपात सममना चाहिए जो सैकड़ों वर्ष बाद पूरी हुई।

'श्रलंकार-रत्नाकर' में उदाहरणो पर श्रलंकार घटाकर बताए गए हैं श्रौर उदाहरण दूसरे श्रन्छे कवियों के भी बहुत से हैं। इससे यह श्रध्ययन के लिये बहुत उपयोगी है। दंडी श्रादि कई सिस्कृत श्राचार्यों के उदाहरण भी लिए गए हैं। हिंदी कवियों की लबी नामावली ऐतिहासिक खोज में बहुत उपयोगी है।

कि भी ये लोग अञ्छे थे। पद्य-रचना की निपुणता के अतिरिक्त इनमें भावुकता और बुद्धि-वैभव दोनो हैं। इनका एक किवत्त नीचे दिया जाता है—

> श्रहन हरील नभ - मंडल - मुलुक पर चढ्यो श्रक्ष चक्कवै कि तानि कै किरिन-कोर | श्रावत ही सॉवत नछत्र जोय धाय धाय, घोर घमसान करि काम श्राए ठौर ठौर || ससहर सेत भयो, सटक्यो सहिम ससी, श्रामिल - उल्कू जाय गिरे कंदरन श्रोर |

## दुंद देखि श्ररबिंद - वंदीखाने तें भगाने पायक प्रलिंद वे मलिंद मकरंद - चोर ॥

(२८) सोमनाथ—ये माथुर ब्राह्मण थे श्रीर भरतपुर के महागज बदन-सिंह के किनष्ठ पुत्र प्रतापिष्तह के यहाँ रहते थे। इन्होंने संवत् १७९४ में 'रसपीयूपनिधि' नामक रीति का एक विस्तृत ग्रंथ बनाया जिसमे पिंगल, काव्य-लच्चण, प्रयोजन, भेद, शब्दशक्ति, ध्विन, भाव, रस, रीति, गुण, दोष इत्यादि सब विषयों का निरूपण है। यह दासजी के काव्य-निर्णय से बड़ा ग्रंथ है। काव्यांग-निरूपण मे ये श्रीपित श्रीर दास के समान ही है। विषय को स्पष्ट करने की प्रणाली इनकी बहुत श्रव्छी है।

विषय-निरूपण के अतिरिक्त किव कर्म में भी ये सफल हुए हैं। किवता में ये अपना उपनाम 'सिंसनाथ' भी रखते थे। इनमें भावुकता और सहदयता पूरी थी, इससे इनकी भाषा में कृत्रिमता नहीं आने पाई। इनकी एक अन्योक्ति कल्पना की मार्मिकता और प्रसादपूर्ण व्यंग्य के कारण बहुत प्रसिद्ध है। सघन और पेचीले मजमून गाँठने के फेर में 'न पड़ने के कारण इनकी किवता को साधारण समक्तना सहदयता के सर्वथा विरुद्ध है। 'रसपीयूष्मिधि' के आतिरिक्त खोज में इनके तीन और ग्रंथ मिले हैं—

कृष्ण लीलावती पंचाध्यायी (संवत् १८००) े सुजान-विलास (सिंहासन बत्तीसी, पद्य में; संवत् १८०७) माधव-विनोद नाटक (संवत् १८०६)

उक्त ग्रंथों के निर्माण-काल की स्रोर ध्यान देने से इनका कविता-काल संवत् १७६० से १८० तक ठहरता है ।

रीतिग्रंथ श्रीर मुक्तक-रचना के सिवा इस सक्तिव ने प्रबंधकाव्य की ओर भी घ्यान दिया । सिंहासन-वित्तीसी के श्रनुवाद को यदि हम काव्य न मानें तो कम से कम पद्मप्रबंध श्रवश्य ही कहना पड़िगा । 'माधव-विनोद' नाटक शायद मालती माधव के श्राधार पर लिखा हुआ प्रेमप्रबंध है। पहले कहा जा चुका है कि किस्पित कथा लिखने की प्रथा हिंदी के किवयों मे प्रायः नहीं के बराबर रही। जहाँगीर के समय में संवत् १६७३ में -बना पुहकर किव का 'रसरल' ही श्रव तक नाम लेने योग्य कित्पत प्रवधकाव्य था। श्रतः सोमनाथजी का यह प्रयत्न उनके दृष्टि-विस्तार का परिचायक है। नीचे सोमनाथजी की कुछ कविताएँ दी जाती है—

दिसि विदिसन तें उमिं मिं लीनो नम,
छाँदि दीने धुरवा, जवासै-ज्थ जिर गे।
डहडहे भए द्रुस रंचक हवा के गुन,
कहूँ कहूँ मोरवा पुकारि मोद भिर गे॥
रहि गए चातक जहाँ के तहाँ देखत ही,
सोमनाथ कहै वूँदाबूँदि हू न किर गे।
सोर भयो घोर चारो श्रोर महिमंडल में,
'श्राए घन, श्राए घन', श्रायकै उघरि गे॥

श्रीति नई नित कीजत है, सब सों छुलि की बतरानि परी है। सीखी ढिठाई कहाँ सिसनाथ, हमें दिन हैंक तें जानि परी है॥ श्रीर कहा लहिए, सजनी! कठिनाई गरे श्रित श्रानि परी है। मानत है बरज्यों न कछू श्रव ऐसी सुजानहिं बानि परी है॥

> मतमकतु बदन मतंग कुंभ उत्तंग अंग वर । वंदन-बित सुसुंड कुंडितित सुंड सिद्धिघर ॥ कंचन-मिनमय मुकुट जगमगै सुघर सीस पर । लोचन तीनि विसाल चार सुज ध्यावत सुर नर ॥ सिसनाथ नंद स्वच्छंद नीतिकोटि-विधन-कुरछंदहर। जय बुद्धि-बिलंद श्रमंद दुति इंदुभाल श्रानंदकर ॥

(२९) रसलीन—इनका नाम सैयद गुलाम नश्री था। ये प्रसिद्ध विलग्राम (जि॰ हरदोई) के रहनेवाले थे, जहाँ अच्छे अच्छे विद्वान् मुसलमान होते आए हैं। अपने नाम के आगे 'विलगरामी' लगाना एक बड़े सम्मान की बात यहाँ के लोग समक्तते थे। गुलाम नशी ने अपने पिता का नाम वाकर लिखा है। इन्होंने ग्रपनी प्रसिद्ध पुस्तक "श्रंगदर्पण" संवत् १७६४ में लिखी जिसमें श्रंगों का, उपमा-उत्प्रेचा से युक्त चमत्कारपूर्ण वर्णन है। सक्तियों के चमत्कार के लिये यह ग्रंथ काव्य-रिसकों में वरावर विख्यात चला श्राया है। यह प्रसिद्ध दोहा जिसे जनसाधारण विहारी का समक्ता करते हैं, श्रंगदर्पण का ही है—

श्रमिय, हलाहल, मद भरे, सेत, स्याम, रतनार । जियत, मरत, झिक झिक परत, जेहि चितवत इक वार ॥

'श्रंगदर्पण' के श्रितिरवत रसलीनजी ने सं० १७६८ में 'रसप्रबोध' नामक रसिनरूपण का ग्रंथ दोहों में बनाया। इसमें ११५५ दोहे हैं श्रीर रस, भाव, नायिकामेद, पट्ऋतु, बारहमासा श्रादि श्रानेक प्रसंग श्राए हैं। रस-विषय का श्रापने ढंग का यह छोटा सा श्रच्छा ग्रंथ है। रसलीन ने स्वयं कहा है कि छोटे से ग्रंथं को पढ़ लेने पर रस का विषय जानने के लिये श्रीर ग्रंथ पढ़ने की श्रावश्यकता न रहेगी। पर यह ग्रंथ श्रंगदर्पण के ऐसा प्रसिद्ध न हुश्रा।

रसलीन ने त्रपने को दोहों की रचना तक ही रखा जिनमें पदावली की गति द्वारा नाद-सौंदर्थ का त्रवकाश बहुत ही कम रहता है। चमत्कार ग्रीर उक्ति-वैचित्र्य की ग्रीर इन्होंने श्रिधक ध्यान रखा। नीचे इनके कुछ दोहे दिए जाते हैं—

धरित न चौकी नगजरी, यातें उर में लाय।
छाँह परे पर-पुरुष की, जिन तिय-धरम नसाय॥
चल चिल स्रवन मिल्यो चहत, कच नि छुवन छवानि।
किट निज दरव धरथो चहत, वजस्थल में श्रानि॥
कुमित चंद प्रति द्यौस बिह, मास मास कि श्राय।
तुव मुख-मधुराई लिखे फीको परि घटि जाय॥
रमनी-मन पावत नहीं लांज प्रीति को अंत।
दुहूँ श्रोर ऐंचो रहे, जिमि विबि तिय को कंत॥
तिय-सैसव-जोबन मिले, भेद न जान्यो जात।
प्रात समय निसि द्यौस के दुवौ भाव दरसात॥

(३०) रघुनाथ-ये बंदीजन एक प्रसिद्ध कवि हुए है जो काशिराज

महाराज वरिवंडिसंह की सभा को सुशोभित करते थे। काशी-नरेश ने इन्हें चौरा ग्राम दिया था। इनके पुत्र गोकुलनाथ, पौत्र गोपीनाथ न्त्रौर गोकुलनाथ के शिष्य मिण्दिव ने महाभारत का भाषा-ग्रमुवाद किया जो काशिराज के पुस्तकालय में है। शिवसिहजी ने इनके चार प्रथों के नाम लिखे हैं—

काव्य-कलाधर, रिकमोहन, जगतमोहन, श्रौरे इशक-महोत्सव। विहारी-सतसई की एक टीका का भी उल्लेख उन्होंने किया है। इनका कविता-काल संवत् १७६० से १८१० तक समक्तना चाहिए।

'रिसकमोइन' (सं० १७६६) ग्रालंकार का ग्रंथ है। इसमे उदाहरण केवल श्रंगार के ही नहीं हैं, बीर ग्रादि ग्रन्य रसों के भी बहुत ग्रधिक हैं। एक ग्रन्छी विशेषता तो यह है कि इसमे ग्रालंकारों के उदाहरण में जो पद्म ग्राए हैं उनके प्रायः सब चरण प्रस्तुत ग्रालंकार के सुन्दर ग्रीर स्पष्ट उदाहरण होते हैं। इस प्रकार इनके किंवत्त या सबैये का सारा कलेवर ग्रालंकार को उदाहत करने में प्रयुक्त हो जाता है। भूषण ग्रादि बहुत से किंवयों ने ग्रालंकारों के उदाहरण में जो पद्म रखे हैं उनका श्रातिम या ग्रीर कोई चरण ही वास्तव में उदाहरण होता है। उपमा के उदाहरण में इनका यह प्रसिद्ध किंवत्त लीजिए—

फूलि उठे कमल से श्रमल हित् के नैन,

कहें रघुनाथ भरे चैनरस सिय रे।
दौरि श्राए भौरं से करत गुनी गुनगान,

सिद्धं से सुजान सुखसागर सों नियरे॥
सुरभी सी खुलन सुकवि की सुमित लागी,

चिरिया सी जागी चिंता जनक के जियरे।
धनुष पे ठाढ़े राम रिव से लसत श्राजु,

भोरं कैसे नखत निरंद भए पियरे॥

"काव्य-कलाधर" (सं० १८०२) रस का ग्रंथ है। इसमें प्रथानुसार भावभेद, रसभेद, थोड़ा बहुत कहकर नायिकाभेद ग्रीर नायकभेद का ही विस्तृत वर्णन है। विषय-निरूपण इसका उद्देश्य नहीं जान पड़ता। 'जगत्मोहन' (सं० १८०७) वास्तव में एक अच्छे प्रतापी और ऐश्वर्यवान् राजा की दिनचर्या वताने के लिये लिखा गया है। इसमें कृष्ण भगवान् की १२ घंटे की दिनचर्या कही गई है। इसमें प्रंथकार ने अपनी बहुज्ञता अनेक विषयो—जैसे, राजनीति, सामुद्रिक, वैद्यक, ज्योतिष, शालिहोत्र, मृगया, सेना, नगर, गढ़ रज्ञा, पशुपज्ञी, शतरंज इत्यादि—के विस्तृत और अरोचक वर्णनो द्वारा प्रदर्शित की है। इस प्रकार वास्तव में पद्य में होने पर भी यह काव्यग्रंथ नहीं है। 'इशक-महोत्सव' में आपने 'खड़ी बोली' की रचना का शौक दिखाया है। उससे स्चित होता है कि खड़ी बोली की धारणा तब तक अधिकतर उर्दू के रूप में ही लोगों को थी।

किवता के कुछ नमूने उद्घत किए जाते हैं—
ग्वाल संग जैबो, ब्रज गैयन चरेबो ऐवो,
श्रव कहा दाहिने ये नैन फरकत हैं।
मोतिन की माल वारि डारों गुंजमाल पर,
कुंजन की सुधि श्राए हियो धरकत हैं॥
गोबर को गारो रघुनाथ कछू यातें भारो,
कहा भयो महलिन मिन मरकत हैं।
मंदिर हैं मंदर तें ऊँचे मेरे द्वारका के,
ब्रज के खरिक तऊ हिये खरकत हैं॥

कैधों सेस देस तें निकसि पुहुमी पै श्राय,

बदन उचाय बानी जस-श्रसपंद की ।

कैधों छिति चँवरी उसीर की दिखावति है,

ऐसी सोहै उज्जवल किरन जैसे चंद की ॥
जानि दिनपाल श्रीनृपाल नंदलाल जू को,

कहें रद्यनाथ पाय सुघरी श्रनंद की ।

ह्रटत फुहारे कैधों फूल्यो है कमल, तासों

श्रमल श्रमंद कढें धार मकरंद की ॥

सुधरे सिलाह राखे, वायु वेग वाह राखे,

रसद की राह राखे, राखे रहे वैन को।
चोर को समाज राखे बजा श्री नजर राखे,

खवरि के काज बहुरूपी हर फन को॥
श्रागम-भखेया राखे, सगुन-लेवेया राखे,

कहें रघुनाथ श्री विचार बीच मन को।
वाजी हारे कबहूँ न श्रीसर के परे जीन

ताजी राखे प्रजन को, राजी सुभटन को॥

श्राप दिरयाव, पास निदयों के जाना नहीं,
दिरयाव पास नदी होयगी सो धावेगी।
दरखत बेलि-श्रासरे को कभी राखता न,
दरखत ही के श्रासरे को बेलि पावेगी॥
मेरे तो लायक जो था कहना सो कहा मैंने,
रघुनाथ मेरी मित न्याव ही को गावेगी।
वह मुद्दताज श्रापकी है, श्राप उसके न,
श्राप क्यों चलोगे ? वह श्राप पास श्रावेगी॥

(३१) दूलह—ये कालिदास त्रिवेदी के पौत्र ग्रीर उदयनाथ 'कवींद्र' के पुत्र थे। ऐसा जान पड़ता है कि ये ग्रपने पिता के सामने ही ग्रच्छी किवता करने लगे थे। ये कुछ दिनो तक ग्रपने पिता के सम सामयिक रहे। कवींद्र के रचे ग्रंथ १८०४ तक के मिले हैं। ग्रतः इनका किवता-काल संवत् १८०० से लेकर संवत् १८२५ के ग्रास पास तक माना जा सकता है। इनका बनाया एक ही ग्रथ ''किवकुल-कंठाभरए" मिला है जिसमे निर्माण-काल किही दिया है। पर इनके फुटकल किवत्त ग्रीर भी सुने जाते हैं।

"किविकुल-कठाभरण्" त्रालंकार का एक प्रसिद्ध ग्रंथ है। इसमे यद्यपि लक्त्य और उदाहरण एक ही पद्य मे कहे गए हैं पर किवत और सवैया के समान बड़े छंद लेने से अलंकार-स्वरूप और उदाहरण दोनो के सम्यक् कथन के लिये पूरा अवकाश मिला है। भाषाभूषण आदि दोहो, मे रचे हुए इस प्रकार के प्रथों से इसमें यही विशेषता है। इसके द्वारा सहज में ग्रालंकारों का चलता वोध हो सकता है। इसी से दूलहजी ने इसके संबंध में ग्राप कहा है—

जो या कंठाभरण को, कंठ करें चित लाय। सभा मध्य सोभा लहें, श्रलंकृती ठहराय॥

्रहनके किवकुल-कंठामरण में केवल ८५ पद्य है। फुटकल को किवत्त मिलते हैं वे ग्राधिक से ग्राधिक १५ या २० होंगे। श्रतः इनकी रचना बहुत थोड़ी है, पर थोड़ी होने पर भी उसने इन्हें बड़े ग्राच्छे ग्रारे प्रतिभा संपन्न किवयों की श्रेणी में प्रतिष्ठित कर दिया है। देव, दास, मितराम ग्रादि के साथ दूलह का भी नाम लिया जाता है। इनकी इस सर्विषयता का कारण इनकी रचना की मधुर कल्पना, मार्मिकता ग्रारे प्रौढ़ता है। इनके वचन ग्रालंकारों के प्रमाण में भी सुनाए जाते हैं ग्रारे सहृदय श्रोताग्रों के मनोरंजन के लिए भी। किसी किव ने इन पर प्रसन्न होकर यहाँ तक कहा है कि "ग्रीर वराती सकल किव, दूलह दूलहगय"।

इनकी रचना के कुछ उदाहरण लीजिए—

माने सनमाने तेइ माने सनमाने सन,

माने सनमाने सनमान पाइयत है।
कहें किव दूलह अजाने अपमाने,
अपमान सों सदन तिनहीं को छाइयत है।
जानत हैं जेऊ तेऊ जात हैं विराने द्वार,
जानि वूभि भूले तिनको सुनाइयत है।
कामवस परे कोऊ गहत गरूर तौ वा,
अपनी जरूर जाजरूर जाइयत है।

धरी जत्र बाहीं तब करी तुम 'नाहीं', पायँ दियौ पलकाही 'नाहीं नाहीं'कै सुहाई हो ॥ बोलत मे नाहीं, पट खोलत में नाहीं, कवि दूलह, उछाही लाख भाँतिन लहाई हो ॥ खुंबन में नाही, परिरंभन में नाही, सब श्रासन विलासन में नाही ठीक ठाई है। ॥ मेलि गलबाहीं, केलि कीन्हीं चितचाही, यह 'हाँ'ते भली 'नाही' सो कहाँ ते सीखि श्राई हो ॥

उरज उरज धँसे, वसे उर ग्राडे लसे,
विन गुन माल गरे धरे छिन छाए हो।
नैन किन दूलह हैं राते, तुतराते बैन,
देखे सुने सुख के समूह सरसाए हो॥
जावक सों लाल भाल पलकन पीकलीकी,
प्यारे व्रज चंद सुनि सूरज सुहाए हो।
होत ग्रन्नोद यहि कोद मति वसी ग्राज,
कौन घरवसी घर नसी करि ग्राए हो?

सारी की सरोंट सब सारी में मिलाय दीन्ही, भूषन की जेब जैसे जेब जिहयत है। कहे किव दूलह छिपाए रदछद सुख, नेह देखे सौतिन की देह दहियत है॥ याला चित्रसाला तें निकसि गुरुजन श्रागे, कीन्हीं चतुराई सो लखाई लहियत है। सारिका पुकारे, "हम नाही, हम नाही", "एजू! राम राम कही" 'नाहीं नाही' कहियत है॥

पृत विपरीत को जतन सों 'विचित्र', हिर ऊँचे होत वामन मे वित के सदन में। श्राधार बड़े तें बड़ो श्राधेय 'श्रधिक' जानौ, चरन समानो नाहिं चौदहो सुवन में॥ श्राधेय श्रधिक तें श्राधार की श्रधिकताई, "दूसरो श्रधिक" श्रायो ऐसो गननन में। तीनों लोक तन में, श्रमान्यो ना गगन में, वसें ते संत-मन में, कितेक कही मन में॥

(३२) कुमारमिणिमद्द—इनका कुछ वृत्त ज्ञात नहीं । इन्होने संवत् १८०३ के लगभग "रिसक रसाल" नामक एक बहुत ग्राच्छा रीतिग्रंथ बनाया। ग्रंथ मे इन्होंने अपने को हरिवल्लम का पुत्र कहा है। शिवसिह ने इन्हे गोकुलवासी कहा है। इनका एक सवैया देखिये—

> गावें बधू मधुरे सुर गीतन, शीतम संग न वाहिर ग्राई। छाई कुमार नई छिति में छवि, मानो बिछाई नई दरियाई॥ ऊँचे त्रटा चढ़ि देखि चहूँ दिसि बोली यो बाल गरो भरि ग्राई। कैसी करों हहरे हियरा, हिर श्राए नहीं उलही हरिग्राई॥

(३३) शंभुंनाथ मिश्र—इसंनाम के कई किन हुए हैं जिनमें से एक संवत् १८०६ मे, दूसरे १८६७ में ग्रीर तीसरे १६०१ में हुए हैं। यहाँ प्रथम का उल्लेख किया जाता है, जिन्होंने 'रसकल्लोल', 'रसतरंगिणी' ग्रीर 'ग्रलंकार-दीपक' नामक तीन रीतिग्रंथ बनाए है। ये ग्रसोथर (जि० फतेहपुर) के राजा भगवंतराय खीची के यहाँ रहते थे। 'ग्रलंकारदीपक' में ग्रधिकतर दोहें हैं, किवत्त सवैया कम। उदाहरण श्रंगार-वर्णन में ग्रधिक प्रयुक्त न होकर ग्राश्रयदाता के यश ग्रीर प्रताप वर्णन में ग्रधिक प्रयुक्त हैं। एक किवत्त दिया जाता है—

श्राजु चतुरंग महाराज सेन साजत ही,
धौंसा की धुकार धूरि परी मुँह माही के।
भय के श्रजीरन तें जीरन उजीर भए,
सूज उठी उर में श्रमीर जाही ताही के॥
वीर खेत बीच बरछी छै विरुमानो, इतै
धीरज न रह्यों संभु कौन हू सिपाही के।

भूप भगवंत बीर ग्वाही के खलक सव, स्याही लाई वदन तमाम पातसाही के ॥

(३४) शिवसहायदास—ये जयपुर के रहनेवाले थे। इन्होने संवत् १८०६ मे 'शिवचौपाई' श्रीर 'लोकोक्तिरस-कौमुदी' दो ग्रथ बनाए । लोकोक्तिरस-कौमुदी मे विचित्रता यह है कि पखानो या कहावतो को लेकर नायिकामेद कहा गया है, जैसे—

> करो रुखाई नाहिंन वाम । वेगिहिं छै श्राऊँ घनस्याम ॥ कहै पखानो भरि श्रनुराग । बाजी ताँत, कि वृक्त्यौ राग ॥ वोछै निदुर पिया बिनु दोस । श्रापुहि तिय बैठी गहि रोस ॥ कहै पखानो जेहि गहि मोन । बैल न कृद्यो, कृदी गोन ॥

(३५) रूपसाही—ये पन्ना के रहनेवाले श्रीवास्तव कायस्य थे। इन्होंने संवत् १८११ में 'रूपविलास' नामक एक ग्रंथ लिखा जिसमें दोहे मे ही कुछ पिंगल, कुछ ग्रलंकार, कुछ नायिकाभेद ग्रादि हैं। दो दोहे नमूने के लिये दिए जाते है—

> जगमगाति सारी जरी भलमल भूपन-जोति। भरी दुपहरी तिया की भेंट पिया सों होति॥ लालन बेगि चलौ न क्यों ? बिना तिहारे वाल। मार मरोरनि सो मरति; करिए परसि निहाल॥

(३६) ऋषिनाथ — ये असनी के रहनेवाले बंदी जन, प्रसिद्ध किन ठाकुर के पिता और सेवक के प्रपितामह थे। काशिराज के दीवान सदानंद और रघुवर कायस्य के आश्रय में इन्होंने 'अलंकारमिण-मंजरी' नाम की एक अच्छी पुस्तक बनाई जिसमे दोहों की संख्या अधिक है, यद्यपि बीच बीच में धनाच्तरी और छुप्पय भी है। इसका रचना-काल सं०१८३१ है जिससे यह इनकी वृद्धावस्था का ग्रंथ जान पड़ता है। इनका किवता-काल सं०१७६० से १८३१ तक माना जा सकता है। किवता ये अच्छी करते थे। एक किवत्त दिया

## हिंदी साहित्य का इतिहास

छाया छत्र है किर करित महिपालन को,
पालन को पूरो फेलो रजत त्रपार है।

मुकुत उदार है लगत सुख श्रीनन में,
जगत जगत हंस, हास, हीरहार है॥

ऋषिनाथ सदानंद-सुजस विलंद,
तमत्रंद के हरैया चंदचंद्रिका सुढार है।

हीतल को सीतल करत घनसार है,
महीतल को पावन करत गंगाधार है॥

(३०) चैरोसाळ—ये ग्रसनी के रहनेवाले व्रह्मम्ह थे। इनके वंशघर ग्रव तक ग्रसनी में हैं। इन्होंने 'माषाभरण' नामक एक ग्रन्छा ग्रलंकार ग्रंथ सं० १८२५ में बनाया जिसमे प्रायः दोहे ही हैं। दोहे बहुत सरस हैं ग्रौर ग्रलंकारों के गुन्छे उदाहरण प्रस्तुत करते है। दो दोहे उद्धृत किए जाते है—

नहिं कुरंग नहिं ससक यह, नहिं कलंक, नहिं पंक । वीस विसे विरद्दा दही गडी दीठि ससि अंक ॥ क़रत कोकनद मदहि रद तुव पद हर सुकुमारं। भए ग्ररुन ग्रति दवि मनो पायजेव के भार॥

(३८) य्त-ये माढ़ी (जिला कानपुर) के रहनेवाले ब्राह्मण थे श्रौर चरखारों के महाराज खुमानसिंह के दरबार में रहते थे। इनका कविता-काल संवत् १८३० माना जा सकता है। इन्होंने 'लालित्यलता' नाम की एक श्रालंकार की पुस्तक लिखी है जिससे ये बहुत श्रच्छे कवि जान पड़ते है। एकं सवैया दिया जाता है—

' श्रीपम में तपे भीपन भानु, गई वनकुंज सखीन की भूल सों। धाम सों बाम-लता मुरमानी, वयारि करें धनस्याम दुकूल सों॥ कंपत यों प्रकट्यो तन स्वेद उरोजन दत्त जू ठोढ़ी के मूल सों। है श्ररविंद-कलीन पै मानो गिरै मकरंद गुलाव के फूल सों॥

(३९) रतन कवि—इनका वृत्त कुछ ज्ञात नहीं। शिवसिंह ने उनका जन्मकाल सं० १७६८ लिखा है। इससे इनका कविता काल सं० १८३० के

श्रासपास माना जा सकता है। ये श्रीनगर (गढ़वाल ) के राजा फतहसाही के यहाँ रहते थे। उन्हीं के नाम पर 'फतेहभूषण' नामक एक श्रच्छा श्रालंकार का ग्रंथ इन्होने बनाया। इसमे लच्चणा, व्यंजना, काव्यमेद, ध्वनि, रस, दोष श्रादि का विस्तृत वर्णन है। उदाहरण मे श्र्यार के ही पद्य न रखकर इन्होने श्रापने राजा की प्रशास के किवत्त बहुत रखे है। संवत् १८२७ मे इन्होंने 'श्रालंकारदर्पण' लिखा। इनका निरूपण भी विशाद है श्रीर उदाहरण भी बहुत ही मनोहर श्रीर सरस हैं। ये एक उत्तम श्रेणीके कुशल किव थे, इसमे संदेह नहीं। कुछ नमूने लीजिए—

वैरिन की बाहिनी को भीपन निदाघ-रिव,
कुबलय केलि को सरस सुधाकर है।
दान-झरि सिंधुर है, जग को बसुंधर है,
बिबुध कुलिन को फलित कामतर है।।
पानिप मिनन को, रतन रतनाकर को,
कुबेर पुन्य जनन को, छमा महीधर है।
ग्रंग को सनाह, बन-राह को रमा को नाह,

महावाह फतेहसाह एकै नरवर है।।

कार की कोरवारे भारे श्रानियारे नैन,

कारे सटकारे बार छहरे छुवानि छै।

श्याम सारी भीतर भभक गोरे गातन की,

श्रोपवारी न्यारी रही बदन उजारी है।।

स्रामद बेंदी भाल में दी, याही श्राभरन,

हरन हिए को तू है, रंभा रित ही श्रवै।

नीके नश्रनी के तैसे सुंदर सुहात मोती,

चंद पर च्वे रहे सु मानो सुधाबुंद है।।

(४०) नाथ (हरिनाथ)—ये काशी के रहनेवाले गुजराती ब्राह्मण् थे। इन्होने संवत् १८२६ में "श्रालंकार-दर्पण्" नामक एक छोटा सा ग्रंथ बनाया जिसमें एक एक पद के भीतर कई कई उदाहरण हैं। इनका क्रम श्रीरों से विलच्चण है। ये पहले श्रनेक दोहों में बहुत से लच्चण कहते गए है फिर एक साथ सबके उदाहरण किंवत श्रादि में देते गए है। किंवता साधारणतः श्रन्छी है। एक दोहा देखिए—

तरुनी लसति, प्रकास तें, मालति लसत सुवास। गोरस गोरस देत नहिं, गोरस चहति हुलास॥

(४१) मनीराम मिश्र—ये कन्नीन-निवासी इच्छाराम मिश्र के पुत्र थे। इन्होने संवर्त् १८२९ मे 'छंदछप्पनी' श्रौर 'श्रानंदमंगल' नाम की दो पुस्तकें लिखीं। 'श्रानंदमंगल' मागवत दशम स्कघ का पद्य मे श्रनुवाद है। 'छंदछप्पनी' छंदःशास्त्र का बड़ा ही श्रनूठा ग्रंथ है।

(४२) चंदन —ये नाहिल पुवायाँ (जिला शाहजहाँपुर) के रहनेवाले वंदीजन थे श्रीर गौड़ राजा केसरीसिंह के पास रहा करते थे। इन्होंने 'श्रंगार-सागर', 'कान्याभरण', 'कल्लोलतरंगिणी'—ये तीन रीतिग्रंथ लिखे। इनके निम्निलिखित ग्रंथ श्रीर हैं—

(१) केसरीप्रकाश, (२) चदन-सतसई, (३) पथिकश्रोध, (४) नख-शिख, (५) नाममाला (कोप), (६) पत्रिका-श्रोध, (७) तत्त्वसंग्रह, (८) सीतवसंत (कहानी), (९) कृष्णकान्य, (१०) प्राज्ञ-विलास।

ये एक ग्रन्छे चलते किव जान पड़ते हैं। इन्होने 'काव्याभरण' संवत् १८४५ में लिखा। फुटकल रचना तो इनकी ग्रन्छी है ही। सीतवसंत की कहानी भी इन्होने प्रअंधकाव्य के रूप में लिखी है। सीतवसंत की रोचक कहानी इन प्रान्तों में बहुत प्रचलित है। उसमें विमाता के ग्रत्याचार से पीड़ित सीत-वसंत नामक दो राजकुमारों की बड़ी लंबी कथा है। इनकी पुस्तकों की स्ची देखने से यह धारणा होती है कि इनकी दृष्टि रीतिग्रंथों तक ही बद्ध न रहकर साहित्य के ग्रौर ग्रौर ग्रांगों पर भी थी।

ये फारसी के भी ग्राच्छे शायर थे ग्रौर ग्रापना तखल्लुस 'संदल' रखते थे। इनका 'दीवाने संदल' कहीं कहीं मिलता है। इनका कविता-काल संवत् १८२० से १८५० तक माना जा सकता है। इनका एक सवैया नीचे दिया जाता है— व्रजवारी गँवारी दें जाने कहा, यह चातुरता न छुगायन में।
-पुनि बारिनी जानि श्रनारिनी है, रुचि एती न चंदन नायन में॥
छुबि रंग सुरंग के बिंदु बने लगें इंद्रबधू लघुतायन में।
चित जो चहै दी चिक सी रहें दी केहि दी मेंहदी इन पायन में।।

(४३) देवकीनंदन—ये कन्नीज के पास मकरंदनगर ग्राम के रहनेवाले थे। इनके पिता का नाम शवली शुक्त था। इन्होंने सं० १८४१ में 'श्रंगार चित्र' ग्रीर १८५७ में 'श्रवधूत-भृष ग्र' श्रीर 'सरफराज-चित्रका' नामक रस श्रीर ग्रलंकार के ग्रंथ बनाए। सबत् १८४३ में ये कुँवर सरफराज गिरि नामक किसी धनाट्य महंत के यहाँ ये जहाँ इन्होंने 'सरफराज-चंद्रिका' नामक ग्रलंकार का ग्रंथ लिखा। इसके उपरांत ये रुद्दामऊ (जिला हरदोई) के रईस ग्रवधूत-सिह के यहाँ गए जिनके नाम पर 'ग्रवधूत-भूषण' बनाया। इनका एक नखशिख भी है। शिविष्ट को इनके इस नखशिख का ही पता था, दूसरे ग्रंथों का नहीं।

'श्रगारचिरत्र' मे रस, भाव, नायिकाभेद त्रादि के त्रातिरिक्त त्रालंकार भी त्रा गए है। 'त्रावधूत-भूषण' वास्तव मे इसी का कुछ प्रवद्धित रूप है। इनकी भाषा मँजी हुई त्रौर भाव पौढ़ है। बुद्धि वैभव भी इनकी रचना मे पाया जाता है। कही कहीं कूट भी इन्होंने कहे हैं। कृला-वैचित्र्य की त्रोर त्राधिक सुकी हुई होने पर भी इनको किवता मे लालित्य त्रौर माधुर्य्य पूरा है। दो किवत्त नीचे दिए जाते है—

वैठी रंग-रावटी में हेरत पिया की बाट,
श्राए न बिहारी भई निपट श्रधीर मैं।
देवकीनंदन कहें स्थाम घटा घिरि श्राई,
जानि गति प्रलय की डरानी बहु, बीर! मै।।
सेज पे सदासिव की सूरति बनाय पूजी,
तीनि डर तीनहू की करी तदबीर मै।
पालन में सामरे, सुलाखन में श्रखैवट,
ताखन में लाखन की लिखी तसवीर मै।।

मोतिन की माल तोरि, चीर सब चीरि डारे,
फेरि के न जैहों श्राली, दुख विकरारे हैं।
देवकीनंदन कहै धोखे नागछीनन के,
श्रलकें प्रसून नोचि नोचि निरवारे हैं।।
मानि मुख चंद-भाव चोंच दई श्रधरन, दिनौ ये निकुंजन में एके तार तारे हैं।
ठौर ठौर डोलत मराल मतवारे, तैसे
सोर मतवारे त्यो चकीर मतवारे हैं।।

(४४) महाराज रामसिंह—ये नरवलगढ़ के राजा थे। इन्होंने रस ज्यौर ग्रलंकार पर तीन ग्रंथ लिखे हैं—ग्रलंकार-दर्पण, रस्नवास (सं० १८३६) ज्यौर रस्निनोद (सं० १८६०)। ग्रलंकार-दर्पण दोहो मे है। नायिकामेद भी ग्रच्छा है। ये एक ग्रंच्छे ग्रौर प्रवीग किन थे। उदाहरण लीकिए—

> सोहत सुंदरं स्थाम सिर मुकुट मनोहर जोर। मनो नीलमनि सेल पर नाचत राजत मोर॥ दमकन लागी दामिनी, करन लगे घन रोर। बोलति माती कोइहें, बोलत माते मोर॥

(४५) भान कि चि—इनके पूरे नाम तक का पता नहीं। इन्होंने सवत् १८४५ में 'नरेद्र-भूषन' नामक ग्रलंकार का एक ग्रंथ बनाया जिससे केवल इतना ही पता लगता है कि ये राजा जोरावरसिंह के पुत्र थे ग्रीर राजा रनजोरसिंह बुँदेले के यहाँ रहते थे। इन्होंने ग्रलंकारों के उटाहरण श्रंगारस के प्रायः वरावर ही वीर, भयानक, ग्रद्भुत ग्रादि रसों के रखे हैं। इससे इनके ग्रंथ में कुछ नवीनता ग्रम्भय दिखाई पड़ती है जो श्रंगार के सैम्डों वर्ष के विष्टपेषण के ऊने हुए पाठक को विराम सा देती है। इनकी किवता में भूषण की सी फड़क ग्रीर प्रसिद्ध श्रद्धारियों की सी तन्मयता ग्रीर मधुरता तो नहीं है, पर रचना प्रायः पुष्ट ग्रीर परिमार्जित है। दो किवत नीचे दिए जाते हैं—

रन-मतवारे ये जोरावर दुलारे तव, वाजत नगारे भए गालिव दिलीस पर । दल के चलत भर भर होत चारो श्रोर,
चालति घरनि भारी भार सों फनीस पर ॥
देखि के समर-सनमुख भयो ताहि सभै,
वरनत भान पैज के के विसे बीस पर ।
तेरी समसेर की सिफत सिंह रनजोर,
लखी एके साथ हाथ श्रिरन के सीस पर ॥

धन से सधन स्थाम, इंदु पर छाय रहे,

बैठी तहाँ श्रसित द्विरेफन की पाँति सी।
तिनके समीप तहाँ खंज की सी जोरी, लाल!

श्रारसी से श्रमल निहारे वहु भाँति सी॥
ताको दिग श्रमल ललौहैं विवि विद्रुम से,

फरकित श्रोप जामें मोतिन की कांति सी॥
भीतर में कड़ित मधुर बीन कैसी धुनि,

सुनि करि भान परि कानन सुहाति सी॥

(अह ) थान कवि—ये चंदन वंदीजन के भानजे थे और डौड़ियाखेरे (जिला रायबरेली) मे रहते थे। इनका पूरा नाम थानराय था। इनके पिता निहालराय, पितामह महासिह और प्रपितामह लालराय थे। इन्होंने संवत् १८५८ में 'दलेलप्रकाश' नामक एक रीतिग्रंथ चंडरा (वैसवारा) के रईस दलेलिसह के नाम पर बनाया। इस ग्रंथ मे विषयों का कोई कम नहीं है। इसमें गणविचार, रस-भाव-भेद, गुणदोष आदि का कुछ निरूपण है और कही कहीं अलंकारों के कुछ लच्चण आदि भी दे दिए गए है। कहीं राग-रागिनियों के नाम आए, तो उनके भी लच्चण कह दिए। पुराने टीकाकारों की सी गित है। अंत में चित्रकाव्य भी रखे हैं। सारांश यह है कि इन्होंने कोई सवींगपूर्ण ग्रंथ बनाने के उद्देश्य से इसे नहीं लिखा है। अनेक विषयों मे अपनी निपुणता का प्रमाण सा इन्होंने उपस्थित किया है। ये इसमें सफल हुए हैं, यह अवश्य कहना पड़ता है। जो विषय लिया है उसपर उत्तम कोटि

की रचना की है। भाषा में मंजुलता श्रीर लालित्य है। हुस्व वर्णों की मधुर योजना 'इन्होंने बड़ी सुंदर की है। यदि श्रपने ग्रंथ को इन्होंने भानमती का पिटारा न बनाया होता श्रीर एक ढंग पर चले होते तो इनकी बड़े किवयों की सी ख्याति होती, इसमें संदेह नहीं। इनकी रचना के दो नमूने देखिए—

दासन पे दाहिनी परम हंसवाहिनी हो,
पोथी कर, बीना सुरमंडल मदत है।
श्रासन कँवल, श्रंग श्रंबर धवल,
सुल चंद सो श्रवँल, रंग नवल चढत है॥
ऐसी मातु भारती की श्रारती करत थान,
जाको जस विधि ऐसो पंडित पढत है।
ताको दया-दीठि लाख पाथर निराखर के,
सुख ते मधुर मंजु श्राखर कढत है॥

कलुष-हरनि सुख-करनि सरनजन
बरनि बरनि जस कहत घरनिधर ।
किलमल-किलत बिलत-श्रघ खलगन
लहत परमपद कुटिल कपटतर ॥
मदन-कदन सुर-सदन बदन सिस,
श्रमल नवल दुति भजन भगतवर ।
सुरसिर ! तव जल दरस परस करि,
सुर सिर सुभगित लहत श्रधम नर ॥

(४७) बेनी बंदींजन — ये बैंती (जिला रायबरेली) के रहनेवाले थे और अवध के प्रसिद्ध वजीर महाराज टिकैतराय के आश्रय में रहते थे । उन्हीं के नामपर इन्होंने ''टिकैतराय प्रकाश" नामक अलंकार-ग्रंथ संवत् १८४६ मे बनाया। अपने दूसरे ग्रंथ ''रसविलास'' मे इन्होंने रस-निरूपण किया है। पर ये अपने इन दोनों ग्रंथों के कारण इतने, प्रसिद्ध नहीं, हैं जितने

त्रपने मॅडीवो के लिये । इनके मॅडीवो का एक संग्रह "मॅडीवा-संग्रह" के नाम से भारतजीवन प्रेस द्वारा प्रकाशित हो चुका है ।

मॅड़ीवा हास्यरस के ग्रातर्गत ग्राता है । इसमे किसी की उपहासपूर्ण निंदा रहती है । यह प्रायः सब देशों मे साहित्य का एक ग्रंग रहा है । जैसे फारसी ग्रीर उर्दू की शायरी मे 'हजो' का एक विशेष स्थान है वैसे ही ग्रंगरेजी मे सटायर (Satire) का । पूर्वी साहित्य मे 'उपहास-काव्य' के लक्ष्य ग्राधिकतर कजूस ग्रामीर या ग्राश्रयदाता ही रहे है ग्रीर योरपीय साहित्य मे समसामित्रक किन ग्रीर लेखक । इससे योरप के उपहास-काव्य मे साहित्यक मनोरजन की, सामग्री ग्राधिक रहती थी । उर्दू-साहित्य मे सौदा 'हजो' के लिये प्रसिद्ध हैं । उन्होंने किसी ग्रामीर के दिए घोड़े की इतनी हंसी की है कि सुननेवाले लोट पोट हो जाते हैं । इसी प्रकार किसी किन ने ग्रीर गजेन की दी हुई हथिनी की निंदा की है—

तिमिरलंग लद्द मोल, चली बाबर के हलके। ' रही हुमायूँ संग फेरि श्रकबर के दल के॥ , जहाँगीर जस लियो पीठि को भार हटायो। साहजहाँ करि न्याव ताहि पुनि माँड चटायो॥

वल-रहित भई, पौरुप थक्यो, भगी फिरत वन स्यार हर। श्रौरंगजेब करिनी सोई छै दीन्ही कविराज कर॥

इस पद्धति के अनुयायी बेनीजी ने भी कहीं बुरी रजाई पाई तो उसकी निंदा की, कहीं छोटे आम पाए तो उनकी निंदा जी खोल कर की।

पर जिस प्रकार उर्दू के शायर कभी कभी दूसरे किन पर छींटा दे दिया करते हैं, उसी प्रकार नेतीजी ने भी लखनऊ के ललकदास महंत (इन्होंने 'सत्योपाख्यान' नामक एक ग्रंथ लिखा है, जिसमें रामकथा बड़े निस्तार से चौपाइयों में कही है) पर कुछ कुपा की है। जैसे ''बाजे बाजे ऐसे डलमऊ में बसत जैसे मऊ के जुलाहे, लखनऊ के ललकदास''। इनका 'टिकैत-प्रकाश' संवत् १८४६ में ग्रौर ''रसविलास' संवत् १८७४ में बना । ग्रतः इनका कविता-

काल संवत् १८४६ से १८८० तक माना जा सकता है। इनकी कविता के कुछ नमूने नीचे देखिए—

श्रित डसे श्रधर सुगंध पाय श्रानन को,
कानन में ऐसे चारु चरन चलाए हैं।
फिट गई कंचुकी लगे तें कंट कुंजन के,
बेनी बरहीन खोली, बार छिब छाए हैं॥
वेग तें गवन कीनो, धक धक होत सीनो,
ऊरध उसासें तन सेद सरसाए हैं।
भली प्रीति पाली वनमाली के बुलाइबे को,
मेरे हेत श्राली बहुतेरे दुल पाए हैं'॥

घर घर घाट घाट बाट बाट ठाट ठटे, बेला श्रौ कुबेला फिरें चेला लिए श्रास पास। कविन सों बाद करें, भेद बिन नाद करें, महा उनमाद करें, धरम करम नास॥ बेनी कवि कहें बिभिचारिन को बादसाह.

श्रतन प्रकासत न सतन सरम तास। ललना ललक, नैन मैन की सलक, हँसि हेरत श्रलक रद खलक ललकदास॥

चींटी की चलावे को ? मसा के मुख श्रापु जाय,
स्वास की पवन लागे कोसन भगत है।
ऐनक लगाए मरु मरु के निहारे जात,
श्रमु परमानु की समानता खगत है॥
बेनी किव कहे हाल कहाँ लों बखान करों,
मेरी जान बहा को विचारिको सुगत है।
ऐसे श्राम दीन्हें दयाराम मनमोद करि,

जाके श्रागे सरसों सुमेर सों लगत है।

ł

(१४८) बेनो प्रवीन — ये लखनक के वाजपेयी ये ग्रौर लखनक के बादंशाह गांजीउद्दीन हैदर के दीवान राजा दयाकृष्ण कायस्थ के पुत्र नवलकृष्ण उर्फ ललनजी के ग्राश्रय मे रहते ये जिनकी ग्राज्ञा से स० १८७४ में इन्होंने 'नवरस-तरग' नामक ग्रंथ वनाया। इसके पहले 'श्रुंगार-भूषण' नामक एक ग्रंथ ये बना चुके थे। ये कुछ दिन के लिये महाराज नाना राव के पास विदूर भी गए थे ग्रौर उनके नाम पर "नानाराव-प्रकाश" नामक ग्रंतकार का एक बड़ा ग्रंथ कविपिया के ढंग पर लिखा था। खेद है इनका कोई ग्रंथ ग्रंव तक प्रकाशित न हुग्रा। इनके फ़ुटकल कि वच इघर उघर बहुत कुछ संग्रहीत ग्रौर उद्धृत मिलते है। कहते हैं कि बेनी बंदीजन (मॅड्रीवावाले) से इनसे एक बार कुछ वाद हुग्रा था जिससे प्रसन्न होकर उन्होंने इन्हे 'प्रवीन' की उपाधि दी थी। पीछे से रुग्ण होकर ये सपत्नीक ग्राबू चले गए ग्रौर वही इनका शरीर-पात हुग्रा। इन्हे कोई पुत्र न था।

इनका 'नवरस-तरग' बहुत ही मनोहर शंथ है। उसमे नायिकाभेद के उपरात रसभेद श्रोर भावभेद का संत्तेप में निरूपण हुश्रा है। उदाहरण श्रोर रसों के भी दिये है पर रीतिकाल के रससवंधी श्रोर श्रथों की मॉित यह श्रार का ही शंथ है। इसमें नायिकाभेद के श्रंतर्गत प्रेम-क्रीड़ा की बहुत सी सुदर कल्पनाएं भरी पड़ी है। भाषा इनकी बहुत साफ सुथरी श्रोर चलती है, बहुतों की भाषा की तरह लद्दू नहीं। ऋतुश्रों के वर्णन भी उद्दीपन की दृष्टि से जहाँ तक रमणीय हो सकते हैं किए हैं, जिनमे प्रथानुसार भोग-विलास की सामग्री भी बहुत कुई श्रा गई है। श्रमिसारिका श्रादि कुछ नायिकाश्रों के वर्णन बड़े ही सरस है। ये व्रजमात्रा के मितराम ऐसे कवियों के समकत्त हैं श्रोर कहीं कहीं तो भाषा श्रोर भाव के माधुर्य मे पद्माकर तक से टक्कर लेते हैं। जान पड़ता है, श्रगार के लिये सवैया ये विशेष उपयुक्त समकते थे। कविता के कुछ नमूने उद्धृत किए जाते हैं—

भोर ही न्योति गई ती तुम्हे वह गोकुल गाँव की ग्वालिनि गोरी।
श्रिषक राति लौं बेनी प्रवीन कहा दिग राखि करी बरजोरी॥
श्रावें हँसी मोहिं देखत लालन, भाल में दीन्हीं महावर घोरी।
एते बड़े ब्रजमंडल में न मिली कहुं माँगेहु रंचक रोरी॥

जान्यों न में जिल्लता श्रिल ताहि जो सोवत माहिं गई करि हाँसी । लाए हिए नख केहिर के सम, नेरी तऊ नहिं नींद विनासी ॥ लै गई श्रंबर बेनी प्रवीन श्रोढ़ाय लटी दुपटी दुखरासी । तोरि तनी, तन श्रोरि श्रमूपन भूलि गई गर देन को फाँसी ॥ घनसार पटीर मिलै मिलै नीर चहै तन लावै न लावै चहै । न बुमै बिरहागिनि मार भरी हू चहै घन लावै न लावे चहै ॥ हम देरि सुनावतीं बेनी प्रवीन चहै भन लावै न लावे चहै । श्रब श्रावै बिदेस तें पीतम गेह, चहै धन लावै, न लावे चहै ॥ कालिह ही गूँधी बबा की सों में गजमोतिन की पहिरी श्रित श्राला । श्राई कहाँ तें यहाँ पुखराज की, संग एई जमुना तट बाला ॥ न्हात उतारी हो बेनी प्रवीन, हँसें सुनि बैनन नेन रसाला । जानित ना श्रॅंग की बदली, सब सों "बदली बदली" कहै माला ॥

संभा पाई कुंजमीन जहाँ जहाँ कीन्हो गौन,

सरस सुगंध पौन पाई मधुपनि है।
वीथिन विथोरे मुकुताहल मराल पाए,

श्राली दुसाल साल पाए श्रनगनि है॥
रैनि पाई चाँदनी फटक सी चटक रुख,

सुख पायो पीतम प्रवीन बेनी धनि है।
वैन पाई सारिका, पढ़न लागी कारिका,
सो श्राई श्रभिसारिका कि चारु चिंतामनि है॥

(४९) जसवंति हितीय—ये क्षेल चित्रय श्रीर तेरवाँ (कन्नीज के पास) के राजा थे श्रीर बड़े विद्या-प्रेमी थे। इनके पुस्तकालय में संस्कृत श्रीर माषा के बहुत से श्रथ थे। इनका किवताकाल संवत् १८५६ श्रमुमान किया गया है। इन्होंने दो श्रंथ लिखे—एक सालिहोत्र श्रीर दूसरा श्रुगार शिरोमिण। यहाँ इसी दूसरे ग्रंथ से प्रयोजन है, जो श्रुगार रस का एक बड़ा ग्रंथ है। किवता साधा रण है। एक किवत देखिए—

चनन के घोर, सोर चारों श्रोर मोरन के,
श्रित चितचोर तैसे अंकुर मुनै रहैं।
कोकिलन कूक हूक होति विरहीन हिय
लूक से लगत चीर चारन चुनै रहैं॥
मिल्ली मनकार तैसी पिकन पुकार डारी,
मारि डारी डारी दुम अंकुर सुनै रहै।
जुनै रहें प्रान प्रानप्यारे जसवंत विज्ञ,
कारे पीरे लाल ऊदे वादर उनै रहें।।

(५०) यशोदानंदन—इनका कुछ भी वृत्त ज्ञात नहीं। शिविंद्सरोज मे जन्म-संवत् १८२८ लिखा पाया जाता है। इनका एक छोटा सा प्रथ "वरवै नायिका-भेद" हो मिलता है जो निस्संदेह अनूठा है और रहीमवाले से अच्छा नहीं तो उसकी टक्कर का है। इसमे ६ बरवा संस्कृत मे और ५३ ठेठ अवधी भाषा में हैं। अत्यंत मृदु और कोमल भाव अत्यंत सरल और स्वामाविक रीति से व्यंजित हैं। भावुकता ही किंव की प्रधान विभूति है। इस दृष्टि से इनकी यह छोटी सी रचना बहुत ही बड़ी बड़ी रचनाओं से मूल्य मे बहुत अधिक है। किंवियों की अंगी में ये निस्संदेह उच्च स्थान के अधिकारी हैं। इनके बरवे के नमूने देखिए—

(संस्कृत) यदि च भवति बुध-मिलनं किं त्रिदिवेन। यदि च भवति शठ-मिलनं किं निरयेण॥

(भापा) श्राहिरिनि मन कै गहिरिनि उत्तर न देइ।
नैना करे मथनिया, मन मथि लेइ॥
तुरिकिन जाति हुरुकिनी श्राति इतराइ।
श्रुवन न देइ इजरवा सुरि सुरि जाइ॥
पीतम तुम कचलोइया, हम गजबेलि।
सारस के श्रास जोरिया, फिरौं श्रकेलि॥

(५१) करन कि - ये षट्कुल कान्यकु जों के श्रंतर्गत पॉडे थे श्रौर

छत्रसाल के वंशधर पन्ना-नरेश महाराज हिंदूपित की सभा में रहते थे। इनका किवता-काल संवत् १८६० के लगभग माना जा सकता है। इन्होंने 'साहित्यरस' और 'रसकल्लोल' नामक दो रीतिग्रंथ लिखे हैं। 'साहित्यरस' में इन्होंने लच्चणा, व्यंजना, ध्वनिभेद, रसभेद, गुण, दोष ब्रादि काव्य के प्रायः सब विषयों का विस्तार से वर्णन किया है। इस दृष्टि से यह एक उत्तम रीतिग्रंथ है। किवता भी इसकी सरस ब्रीर मनोहर है। इससे इनका एक सुविज्ञ किव होना सिद्ध होता है। इनका एक किवत्त देखिए—

कंटिकत होत गात विपिन-समाज देखि,

हरी हरी भूमि हेरि हियो लरजतु है।

एते पै करन धुनि परित मयूरन की,

चातक पुकारि तेह ताप सरजतु है।।

निपट चबाई भाई बंधु जे बसत गाँव,

दाँव परे जानि के न कोऊ बरजतु है।

ग्रारज्यो न मानी तू, न गरज्यो चलत बार,

एरे घन बेरी! ग्रब काहे गरजतु है।।

खल खंडन, मंडन धरनि, उद्धत उदित उदंड। दलमंडन दारुन समर, हिंदुराज भुजदंड।।

(५२) गुरद्दीन पाँड़े—इनके संबंध मे कुछ ज्ञात नहीं। इन्होने संवत् १८६० मे 'बागमनोहर' नामक एक बहुत ही बड़ा रीतिग्रंथ कविषिया की शैली पर बनाया। 'किव पिया' से इसमें विशेषता यह है कि इसमे पिगल भी आ गया है। इस एक ही ग्रंथ मे पिगल, रस, अलंकार, गुण, दोष, शब्दशक्ति आदि सब कुछ अध्ययन के लिये रख दिया गया है। इससे यह साहित्य का एक सर्वागपूर्ण ग्रंथ कहा जा सकता है। इसमे हर प्रकार के छंद हैं। संस्कृत के वर्ण वृत्तों मे वड़ी सुन्दर रचना है। यह अत्यंत रोचक और उपादेय ग्रंथ है। कुछ पद्य देखिए—

मुख-ससी सिस दून कला घरे । कि मुकता-गन जावक में भरे । लिलत कुंदकली श्रनुहारि के । दसन हैं वृषभानु-कुमारि के ॥ सुखद जंत्र कि भाल सुहाग के । लिलत मंत्र किथों श्रनुराग के । श्रुकुटि यों वृषभानु-सुता लसें । जनु श्रनंग-सरासन को हँसें ॥ सुकुर तौ पर-दीपित को धनी । सिस कलंकित, राहु-विथा घनी । श्रपर ना उपमा जग में लहै । तव प्रिया ! सुख के सम को कहै ?

( ५३ ) ब्रह्मदत्त—ये ब्राह्मण थे श्रीर काशीनरेश महाराज उदितनारायण-तिह के छोटे भाई बाबू दीपनारायणिंह के श्राश्रित थे। इन्होने छंवत् १८६० मे 'विद्वद्विलास' श्रीर १८६५ मे 'दीपप्रकास' नामक एक श्रच्छा श्रालकार का श्रथ बनाया। इनकी रचना सरल श्रीर परिमार्जित है। श्राश्रय-दाता की प्रशासा मे यह कवित्त देखिए—

कुसल कलानि में, करनहार कीरति को,
किव कोविदन को कलप-तरुवर है।
सील सनमान बुद्धि विद्या को निधान ब्रह्म,
मितमान हंसन को मानसरवर है॥
दीपनारायन, श्रवनीप को श्रनुज प्यारो,
दीन दुख देखत हरत हरवर है।
गाहक गुनी को, निरवाहक दुनी को नीको,
गनी गज-बकस, गरीबपरवर है॥

( १४ ) पद्माकर भट्ट —रीतिकाल के किवयों में सहृदय-समाज इन्हें बहुत श्रेष्ठ स्थान देता ग्राया है। ऐसा सर्वेष्ठिय किव इस काल के भीतर त्रिहारी को छोड़ दूसरा नहीं हुन्ना। इनकी रचना की रमणीयता ही इस सर्वेष्ठियता का एक मात्र कारण है। रीतिकाल की किवता इनकी ग्रीर प्रतापसाहि की वाणी हारा ग्रापने पूर्ण उत्कर्ष को पहुँचकर फिर हासोन्मुख हुई। ग्रातः जिस प्रकार ये ग्रापनी परंपरा के परमोत्कृष्ट किव हैं उसी प्रकार प्रसिद्ध में श्रितिम भी। देश में जैसा इनका नाम गूँजा वैसा फिर ग्रागे चलकर किसी ग्रीर किव का नहीं।

ये तैलंग ब्राह्मण् थे। इनके पिता मोहनलाल भट्ट का जन्म बॉदे मे हुन्ना

था। ये पूर्ण पंडित श्रौर श्रच्छे कवि भी थे जिसके कारण इनका कई राज-घानियों मे अञ्छा सम्मान हुआ था। ये कुछ दिनों तक नागपुर के महाराज रघुनाथराव ( स्रप्पा साहब ) के यहाँ रहे, फिर पन्ना के महाराज हिंदूपित के गुरु हुए श्रौर कई गाँव प्राप्त किए। वहाँ से ये फिर जयपुर-नरेश महाराजा प्रतापिंह के यहाँ जा रहे जहाँ इन्हें 'कविराज-शिरोमिए' की पदवी श्रौर ग्रन्छी नागीर मिली। उन्हों के पुत्र सुप्रसिद्ध पद्माकरनी हुए। पद्माकरनी का जन्म संवत् १६१० में बॉदे मे हुआ। इन्होने ८० वर्ष की आयु भोगकर श्रंत में कानपुर में गंगातट पर संवत् १८६० में शरीर छोड़ा। ये कई स्थानो पर रहे । सुगरा के नोने ऋर्जुनसिंह ने इन्हें ऋपना मंत्रगुरु बनाया । संवत् १८४९ मे ये गोसाई अनूपिगरि उपनाम हिम्मत बहादुर के यहाँ गए जो बड़े अञ्छे योद्धा थे और पहले बॉदे के नवाब के यहाँ थे, फिर अवध के बादशाह के यहाँ सेना के वड़े श्रिधिकारी हुए थे। इनके नाम पर पद्माकरजी ने "हिम्मत बहादुर-विरदावली" नाम की वीररस की एक बहुत ही फड़कती हुई पुस्तक लिखी। · संवत् १८५६ में ये सितारे के महाराज रघुनाथराव ( प्रसिद्ध राघोबा ) के यहाँ गए ग्रीर एक हाथी, एक लाख रुपया ग्रीर दस गाँव पाए । इसके उपरांत पद्माकरजी जयपुर के महाराज प्रतापिंह के यहाँ पहुँचे श्रौर वहाँ बहुत दिन तक रहे। महाराज प्रतापसिंह के पुत्र महाराज जगतसिंह के समय में भी ये बहुत काल तक जयपुर रहे श्रीर उन्हीं के नाम पर श्रपना प्रसिद्ध ग्रंथ 'जग-द्विनोद' बनाया। ऐसा जान पड़ता है जयपुर में ही इन्होने ऋपना ऋलंकार का ग्रंथ 'पद्माभरण' बनाया जो दोहो में है। ये एक बार उदयपुर के महाराणा भीमसिंह के दरबार मे भी गए थे जहाँ इनका बहुत अञ्छा सम्मान हुआ था। महाराणा साहब की ज्याजा से इन्होंने "गनगौर" के मेले का वर्णन किया था। महाराज जगतसिंह का परलोकवास संवत् १८६० में हुस्रा। स्रतः उसके ष्ट्रानंतर ये व्वालियर के महाराज दौलतराव सेंधिया के दरबार मे गए श्रौर यह क्षवित्त पढा--

> मीनागढ़ बंबई सुमंद मंदराज बंग, बंदर को बंद करि बंदर बसावैगो।

कहे पदमाकर कसिक कासमीर हू को,

पिंजर सों घेरि के किंजर छुड़ावैगो ॥
वाँका नृप दौलत श्रलीजा महाराज कवा,
साजि दल पकिर फिरंगिन दवावैगो ।
दिस्ली दहपिट, पटना हू को भपट करि,
कबहूँक लत्ता कलकत्ता को उड़ावैगो ॥

सेधिया के दरबार में भी इनका ग्रन्छा मान हुन्ना। कहते हैं कि वहाँ सरदार कदाजी के अनुरोध से इन्होंने हितोपदेश का भाषानुवाद किया था। ग्वालियर से ये वूँदी गए ग्रीर वहाँ से फिर ग्रपने घर वाँ दे मे ग्रा रहे। ग्रायु के पिछले दिनों में ये रोगग्रस्त रहा करते थे। उसी समय इन्होंने "प्रवोध-पन्नासा" नामक विराग ग्रीर भक्तिरस से पूर्ण ग्रंथ वनाया। ग्रान्तिम समय निकट जान पद्माकर जी गगातट के विचार से कानपुर चले ग्राए श्रीर वहीं ग्रपने जीवन के शेष सात वर्ष पूरे किए। ग्रपनी प्रसिद्ध 'गंगालहरी' इन्होंने इसी समय के वीच बनाई थी।

'राम-रसायन' नामक वाल्मीकि-रामायण का आधार लेकर लिखा हुआ एक चरित काव्य भी इनका दोहे-चौपाइयो में है पर उसमे इन्हे काव्य संबधिनी सफलता नहीं हुई है। संभव है वह इनका न हो।

मितरामजी के 'रसराज' के समान पद्माकरजी का 'जगिंद्रनोद' भी काव्य रिसको श्रीर श्रम्यासियो दोनों का कठहार रहा है। वास्तंव मे यह श्रंगाररस का सार-ग्रंथ सा प्रतीत होता है। इनकी मधुर कल्पना ऐसी स्वामाविक श्रीर हाव-भावपूर्ण मूर्तिविधान करती है कि पाठक मानो प्रत्यक्त श्रमुभूति मे मझ हो जाता है। ऐसा सजीव मूर्त्ति विधान करनेवाली कल्पना बिहारी को छोड़ श्रीर किसी किन मे नहीं पाई जाती। ऐसी कल्पना के बिना मानुकता कुछ नहीं कर सकती, या तो वह भीतर ही भीतर लीन हो जाती है श्रथवा श्रसमर्थ पदावली के बीच व्यर्थ फड़फ़ड़ाया करती है। कल्पना श्रीर वाणी के साथ जिस मानुकता का सयोग होता है वही उत्कृष्ट काव्य के रूप में विकसित हो सकती है। माषा की सब प्रकार की शिक्तियों पर इन किन का श्रिषकार दिखाई

पड़ता है। कहीं तो इनकी भाषा स्निग्ध, मधुर पटात्रली द्वारा एक सजीव भाव-भरी प्रेम-मूर्ति खड़ी करती है, कहों भाव या रस की धारा बहाती है, कहीं अनुप्रासो की मिलित मंकार उत्पन्न करती है, कही धीरदर्प से चुन्ध वाहिनी के समान अकड़ती और कड़कती हुई चलती है और कहीं प्रशांत सरोवर के समान स्थिर और गंभीर होकर मनुष्यजीवन की विश्रांति की छाया दिखाती है। सारांश यह कि इनकी भाषा मे वह अनेकरूपता है जो एक बड़े किव मे होनी चाहिए। भाषा की ऐसी अनेकरूपता गोस्वामी तुलसीदास्त्रजी मे दिखाई पड़ती है।

श्रनुप्रास की प्रवृत्ति तो हिंदी के प्रायः सब किवयों में श्रावर्यकता से श्रिष्ठिक रही है। पद्माकरकी भी उसके प्रभाव से नहीं बचे हैं। पर थोड़ा ध्यान देने पर यह प्रवृत्ति इनमें श्रकिचकर सीमा तक कुछ विशेष प्रकार के पद्मों में ही मिलेगी जिसमें ये जान बूक्तकर शब्द-चमत्कार प्रकट करना चाहते थे। श्रनुप्रास की दीर्घ श्रंखला श्रिष्ठकतर इनके वर्णनात्मक (Descriptive) पद्मों में पाई जाती है। जहाँ मधुर कल्पना के बीच सुंदर कोमल भाव-तरंग का स्पंदन है वहाँ की भाषा बहुत ही चलती, स्वाभाविक श्रीर साफ सुथरी है— वहाँ श्रनुप्रास भी है तो बहुत संयम रूप मे। भाव-मूर्ति विधायिनी कल्पना का क्या कहना है? ये ऊहा के बल पर कारोगरी के मजमून बॉधने के प्रयासी किव न थे, हृदय की सची स्वाभाविक प्रेरणा इनमे थी। लाच्चिणक शब्दों के प्रयोग द्वारा कहीं कहीं ये मन की श्रव्यक्त भावना को ऐसा मूर्तिदान कर देते हैं कि सुननेवाजों का हृदय श्राप से श्राप हामी भरता है। यह लाच्चिणकता भी इनकी एक बड़ी मारी विशेषता है।

पद्माकरजी की कविता के कुछ नमूने नीचे दिए जाते हैं—

फागु की भीर, श्रभीरिन में गहि गोविंदै छै गई भीतर गोरी। भाई करी मन की पदमाकर, ऊपर नाई श्रवीर की मोरी।। छीनि पितंबर कम्मर तें सु विदा दई मीड़ि कपोलन रोरी। नैन नचाय कही मुसुकाय, "लला फिर श्राइयो खेलन होरी"।। श्राई संग श्रालिन के ननद पठाई नीठि,
सोहत सोहाई सीस ईंड्री सुपट की।
कहै पदमाकर गॅमीर जमुना के तीर,
लागी घट भरन नवेली नेह श्रटकी॥
ताही समय मोहन जो वाँसुरी वजाई, तामें
मधुर मलार गाई श्रोर बंसीबट की।
तान लागे लटकी, रही न सुधि घूँघट की,
घर की, न घाट की, न बाट की, न घट की॥

गोकुल के, कुल् के, गली के गोप गाँवन के

जो लिंग कछू को कछू भारत भने नहीं ।
कहें पदमाकर परोस पिछ्वारन के

द्वारन के दौरे गुन श्रीगुन गने नहीं ॥
तो लों चिल चातुर सहेली ! याही कोद कहूँ

नीके के निहारें ताहि, भरत मने नहीं ।
हों तो श्यामरंग में चोराइ चित चोराचोरी

बोरत तो घोरयो, पै निचोरत बनै नहीं ॥

श्रारस सों श्रारत, सँभारत न सीस-पट,
गजब गुजारित गरीबन की घार पर।
कहै पदमाकर सुरा सों सरसार, तैसे
बिश्वरि विराजें बार हीरन के हार पर॥
छाजत छंबीले छिति छहरि छरा के छोर,
भोर उठि श्राई केलि-मंदिर के द्वार पर।
एक पग भीतर श्री एक देहरी पै धरे,
एक कर कंज, एक कर है किवार पर॥

मोहिं लिख सोवत विथोरिगो सुबैनी बनी,
तोरिगो हिए को हार, छोरिगो सुगैया को ।
कहै पदमाकर त्यों घोरिगो घनेरो दुख,
बोरिगो बिसासी त्राज लाज ही की नैया को ॥
श्रहित अनैसो ऐसो कौन उपहास ? यातें
सोचन खरी मैं परी जोवति जुन्हैया को ।
बूभिहैं चवैया तब कहीं कहा, दैया !
इत पारिगो को, मैया ! मेरी सेज पै कन्हैया को?

एहो नंदलाल ! ऐसी न्याकुल परी है बाल,
हाल ही चली तो चली, जोरे ज़िर जायगी।
कहै पदमाकर नहीं तों ये सकोरे लगे
श्रीरे लों श्रचाका बिजु घोरे घुरि जायगी।
सीरे उपचारन घनेरे घनसारन सों
देखत ही देखी दामिनी लों दुरि जायगी।
तौही लिंग चैन जो लो चेतिहै न चंदमुखी;
चेतैगी कहूँ तो चाँदनी में चुरि जायगी।

चालो सुनि चंदमुखी चित में सुचैन करि,
तित बन बागन घनेरे श्रिल घूमि रहे।
कहै पदमाकर मयूर मंज नाचत हैं,
चाय सों चकोरनी चकोर चूमि चूमि रहे॥
कदम, श्राम, श्राम, श्राम, श्रसोक-थोक,
बति समेत लोने लोने लगि भूमि रहे।
फूलि रहे, फिलि रहे, फुकि रहे, सूमि रहे।

तीखे तेगवाही जे सिलाही चढें घोड़न पे,

स्याही चढें श्रमित श्रिरंदन की ऐल पे।

कहे पदमाकर निसान चढें हाथिन पे,

धूरि धार चढें पाकसासन के सेल पे॥

साजि चतुरंग चमू जंग जीतिबे के हेतु

हिम्मत बहादुरं चढत फर फैल पे।

लाली चढें मुख पे, बहाली चढें वाहन पे,

काली चढें सिंह पे, कपाली चढें वेल पे॥

ए व्रजचंद गोबिंद गोपाल ! सुन्यो क्यों न एते कलाम किए में। त्यों पदमाकर श्रानेंद के नद हो, नेंदनंदन ! जानि लिए में॥ माखन चोरी के खोरिन ह्वे चले भाजि कछु भय मानि जिए में। दूरि न दौरि दुरथों जो चहों तो दुरों किन मेरे अँधेरे हिए में?

( ४५ ) ग्वाल कि — ये मथुरा के रहनेवाले बंदीजन सेवाराम के पुत्र थे। ये जजभाषा के अञ्छे कि हुए है। इनका किवताकाल संवत् १८७६ से संवत् १६१८ तक है। अपना पहला ग्रंथ 'यमुना-जहरी' इन्होंने संवत् १८७६ मे और अतिम ग्रंथ 'मक्तभावन' संवत् १६१६ मे बनाया। रीतिग्रथ इन्होंने चार लिखे हैं — 'रिसकानद' ( अलकार ), 'रसरग' ( संवत् १६०४ ), कृष्णज् को नख-शिख ( संवत् १८८४ ) और 'दूषण-दर्पण्' ( संवत् १८६१ )। इनके अतिरिक्त इनके दो ग्रंथ और मिले हैं — हम्मीर हठ ( संवत् १८८१ ) और गोपी पचीसी।

श्रीर भी दो ग्रंथ इनके लिखे कहे जाते है---'राघा-माघव-मिलन' श्रीर 'राघा श्रष्टक' । 'कविद्धदय विनोद' इनकी बहुत सी कविताश्रों का संग्रह है।

रीतिकाल की सनक इनमें इतनी श्रिधक थी कि इन्हें 'यमुना-लहरी' नामक देवस्तुति में भी नवरस श्रीर पट्ऋतु सुक्ताई पड़े है। भाषा इनकी चलती श्रीर व्यवस्थित है। वाग्वदग्धता भी इनमें श्रन्छी है। षट्ऋतुश्रों का वर्णन इन्होंने विस्तृत किया है, पर वही श्रंगारी उद्दीपन के ढंग का। इनके कवित्त

लोगों के मुँह से अधिक सुने जाते हैं जिनमे बहुत से भोग-विलास के अभीरी सामान भी गिनाए गए हैं। गाल किन ने देशाटन अञ्छा किया था और इन्हें भिन्न भिन्न प्रान्तों की बोलियों का अञ्छा ज्ञान हो गया था। इन्होंने ठेठ पूर्वी हिंदी, गुजराती और पंजाबी भाषा में भी कुछ किन सनैये लिखे हैं। फारसी अरबी शब्दों का इन्होंने बहुत प्रयोग किया है। सारांश यह कि ये एक विदग्ध और कुशल किन थे पर कुछ फक्कड़पन लिए हुए। इनकी बहुत सी किता बाजारी है। थोड़े से उदाहरण नीचे दिए जाते हैं—

श्रीषम की गजब धुकी है धूप धाम धाम,

गरमी झुकी है जाम जाम श्रति तापिनी ।
भीजे खस-बीजन भलेहू ना सुखात स्वेद,

गात ना सुहात, बात दावा सी डरापिनी ॥
ग्वाल किव कहै कोरे छुंभन तें कूपन तें,

ले ले जलधार बार बार मुख थापिनी ।
जब पियो तब पियो, श्रब पियो फेरि श्रब,

पीबत हूँ पीबत मिटै न प्यास पापिनी ॥

मोर्न के सोरन' की नेकों न मरोर रही,

घोर हू रही न घन घने या फरद की ।
अंबर अमल, सर सरिता विमल भल,

पंक को न अंक श्रो न उड़न गरद की ॥
ग्वाल किव चित्त में चकोरन के चैन भए,

पंथिन की दूर भई दूपन दरद की ।
जल पर, थल पर, महल, श्रचल पर,

चाँदी सी चमिक रही चाँदनी सरद की ॥

जाकी खुबख्बी खूब खूबन की खूबी यहाँ, ताकी खुबख्बी खूबख्बी नभ गाहना।

जाकी बदजाती, बदजाती यहाँ चारन में,
ताकी बदजाती बदजाती हाँ उराहना ॥
ग्वाल किव वे ही परिसद्ध सिद्ध जो हैं-जग,
वे ही परिसद्ध ताकी यहाँ हाँ सराहना ।
जाकी यहाँ चाहना है ताकी वहाँ चाहना है,
जाकी यहाँ चाह ना है ताकी वहाँ चाह ना ॥

दिया है खुदा ने खूब खुसी करो ग्वाल किव,
खाव पियो, देव लेव, यही रह जाना है ॥
राजा राव उमराव केते बादसाह भए,
कहाँ ते कहाँ को गए, लग्यो न ठिकाना है ॥
ऐसी जिंदगानी के भरोसे पै गुमान ऐसे !
देस देस घूमि घूमि मन बहलाना है ।
श्राए परवाना पर चले ना बहाता, यहाँ,
नेकी कर जाना, फेर श्राना है न जाना है ॥

(४६) प्रतापसाहि—ये रतनेस बंदीजन के पुत्र थे श्रौर चरखारी (बंदेलखंड) के महाराज विक्रमसाहि के यहाँ रहते थे। इन्होंने संवत् १८८२ में "व्यंग्यार्थ-कीमुदी" श्रौर संवत् १८८६ में "काव्य विलास" की रचना की। इन दोनों परम प्रसिद्ध प्रंथो के श्रितिरिक्त निम्नलिखित् पुस्तकें इनकी बनाई हुई श्रौर हैं—

जयसिंहप्रकाश (सं० १८५२), शृंगारी-मंजरी (सं० १८८६), शृंगार-शिरोमिश्य (सं० १८६४), श्रलंकार-चिंतामिश्य (सं० १८६४), काव्य-विनोद (१८६६), रसराज की टीका (सं० १८६६), रत्नचंद्रिका (सतसई की टीका, सं० १८६६), जुगल नखशिख (सीताराम का नखशिख वर्णन), बलभद्र नखशिख की टीका।

इस सूची के त्रानुसार इनका कविता-काल सं० १८०० ते १६०० तक ठहरता है। पुस्तकों के नाम से ही इनकी साहित्य-मर्भज्ञता त्रीर पांडित्य का

अनुमान हो सकता है। आचार्यंत्व मे इनका नाम मितराम, श्रीपित श्रीर दास के साथ श्राता है श्रीर एक 'दृष्टि से इन्होंने उनके चलाए हुए कार्य्य को पूर्णता को पहुँचाया था। लच्चणा व्यंजना का उदाहरणों द्वारा बिस्तृत निरूपण पूर्ववर्ती तीनो किवयों ने नहीं किया था। इन्होंने व्यंजना के उदाहरणों की एक श्रलग पुस्तक ही 'व्यंग्यार्थ-कौमुदी'' के नाम से रची। इसमें किवत्त, दोहे, सवैये मिलाकर १३० पद्य है जो सब व्यंजना या ध्विन के उदाहरण हैं। साहित्यमर्मज्ञ तो बिना कहे ही समक्त सकते हैं कि ये उदाहरण श्रीषकतर वस्तु-व्यंजना के ही होंगे। वस्तु-व्यंजना को बहुत दूर घसीटने पर बड़े चक्करदार ऊहाणोह का सहारा लेना पड़ना है श्रीर व्यंग्यार्थ तक पहुँच केवल साहित्यिक रुद्धि के अभ्यास पर श्रवलंबित रहती है। नायिकाश्रो के मेदो, रसादि के सब श्रंगों तथा भिन्न भिन्न बंधे उपमानों का श्रभ्यास न रखने-वाले के लिये ऐसे पद्य पहेली ही समिक्तए। उदाहरण के लिये 'व्यंग्यार्थ-कौमुदी' का यह सवैया लीजिए—

सीख सिखाई न मानित है, बर ही बस संग सखीन के श्रावे। खेलत खेल नए जल में, बिना काम वृथा कत जाम बितावे।। छोड़ि के साथ सहेलिन को, रहि के कहि कौन सवादिह पावे। कौन परी यह बानि, श्ररी! नित नीरभरी गगरी ढरकावे।।

सहत्यों की सामान्य दृष्टि में तो वयः संधि की मधुर कीड़ा-वृत्तिका यह एक परम मनोहर दृश्य है। पर फन में उस्ताद लोगों की आँखें एक और ही ओर पहुँचती हैं। वे इसमें से यह व्यंग्यार्थ निकालते हैं—घड़े के पानी में अपने नेत्रों का प्रतिविद्य देख उसे मछिलियों का भ्रम होता हैं। इस प्रकार का भ्रम एक अलंकार है। अतः भ्रम या भ्रांति अलंकार यहाँ व्यंग्य हुआ। और चिलए। 'भ्रम' अलंकार में 'साद्दर्य' व्यंग्य रहा करता है अतः अब इस व्यंग्यार्थ पर पहुँचे कि 'नेत्र मीन के समान हैं'। अब अलंकार का पीछा छोड़िए; नायिकामेद की तरफ आइए। वैसा भ्रम जैसा ऊतर कहा गया है 'अज्ञातयोवना' को हुआ करता है। अतः ऊपर का सबैया अज्ञात-योवना का उदाहरण हुआ। यह इतनी बड़ी अर्थ-यात्रा रुदि के सहारे हुई है। इब

तक यह न ज्ञात हो कि किव परंपरामें ऋॉख की उपमां मछली से दिया करते हैं, तब तक यह सब ऋर्थ स्फुट नहीं हो सकता ।

प्रतापसाहिजी का यह कौशल ऋपूर्व है कि उन्होंने एक रसग्रंथ के ऋनुरूप नायिकामेंद के क्रम से सब पदा रखे है जिससे उनके ग्रंथ को जी चाहे तो नायिकामेद का एक ऋत्यंत सरस ऋौर मधुर ग्रंथ भी कह सकते हैं। यदि हम **ब्राचार्य्यल ब्रौर कविल दोनों के एक ब्रन्टे संयोग की दृष्टि से विचार करते है** नो मितराम, श्रीपित श्रीर दास से ये कुछ बीस ही ठहरते हैं। इधर भाषा की स्निग्ध सुख-सरल गति, कल्पना की मूर्तिमत्ता श्रीर दृदय की द्रवणशीलता मतिराम, श्रीपति श्रौर वेनी प्रवीन के मेल मे जाती है तो उध्र श्राचार्य्यत्व इन तीनों से भी श्रीर दास से भी कुछ श्रागे दिखाई पड़ता है। इनकी प्रखर प्रतिभा ने मानो पद्माकर के साथ साथ रीतिवद्ध काव्यकला को पूर्णता पर पहुँचा-कर छोड़ दिया। पद्माकर की श्रनुप्रास-योजना कभी कभी रुचिकर सीमा के बाहर जा पड़ी है, पर भावुक ऋौर प्रवीरण की वासी में यह दोष कहीं नहीं ऋाने पाया है। इनकी माषा में बड़ा भारी गुण यह है कि वह वरावर एक समान चलती है-उसमे न कर्री कृत्रिम त्राडबरका त्राडंगा है, न गति का शैथिल्य श्रौर न शब्दो की तोड़-मरोड़ । हिन्दी के मुक्तक कवियो में समस्यापूर्ति की पद्धति पर रचना करने के कारण एक अत्यंत प्रत्यच् दोष देखने मे आता है। उनके श्रंतिम चरण की भाषा तो बहुत ही गॅठी हुई, व्यवस्थित श्रीर मार्मिक होती है पर शेष तीनो चरणों में यह बात बहुत ही कम पाई जाती है। बहुत से ख़लो पर -तो प्रथम तीन चरणों की वाक्यरचना जिल्कुल ग्राव्यवस्थित और बहुत सी पद-योजना निरर्थक होती है। पर 'प्रताप' की भाषा एकरस चलती है। इन सब बातों के विचार से हम प्रतापजी को पद्माकरजी के समकत्त् ही बहुत बड़ा -कवि मानते हैं।

प्रतापनी की कुछ रचनाएँ यहाँ उद्धृत की नाती हैं—

चंचलता श्रपनी तिज के रस ही रस, सों रस सुंदर पीजियो। कोऊ कितेक कहै तुमसों तिनकी कही बातन को न पतीजियो॥ चोज चवाइन के सुनियो न, यही इक मेरी कही नित कीजियो। मंजुल मंजरी पैहो, मलिंद ! बिचारि के भार सँभारि के दीजियो।

तड़पै तड़िता चहुँ श्रोरन तें, छिति छाई समीरन की लहरें। मदमाते महा गिरिश्टंगन पै गन मंजु मयूरन के कहरें॥ इनकी करनी बरनी न परे, मगरूर गुमानन सों गहरें। घन ये नम मंडल में छहरें, घहरें कहुं जाय, कहूं ठहरें॥

कानि करें गुरुलोगन की, न सखीन की सीखन ही मन लावति। एँड़ भरी श्रॅंगराति खरी, कत घूँघट में नए नैन नचावति॥ मंजन के हंग श्रंजन श्रॉजति, श्रंग श्रनंग-उमंग बढावति। कौन सुभाव री तेरो परयो, खिन श्रॉंगन में, खिन पौरि में श्रावति॥

कहा जानि, मन में मनोरथ बिचारि कौन,
चेति कौन काज, कौन हेतु उठि श्राई प्रात।
कहे परताप छिन डोलिबो पगन कहूँ,
अंतर को खोलिबो न बोलिबो हमें सुहात।।
ननद जिठानी सतरानी, श्रमखानि श्रिति,
रिस कै रिसानी, सो न हमें कछू जानी जात।
चाहो पज बेठी रही, चाही उठि जाव तौ न,
हमको हमारी परी, बूमे को तिहारी बात?

चंचल चपजा चारु चमकत चारो श्रोर,

ग्रूमि भूमि धुरवा धरिन परसत है।
सीतल समीर लगे दुखद वियोगिन्ह,
सँयोगिन्ह समाज सुखसाज सरसत है॥
कहे परताप श्रित निविड श्रँधेरी माँह,

मारग चलत नाहिं नेकु दरसत है।

द्धमिं मलानि चहुँ कोद तें उमिं श्राजः भाराधर धारन श्रपार वरसत है।।

महाराज रामराज रावरो सजत दल
होत मुख श्रमल श्रनंदित महेस के ।
सेवत दरीन केते गव्बर गनीम रहें,
पन्नग पताल त्योंही डरन खगेस के ॥
कहै परताप धरा धँसत त्रसत,
कसमसत कमठ-पीठि कठिन कलेस के ।
कहरत कोल, हहरत हैं दिगीस दस,
लहरत सिंधु, थहरत फन सेस के ॥

(५७) रसिक गोविंद्—ये निंग्नर्क संप्रदाय के एक महात्मा हरिन्यास की गद्दी के शिष्य थे और वृन्दाबन में रहते थे। हरिन्यास्त्रजी की शिष्यपरंपरा में सर्वेश्वरशरण देवजी बड़े भारी भक्त हुए हैं। रसिकगोविंदजी उन्हीं के शिष्य थे। ये जयपुर (राजपूताना) के रहनेवाले और नटाणी जाति के थे। इनके पिता का नाम शालिग्राम, मांता का गुमाना, चाचा का मोतीराम और बड़े भाई का चालमुकुंद था। इनका कविता काल संवत् १८५० से १८६० तक अर्थात् विकम की उन्नीसवीं शताब्दी के मध्य से लेकर अंत तक स्थिर होता है। अब तक इनके ह ग्रंथों का पता चला है—

(१) रामायण सूचिनका—३३ दोहों में श्राच्चर-क्रम से रामायण की कथा संचेप मे कही गई है। यह सं०१८५८ के पहले की रचना है। इसके ढंग का पता इन दोहों से लग सकता है—

चिकत भूप वानी सुनत गुरु विसष्ठ समुक्ताय । दिए पुत्र तब, ताड़का मग में मारी जाय ॥ छाँड़त सर मारिच उड़यो, पुनि प्रभु हत्यो सुवाह । मुनि मख पूरन, सुमन सुर वरसत श्रिधिक उछाह ॥ (२) रिषक गोविदानंदघन—यह सात आठ सो पृष्ठो का बड़ा भारी रीतिश्रंथ है जिसमे रस, नायक-नायिकाभेद, अलंकार, गुण-दोष आदि का विस्तृत वर्णन है। इसे इनका प्रधान श्रंथ समक्तना चाहिए। इसका निर्माणकाल वसंत पंचमी संवत् १८५० है। यह चार प्रबंधों में विभक्त है। इसमें बड़ी भारी विशेषता यह है कि छन्नण गद्य में हैं और रसो अलंकारों आदि के स्वरूप गद्य में समक्ताने का प्रयत्न किया गया है। संस्कृत के बड़े बड़े आचार्यों के मतों का उल्लेख मी स्थान स्थान पर है। जैसे, रस का निरूपण इस प्रकार है—

"श्रन्य-ज्ञान-रंहित जो श्रानंद सो रस । प्रश्न-ंश्रन्य-ज्ञान-रहित-श्रानंद तो निद्रा हू है। उत्तर—निद्रा जड़ है, यह चेतन। भरत श्राचार्य स्त्रकर्ता को मत—विभाव, श्रनुभाव, संचारी, भाव के जोग ते रस की सिद्धि। श्रथ काव्यप्रकाश, को मत—कारण कारज सहायक हैं जे लोक मे इनहीं को नाट्य मे, काव्य मे, विभाव संज्ञा है। श्रथ टीकाकर्त्ता को मत तथा साहित्यदर्पण को मत—ंसच, विशुद्ध, श्रखंड, स्वप्रकाश, श्रानंद, चित्, श्रन्य ज्ञान निर्हं संग, ब्रह्मास्वाद सहोदर रस"।

इसके आगे अभिनवगुप्ताचार्यं का मत कुछ विस्तार से दिया है। सारांश यह कि यह ग्रंथ आचार्यं कती हिए से लिखा गया है और इसमें संदेह नहीं कि और प्रथों की अपेना इसमें विवेचन भी अधिक है और छूटी हुई वातों का समावेश भी। दोषों का वर्णन, जो हिदी के लच्चण ग्रंथों में बहुत कम पाया जाता है, इन्होंने का अप्रकाश के अनुसार विस्तार से किया है। रसो, अलंकारों आदि के उदाहरण कुछ तो अपने हैं, पर बहुत से दूसरे कियों के। उदाहरणों के चुनने में इन्होंने बड़ी सहृदयता का परिचय दिया है। संस्कृत के उदाहरणों के अनुवाद भी बहुत सुदर करके रखे है। साहित्यदर्पण के मुग्धा के उदाहरण ( दत्ते सालसमंथरं...इत्यादि ) को देखिए। हिदी में ये किस सुंदरता से लाए हैं—

श्रालस सों मंद मंद धरा पे धरित पाय, भीतर तें बाहिर न श्रावे चित चाय के । रोकित दगनि छिनछिन प्रति लाज साज, बहुत हँसी की दीनी बानि विसराय के ॥ बोलित बचन मृदु मधुर बनाय, उर ग्रंतर के भाव की गॅभीरता जनाय कै। बात सखी सुंदर गोविंद की कहात तिन्हें सुंदरि बिलोके वंक मृकुटी नचाय कै।।

- (३) लिछिमन चिद्रिका—'रिक्षकगोविदानंदघन' में श्राए लिच्छो का सिच्छित सग्रह जो संवत् १८८६ में लिछिमन कान्यकुब्ज के श्रनुरोध से कवि ने किया था।
- (४) अष्टदेशभाषा—इसमें बज, खड़ी बोली, पंजाबी, पूरवी आदि आठ बोलियो में राधा-कृष्ण की शृगारलीला कही गई है।
  - (५) विगल।
  - (६) समय प्रबंध राधाकृष्ण की ऋतुचर्या ५५ पद्यों में विशित है।
- (७) कलिजुग रासो—इंसमें १६ किवित्तों में कलिकाल की बुराइयों का वर्णन है। प्रत्येक किवत्त के अन्त में "कीजिए सहाय जू कृगल श्रीगोविंदराय, किंठन कराल किलकाल चिल आयों है" यह पद आता है। निर्माणकाल संवत् १८६५ है।
- (८) रिक गोविंद—चृद्रालोक या भाषाभूषण के ढग की अलंकार की एक छोटी पुस्तक जिसमे लच्चण और उदाहरण एक ही दोहे मे है। रचना-काल सं० १८६० है।
- (६) युगलरस माधुरी —रोला छंद मे राघाकृष्णविहार श्रौर चृंदावन का बहुत ही सरस श्रौर मधुर भाषा में वर्णन है जिससे इनकी सहृदयता श्रौर निषुणता पूरी पूरी टपकती है। कुछ पिक्तयाँ दी जाती है—

मुकलित पल्लव फूल सुगंध परागिह भारत । जुग मुख निरित्त विपिन जनु राई लोन उतारत ॥ फूल फलन के भार डार झुकि यो छिबि छाजै । मनु पसारि दइ सुजा देन फॉल पथिकन काजै ॥ मधु सकरंद पराग-लुव्यं श्रलि मुद्धित मत्त मन । विरद पढ़त ऋतुराज नृपत के मनु बंदीजन ॥

## मकरण ३

## रीतिकाल के अन्य कवि

रीतिकाल के प्रतिनिधि कवियों का, जिन्होंने लच्च एप्रंथ के रूप में रचनाएँ की हैं, संत्तेप मे वर्णन हो चुका है। अब यहाँपर इस काल के भीतर होनेवाले उन कवियों का उल्लेखं होगा जिन्होंने रीति-ग्रंथ न लिखकर दूसरे प्रकार की पुस्तके लिखी हैं। ऐसे कवियों में कुछ ने तो प्रबंध-काव्य लिखे है, कुछ ने नीति या भक्ति-ज्ञान संबंधी पद्य ग्रौर कुछ् ने शृंगार रस की फुटकुलं कविताएँ लिखी हैं। ये पिछले वर्ग के किव प्रतिनिधि किवयो से केवल इस बात मे मिन्न हैं कि इन्होने कम से रसो, भावो, नायिकाश्रो श्रीर श्रालंकारो के लच्चण कहकर उनके स्रांतर्गत स्रपने पद्यो को नहीं रखा है। स्रिधकांश मे ये भी शृंगारी किव हैं श्रीर इन्होने भी श्रंगार रस के फ़रकल पद्म कहे हैं। रचना शैली मे किसी प्रकार का भेद नहीं है। ऐसे कवियों में घनानंद सर्वश्रेष्ठ हुए हैं। इस प्रकार के ब्रान्छे कवियों की रचनाब्री मे प्रायः मार्मिक ब्रौर मनोहर पद्यो की संख्या कुछ श्रधिक पाई जाती है। बात यह है कि इन्हें कोई बन्धन नहीं था। जिस भाव की कविता जिस समय सूफी ये लिख गए। रीतिबद्ध ग्रंथ जो लिखने वैठते नथे उन्हें प्रत्येक स्त्रलंकार या नायिका को उदाहृत करने के लिये पद्य लिखना त्रावश्यक था जिनमे सब प्रसंग उनकी स्वामाविक रुचि या प्रच्चेति के त्रानुकूल नहीं हो सकते थे। रसखान, घनानंद, ग्रालम, ठाकुर ग्रांदि जितने प्रेमोन्मत्त कवि हुए है उनमे किसी ने लत्त्त्र्यवद्भ रचना नहीं की है।

प्रबंध-काव्य कीः उन्नति इस काल में कुछ विशेष न हो पाई। लिखे तो ग्रानेक कथा-प्रबंध गए पर उनमें से दो ही चार में कविल का यथेष्ट ग्राकर्षण पाया जाता है। सबलिंह का महाभारत, छत्रसिंह की विजयमुक्तावली, गुरु गोविदसिंह जी का चंडी चरित्र, लाल कि का छत्रप्रकाश, जोधरान का हम्मीर रासो, गुमान मिश्र का नैषधचरित, सर्यूराम का जैमिनि पुराण, सदन का मुजानचरित्र, देवीदत्त की वैतालपचीसी, हरनारायण की माधवानल कामकंदला,

वज्ञांसीदास का व्रज्ञविलास, गोंकुलनाथ ग्रादि का महामारत, मधुस्द्रनदास का रामाश्वमेंघ, कृष्णदास की भाषा भागवत, नवलसिंहकृत भाषा सतशती, ग्राल्हारामायण, ग्राल्हाभारत, मूलढोला तथा चंद्रशेखर का हम्मीरहठ, श्रीधर का जंगनामा, पद्माकर का रामरसायन, ये इस वाल के मुख्य कथात्मक काव्य हैं। इनमे चद्रशेखर के हम्मीरहठ, लाल कवि के छत्रप्रकाश, जोधराज के हम्मीररासो, सदन के मुजानचरित्र ग्रीर गोंकुलनाथ ग्रादि के महामारत में ही काव्योपयुक्त रसात्मकता भिन्न भिन्न परिमाण में पाई जाती है। 'हम्मीररासो' की रचना बहुत प्रशस्त है। 'रामाश्वमेध' की रचना भी साहित्यक है। 'ज्ञज्ञिलास' में काव्य के गुण ग्रल्प हैं पर उसका थोड़ा बहुत प्रचार कम पढ़े लिखे कृष्णभक्तों मे है।

कथात्मकप्रविशे से मिन्न एक ग्रीर प्रकार की रचना भी बहुत देखने में ग्राती है जिसे हम वर्णनात्मक प्रबंध कह सकते है। दानलीला, मानलीला, जलविहार, वनविहार, मृगया, झूला, होली-वर्णन, जन्मोत्सव-वर्णन, मगलवर्णन, रामकलेवा, हत्यादि इसी प्रकार की रचनाएँ है। बड़े बड़े प्रबंधकाव्यों के भीतर इस प्रकार के वर्णनात्मक प्रसंग रहा करते हैं। काव्य पद्धित मे जैसे शृंगाररस से 'नखशिख', 'षट्ऋतु' ग्रादि लेकर स्वतत्र पुस्तके बनने लगी वैसे ही कथात्मक महाकाव्यों के ग्राग भी निकाल कर ग्रलग पुस्तकें लिखी गई। इनमें बड़े विस्तार के साथ वस्तुवर्णन चलता है। कभी कभी तो इतने विस्तार के साथ कि परिमार्जित साहित्यक विच के सर्वथा विषद्ध हो जाता है। जहाँ कविजी ग्रपने वस्तुः परिचय का मंडार खोलते हैं—जैसे, बरात का वर्णन है तो घोड़े की सैकड़ो जातियों के नाम, वस्त्रों का प्रसंग ग्राया तो पचीसो प्रकार के कपड़ों के नाम ग्रीर-भोजन की बात ग्राई तो सैकड़ो मिठाइयो, पकवानो ग्रीर मेवों के नाम—वहाँ तो ग्रच्छे ग्रच्छे ग्रच्छे धीरो का धैर्य छूट जाता है।

चौथा वर्ग नीति के फुटकल पद्य कहनेत्रालों का है। इनकों हम 'कवि' कहना ठीक नहीं समझते। इनके तथ्य-कथन के ढंग में कभी कभी वाग्वैदग्ध्य रहता है पर केवल वाग्वैदग्ध्य के द्वारों काव्य की सृष्टि नहीं हो सकती। यह ठीक है कि कहीं ऐसे पद्य भी नीति की पुस्तकों में ब्रों जाते हैं जिनमें कुछ .

मामिकता, होती है, जो हृदय की अनुभूति में भी संबंध रखते हैं, पर उनकी संख्या बहुत ही अल्म होती है। अतः ऐसी रचना करनेवालों को हम 'किव' न कहकर 'स्किकार' कहेंगे। रीतिकाल के भीतर चृंद, गिरिधा, घाघ और बैताल अच्छे स्किकार हुए है।

पाँचवाँ वर्ग जानोपदेशको का है जो ब्रह्मज्ञान ग्रीर वैराग्य की बातों को पद्म में कहते हैं। ये कभी कभी समक्ताने के लिये उपमा रूपक ग्रादि का प्रयोग कर देते हैं, पर समक्ताने के लिये ही करते हैं, रसात्मक प्रभाव उत्पन्न करने के लिये नहीं। इनका उद्देश्य श्रिषकतर बोधवृत्ति जाग्रत करने का रहता है, मनो-विकार उत्पन्न करने का नहीं। ऐसे ग्रंथकारों को हम केवल 'पद्मकार' कहेंगे। हाँ, इनमें जो भावुक श्रीर प्रतिभा-सपन्न है, जो श्रन्योक्तियों श्रादि का सहारा लेकर भगवत्प्रेम, संसार के प्रति विगक्ति, करुणा श्रादि उत्पन्न करने में समर्थ हुए हैं वे श्रवश्य ही किव क्या, उच्चकोटि के किन, कहे जा सकते हैं।

• छठा वर्ग कुछ भक्त कवियों का है जिन्होंने भक्ति श्रौर प्रेमपूर्ण विनय के पद श्रादि पुराने भक्तों के ढग पर गाए हैं।

इनके अतिरिक्त आश्रयदाताओं की प्रशंसा मे वीररस की फुटकल किवताएँ भी बराबर बनती रहीं, जिनमे युद्ध गरता और दानवीरता दोनों की बड़ी अस्युक्ति-पूर्ण प्रशंसा भरी रहती थी। ऐसी किवताएँ थोड़ी बहुत तो रसमंथों के आदि में मिलती हैं, कुछ अलंकार गंथों के उदाहरण रूप (जैसे, शिवराजभूषण) और कुछ अलंग पुस्तकाकार जैसे "शिवा बावनी", "छत्रसाल-दशक", "हिम्मत-बहादुर विरुदावली" इत्यादि। ऐसी पुस्तकों में सर्विषय और प्रसिद्ध वे ही हो सकी हैं जो या तो देवकाव्य के रूप में हुई है अथवा जिनके नायक कोई देश-प्रसिद्ध वीर या जनता के श्रद्धाभाजन रहे हैं—जैसे, शिवाजी, छत्रसाल, महाराज प्रताप आदि। जो पुस्तके यो ही खुरामद के लिये, आश्रित किवयों की रुद्धि के अनुसार लिखी गई, जिनके नायकों के लिये जनता के हृदय में कोई स्थान न था, वे प्राकृतिक नियमानुसार प्रसिद्ध न प्राप्त कर सकी। बहुत सी तो छत हो गई। उनकी रचना में सच पूछिए तो कवियों ने अपनी प्रतिमा का अपव्यय ही किया। उनके द्वारा किवयों को अर्थ-सिद्ध भर प्राप्त हुई, यश

का लाभ न हुआ। यदि बिहारी ने जयिंतह की प्रशंसा में ही अपने सात सौ दोहे बनाए होते तो उनके हाथ केवल अशिक्यों ही लगी होतीं। संस्कृत और हिंदी के न जाने कितने कवियों का प्रौढ साहित्यिक अम इस प्रकार लुत हो गया। काव्यत्तेत्र में यह एक शिक्तायद घटना हुई है।

भिक्तिताल के समान रीतिकाल में भी थोड़ा बहुत गद्य इघर-उघर दिखाई पड जाता है पर अधिकाश कच्चे रूप मे। गोस्वामियों की लिखी 'वैष्णव-वार्ताओं' के समान कुछ पुस्तकों में ही 'पुष्ट व्रजमाषा मिलती है। रही खड़ी बोली। वह पहले कुछ दिनों तक तो मुसलमानों के व्यवहार की माषा समकी जाती रही। मुसलमानों के प्रसंग में उसवा कभी-कभी प्रयोग किव लोग कर देते थे, जैमे—अफजल खान को जिन्होंने मैदान मारा (भूषण)। पर पीछे दिल्ली राजधानी होने से रीतिकाल के भीतर ही खड़ी बोली शिष्ट समाज के व्यवहार की माषा हो गई थी और उसमे अच्छे गद्य अथ लिखे जाने लगे थे। सवत् १७६८ में रामप्रसाद निरंजनी ने 'योगवामिष्ठ भाषा' बहुत ही परिमार्जित गद्य में लिखा। (विशेष दे० आधुनिक काल)।

इसी रीतिकाल के भीतर रीवॉ के महाराज -विश्वनायिसह ने हिंदी का प्रथम नाटक ( ग्रानंदरधुनदन )-लिखा। इसके उपरात गरोश किन ने प्रयुद्ध-विजय' नामक एक पद्मबद्ध नाटक लिखा जिसमे पात्रप्रवेश, विष्कभक, प्रवेशक ग्रादि रहने पर भी इतिवृत्तात्मक पद्म रखे जाने के कारण नाटक का प्रकृत स्वरूप न दिखाई पड़ा।

(१) बनवारी — ये संवत् १६६० ग्रीर १००० के बीच वर्तमान थे। इनका विशेष वृत्त ज्ञात नहीं। इन्होंने महाराज जसवतसिंह के बड़े भाई ग्रमरिंह की वीरता की बड़ी प्रशास की है। यह इतिहास प्रसिद्ध बात है कि एक बार शाहजहाँ के दरवार में सलावतलों ने किसी बात पर ग्रमरिंह को गंवार कह दिया, जिसपर उन्होंने चट तलवार खींचकर सलावतलों को वही मार डाला। इस घटना का बड़ा ग्रोजपूर्ण वर्णन इनके पद्यों में मिलता है—

धेन्य श्रमर छिति छुत्रपति ग्रमर तिहारो मान । साहजहाँ की गोद में हन्यो सलावत खान ॥ ृउत शकार मुख् ते कढी इतै कढी जमधार-। ु'वार' -कहन पायो नहीं भई कटारी पार॥

श्रानि के सलावत लाँ जोर के जनाई बात,
तोरि धर-पंजर करेजे जाय करकी।
दिलीपति साहि को चलन चिलये को भयो,
गाज्यो गलसिंह को, सुनी जो बात वर की॥
कहै बनवारी बादसाही के तखत पास,
फरिक फरिक लोथ लेथिन सो श्ररकी।
कर की बड़ाई, के बड़ाई बाहिबे की करों,
, बाद की बड़ाई, के बड़ाई जमधर की॥

बनवारी कवि की श्रंगाररस की कविता भी बड़ी चमत्कारपूर्ण होती थी। विमक्त लाने का ध्यान इन्हें विशेष रहा करता था। एक उदाहरण लीजिए—

नेह वर साने तेरे नेह वरसाने देखि,

यह वरसाने वर मुंरली बजावेंगे।

साज लाल सारी, लाल करें लालसा री,

देखिवे की लालसा री, लाल देखे सुख पावेंगे॥

तू ही उर वसी, उर वसी, नाहिं श्रीर तिय,

कोटि उरवसी तिज तोसों चित लावेंगे।

सजे वनवारी वनवारी तन श्राभरन,

गोरे-तन-वारी बनवारी श्राजु श्रावेंगे॥

(२) सवंलिसिंह चौहान — इनके निवासस्थान का ठीक निश्चय नहीं। शिवसिंहजी ने यह लिखकर कि कोई इन्हें चदागढ़ का राजा ख्रीर कोई सवलगढ़ का राजा बतलाते हैं, यह अनुमान किया है कि ये इटावे के किसी गाँव के जमीं-दार थे। सवलिंहजी ने ख्रीरंगजेय के दरबार में रहनेवाले किसी राजा मित्रसेन के साथ अपना संबंध बताया है। इन्होंने सारे महाभारत की कथा दोहों चौपाइयों में लिखी है। इनका महाभारत बहुत बड़ा ग्रंथ है जिसे इन्होंने संवत् १७१८ श्रीर संवत् १७८१ के बीच पूरा किया। इस ग्रंथ के श्रितिरक्त इन्होने 'ऋतुसंहार' का भाषानुवाद, 'रूपविलास' श्रीर एक पिंगल ग्रंथ भी लिखा था पर वे प्रसिद्ध नहीं हुए। ये वास्तव मे श्रपने महाभारत के लिये ही प्रसिद्ध हैं। उसमें यद्यपि भाषा का लालित्य या काव्य की छटा नहीं है पर सीबी-सादी भाषा में कथा श्रव्छी तरह कही गई है। रचना का ढंग नीचे के श्रवतरण से विदित होगा—

श्रीमन्तु धाइ खड़ग परहारे। सम्मुख जेहि पायो तेहि मारे॥ भूरिश्रवा वान दस छाँटे। कुँवर-हाथ के खड़गहि काटे॥ तीनि वान सारिथ उर मारे। श्राठ वान तें श्रस्व संहारे॥ सारिथ जूमि गिरे मैदाना। श्रीमन्तु वीर चित्त श्रनुमाना॥ यहि अंतर सेना सब धाई। मारु मारु के मारन श्राई॥ रथ को खेँचि कुँवर कर लीन्हें। ताते मार भयानक कीन्हें॥ श्रीमन्तु कोपि खंभ परहारें। इक इक घाव वीर सब मारे॥ श्राजुंनसुत इमि मार किय महाबीर परचड। रूप भयानक देखियत जिमि जम लीन्हें दंड॥

(३) वृंद—ये मेड़ता ( नोधपुर ) के रहनेवाले थे ग्रौर कृष्णगढ़ नरेश महाराज राजसिंह के गुरु थे। संवत् १७६१ में ये शायद कृष्णगढ़-नरेश के साथ ग्रौरंगनेव की फीज मे ढाके तक गए थे। इनके वंशधर ग्रव तक कृष्ण गढ़ मे वर्त्तमान है। इनकी ''वृंदसतसई'' (सवत् १७६१), जिसमे नीति के सात सौ दोहे है, बहुत प्रसिद्ध है। खोज में 'शृंगारशिक्ता' (सवत् १७४८) ग्रौर 'मावपंचाशिका' नाम की दो रस-संबंधी पुस्तकें ग्रौर मिली हैं पर इनकी ख्याति ग्रिधकतर स्किकार के रूप में ही है। वृंदसतसई के कुछ दोहे नीचे दिए जाते है—

भले बुरे सब एक सम जो लों वोलत नाहिं। जानि परत है काग पिक ऋतु वसंत के माहिं॥ हितहू की कहिए न तेहि जो नर होत अबोध। ज्यों नकटे को आरसी होत दिखाए क्रोध॥

(४) छुत्रसिंह कायस्थ—ये वंटेश्वर चेत्र के ग्राटेर नामक गाँव के रहने-वाले श्रीवास्तव कायस्थ थे। इनके ग्राश्रयदाता ग्रामरावती के कोई कल्याणि हैं थे। इन्होंने 'विजयमुक्तावली' नाम की पुस्तक संवत् १७५७ में लिखी जिसमें महाभारत की कथा एक स्वतंत्र प्रबंधकाव्य के रूप में कई छुंदों में वर्णित है। पुस्तक में काव्य के गुण यथेष्ट परिमाण् में हैं ग्रीर कहीं-कहीं की कविता बड़ी ग्रोजस्विनी है। कुछ उदाहरण लीजिए—

निरखत ही अभिमन्यु को, बिदुर हुलायो सीस ।
रच्छा बालक की करों, हैं कृपाल जगदीस ॥
ग्रापुन काँघो युद्ध निह, धनुष दियो भुव डारि ।
पापी बैठे गेह कत, पांहुपुत्र तुम चारि ॥
पौरुष तिज, लज्जा तजी, तजी सकत कुलकानि ।
बालक रनिहं पठाय कें, ग्रापु रहे सुख मानि ॥

कवच कुंडल इन्द्र लीने, वाण कुंती छै गई। भई बैरिनि मेदिनी, चित कर्ण के चिंता भई॥

(५) बैताल — ये जाति के बंदीजन थे और राजा विक्रमसाहि की सभा में रहते थे। यदि ये विक्रमसाहि चरंखारीवाले प्रसिद्ध विक्रमसाहि ही हैं जिन्होंने 'विक्रमसतसई' ग्रादि कई ग्रंथ लिखे हैं ग्रीर जो खुमान, प्रताप ग्रादि कई किवियों के ग्राश्रयदाना थे, तो वैताल का समय संवत् १८३६ ग्रीर १८८६ के बीच मानना पड़ेगा। पर शिवसिंहसरोज में इनका जन्मकाल स० १७३४ लिखा हुग्रा है। वैताल ने गिरिघरराय के समान नीति की कुंडलियों की रचना की है ग्रीर प्रत्येक कुडलिया विक्रम को संबोधन करके कही है। इन्होंने लौकिक व्यव-हार संबंधी ग्रानेक विषयों पर सीधे सादे पर जोरदार पद्य कहे है। गिरिघरराय के समान इन्होंने भी वाक्चातुर्य या उपमा रूपक ग्रादि लाने का प्रयत्न नहीं किया है। बिलकुल सीधी-सादी वात ज्यों की त्यों छंदोबद्ध कर दी गई है।

फिर भी कथन, के ढंग में, ग्रन्ठापन है। एक कुंडलिया नीचे दी जाती है-

मरे बैल गरियार, मरे वह ग्राड़ियल टहू। मरे करकसा नारि, मरे वह खसम निखहू॥ वाम्हन सो मरि जाय, हाथ छै मदिरा प्यावै। पूत वही मरि जाय, जो कुल में दाग लगावै॥

श्ररु वेनियाव राजा मरे, तवे नींद भर सोइए। वैताल कहे विक्रम सुनौ, एते मरे न रोइए॥

(६) आलम—यं जाति के ब्राह्मण् थे पर शेख नाम की रॅगरेजिन के प्रेम में फॅलकर पीछे से मुसलमान हो गए और उसके साथ विवाह करके रहने लगे। ग्रालम को शेख से जहान नामक एक पुत्र भी हुग्रा। ये ग्रीरगजेब के दूसरे बेटे मुग्रजम के ग्राश्रय मे रहते थे जो पीछे बहादुरशाह के नाम से गद्दी पर बैठा। ग्रातः ग्रालम का कविताकाल सवत् १७४० से सवत् १७६० तक माना जा सकता है। इनकी कवितां श्रों का एक संग्रह 'ग्रालमकेलि' के नाम से निकला है। इस पुस्तक मे ग्राए पद्यों के ग्रातिरिक्त इनके ग्रीर बहुत से सुंदर ग्रीर उत्कृष्ट पद्य ग्रंथों में संगृहीत मिलते हैं ग्रीर लोगों के मुँह से सुने जाते हैं।

बेख रॅगरेजिन भी ग्रन्छी किवता करती थी। ग्रालम के साथ प्रेम होने की विचित्र कथा प्रसिद्ध है। कहते हैं कि ग्रालम ने एक बार उसे पगड़ी रॅगने को दी जिसकी खूँट में भूल से कागज का चिट बंधा चला गया। उस चिट में होहे की एक ग्राधी पंक्ति लिखी थी 'कनक छरी सी कामिनी काहे को किट छीन''। शेख ने दोहा इस तरह पूरा करके 'किट को कंचन काट बिधि कुचन मध्य धिर दीन", उस चिट को किर ज्यों का त्यो पगड़ी की खूँट में बाँधकर लौटा दिया। उसी दिन से ग्रालम शेख के पूरे प्रेमी हो गये ग्रीर ग्रंत में उसके साथ विवाह कर लिया। शेख बहुत ही चतुर ग्रीर हाजिरज्ञान छी थी। एक बार शाहजादा मुग्रजम ने हॅसी से शेख से पूछा—'क्या ग्रालम की ग्रीरत ग्राप ही हैं ?'' शेख ने चट उत्तर दिया कि ''हाँ, जहाँपनाह! जहान की माँ मैं ही हूँ।'' ''ग्रालम के लि'' में बहुत से कवित्त शेख के रचे हुए हैं। ग्रालम के कवित्त सबैयों में भी

बहुत सी रचना-शेख़ की मानी जाती है। जैसे, नीचे लिखे कवित्त मे चौथा चरण शेख का बनाया कहा जाता है—

> प्रेमरंग-पंगे जगमंगे जगे जामिनि के, जोबन की जोति जिंग जोर उगमत हैं। मदन के माते मतवारे ऐसे घूमत हैं, भूमत हैं सुकि सुकि साँपि उघरत हैं।। श्रालम सो नवल निकाई इन नैनन की, पाँखुरी पदुम पे भँवर थिरकत हैं। चाहत हैं उड़िबे को, देखत मयंक-मुख, जानत हैं रैनि तातें ताहि में रहत हैं॥

त्रालम रीतिबद्ध रचना करनेवाले नहीं थे। ये प्रेमोन्मत्त कि ये ग्रौर ग्रुपनी तरंग के अनुसार रचना करते थे। इसीसे इनकी रचनाग्रो मे हृदय-तत्त्व की प्रधानता है। "प्रेम की पीर" वा "इश्क का दर्द" इनके एक एक वाक्य में भरा पाया जाता है। उत्प्रेत्ताएँ भी इन्होंने बड़ी अनूठी ग्रौर बहुत ग्रधिक कही है। शब्दवैचित्र्य, अनुपास ग्रादि की प्रवृत्ति इनमे विशेष रूप से कहीं नहीं पाई जाती। श्रुंगाररस की ऐसी उन्मादमयी उक्तियाँ इनकी रचना में मिलती है कि पढ़ने ग्रौर सुननेवाले लीन हो जाते हैं। यह तन्मयता सची उमंग में ही संभव है। रेखता या उर्दू भाषा में भी इन्होंने किवत्त कहे हैं। भाषा भी इसकि की परिमार्जित ग्रौर सुन्यविस्थत है पर उसमें कहीं कहीं "कीन, दीन, जीन" ग्रादि अवधी या पूर्वी हिंदी के प्रयोग भी भिलते हैं। क्हों कहीं फारसी की शैली के रस-बाधक भाव भी इनमें मिलते हैं। प्रेम की तन्मयता की दृष्टि से ग्रालम की गणना 'रसखान' ग्रौर 'घनानंद' की कोटि में होनी चाहिए। इनकी कविता के कुछ नमूने नीचे दिए जाते हैं—

जा थल कीने विहार श्रनेकन ता थल कॉकरी बैठि चुन्यो करें। जा रसना सों करी बहु बातन ता रसना सों चरित्र गुन्यो करें॥ श्रालम जौन से कुंजन में करी केलि तहाँ श्रव सीस धुन्यो करें। नैनन में जे सदा रहते तिनकी श्रव कान कहानी सुन्यो करें॥ कैथों मोर सोर तिज गए री अनत भाजि, कैथों उत दाहुर न बोलत हैं, ए दई! कैथों पिक चातक महीप काहू मारि डारे, केथों वगपाँति उत अंतगित हैं, गई? आजम कहें, हो आजी! अजहूं न आए प्यारे, किथों उत रीत विपरीत विधि ने ठई? मदन महीप की द्रहाई फिरिबे तें रही, जूकि गोजदीनों, कैथों बीजरी सती भई?॥

रात के उनींदे, श्ररसाते, मदमाते राते
श्रित कजरारे दृग तेरे यो सुहात हैं।
तीखी तीखी कोरनि करोरि लेत काढे जीउ,
वेते भए घायल श्री केते तलफात हैं॥
ज्यों ज्यों है सिलल चख 'सेख' धोवे बार बार,
त्यों त्यों बल बुंदन के बार मुकि जात हैं।
केवर के भाले, कैधों नाहर नहनवाले,
लोहू के पियासे कहूँ पानी ते श्रघात हैं?

दाने की न पानी की, न श्रावे सुध खाने की,

याँ गंली महत्व की श्रराम खुसखाना है।
रोज ही से है जो राजी यार की रजाय वीच,

नाज की नजर तेज तीर का निशाना है।
स्रत चिराग रोशनाई श्राशनाई बीच,

बार बार बरे विल जैसे परवाना है।
दिल से दिलासा दीजे, हाल के न ख्याल हुजे,
बेखुद फकीर वह श्राशिक दीवाना है॥

(७) गुरु गोविद्सिहजी — ये सिखों के महापराक्रमी दसवें या श्रंतिम गुरु थे। इनका जन्म सं० १७२३ में श्रीर सत्यलोक-वास सवत् १७६५ मे हुआ। यद्यपि सब गुरुशों ने थोड़े बहुत पद भजन श्रादि बनाए हैं पर ये महाराज काव्य के श्रच्छे ज्ञाता श्रीर श्रंथकार थे। सिखों में शास्त्रज्ञान का श्रमाव इन्हें बहुत खटका था श्रीर इन्होंने बहुत से सिखों को व्याकरण, साहित्य, दर्शन श्रादि के श्रध्ययन के लिये काश्रा भेजा था। ये हिंदू भावों और श्रार्थ्य संस्कृति की रज्ञा के लिये बराबर थुद्ध करते रहे। 'तिलक' श्रीर 'जनेऊ' की रज्ञा में इनकी तलवार सदा खुली रहती थी। यद्यपि सिख-संप्रदाय की निर्गुण उपासना है पर सगुण स्वरूप के प्रति इन्होंने पूरी श्रास्था प्रकट की है श्रीर देवकथाश्रो की चर्चा बड़े भक्तिभाव से की है। यह बात प्रसिद्ध में मंबर ये शक्ति के श्राराधक थे। इनके इस पूर्ण हिंदू भाव को देखते यह है भितर पें वर्ष में नहीं श्राती कि वर्त्तमान में सिखां की एक शाखा-विशेष के भीतर पें वर्षा मजहबों का कटरपन कहाँ से श्रीर किसकी प्रेरणा से श्रा धुसा है।

इन्होंने हिदी में कई ग्रन्छे ग्रीर साहित्यिक ग्रंथों की रचना की है जिनमें से कुछ के नाम ये है—सुनीति-प्रकाश, सर्वलोह-प्रकाश, प्रेमसुमार्ग, बुद्धिसागर ग्रीर चंडीचरित्र। चंडीचरित्र की रचनापद्धित बड़ी ही ग्रोजिस्तिनी है। ये प्रोढ़ साहित्यिक व्रजभाषा लिखते थे। चंडीचरित्र में दुर्गासप्तशती की कथा बड़ी सुंदर किवता में कही गई है। इनकी रचना के उदाहरण नीचे दिए जाते हैं—

निर्जन निरूप हो, कि सुंदर स्वरूप हो,

कि भूपन के भूप हो, कि दानी महादान हो ?

प्रान के बचैया, दूध पूत के देचैया,

रोग सोग के मिटेया, किथों मानी महामान हो ?

विद्या के विचार हो, कि ग्रहत अवतार हो,

कि सुद्धता की मूर्ति हो, कि सिद्धता की सान हो ?

जोवन के जाल हो, कि कालहू के गाल हो,

कि सञ्जन के साल हो कि मित्रन के प्रान हो ?

(८) श्रीधर या मुरलीधर ये प्रयाग के रहनेवाले थे। इन्होंने कई पुस्तके लिखीं श्रीर बहुत सी फुटकल कविता वनाई है। संगीत की पुस्तक, नायिकामेद, जैन मुनियों के चरित्र, कृष्णलीला के फुटकल पद्य, चित्रकाव्य

इत्यादि के श्रांतिरिक्त इन्होंने 'जंगनामा' नामक एक ऐतिहासिक प्रबंध-काव्य लिखा जिसमे फर्रुखसियर श्रोर जहाँदारशाह के युद्ध का वर्णन है। यह श्रंथ काशी नागरीप्रचारिणी समा द्वारा प्रकाशित हो चुका है। इस छोटी सी पुस्तक मे सेना की चढ़ाई, साज सामान श्रादि का किन्त-सबैयों मे श्रञ्छा वर्णन है। इनका किन्ता-काल स० १७६७ के श्रासपास माना जा सकता है। 'जगनामा' का एक किन्त नीचे दिया जाता है—

इत गलगाजि चढ्यो फर्छलसियरसाह

उत मौजदीन करी भारी भट भरती।
तोप की डकारिन सो बीर हहकारिन सों,
धौंसे की धुकारिन धमिक उठी धरती।
श्रीधर नवाव फरजंदलाँ सुजंग जुरे,
जोगिनी श्रघाई जुग जुगन की बरती।
हहरयो हरौल, भीर गोल पे परी ही, तून
करतो हरौली तो हरौछै भीर परती॥

(९) लाल कि — इनका नाम गोरेलाल पुरोहित था श्रीर ये मक ( बुदेलखड ) के रहनेवाले थे। इन्होंने प्रसिद्ध महाराज छत्रसाल की श्राज्ञा से उनका जीवन-चिरत दोहों चौपाइयों में बडे ब्योरे के साथ वर्णन किया है। इस पुस्तक में छत्रसाल का संवत् १७६४ तक का ही चत्तात श्राया है, इससे श्रानुमान होता है कि या तो यह ग्रंथ श्रधूरा ही मिला है श्रथवा लाल कि का परलोकवास छत्रसाल के पूर्व ही हो गया था। जो कुछ हो, इतिहास की दृष्टि से "छत्र-प्रकाश" बड़े महत्त्व की पुस्तक है। इसमें सब घटनाएँ सची श्रीर सब ब्योरे ठीक ठीक दिए गए हैं। इसमें वर्णित घटनाएँ श्रीर सबत् श्रादि ऐतिहासिक खोज के श्रनुसार बिल्कुल ठीक हैं, यहाँ तक कि जिस युद्ध में छत्रसाल को भागना पड़ा है उसका भी स्पष्ट उल्लेख किया गया है। यह ग्रथ नागरी-प्रचारिणी सभा द्वारा प्रकाशित हो चुका है।

ग्रथ की रचना प्रौढ़ श्रीर काव्य्गुण-युक्त है। वर्णन की विशदता के श्रातिरिक्त स्थान स्थान पर श्रोजस्वी भाषण हैं। लाल किन मे प्रवंधपद्धता पूरी

थीं। संबंध का निर्वाह भी अच्छा है और वर्णन-विस्तार के लिये मार्मिक स्थलों का चुनाव भी। वस्तु परिगणन द्वारा वर्णनों का अठिचकर विस्तार बहुत ही कम मिलता है। सारांश यह कि लाल किन का सा प्रबंध-कौशल हिंदी के कुछ इने-गिने किनयों में ही पाया जाता है। शब्दवैचित्र्य और चमत्कार के फेर में इन्होंने कृत्रिमता कहीं से नहीं आने दी है। मानो का उत्कर्ष जहाँ दिखाना हुआ है वहाँ भी किन ने सीधी और स्वाभाविक उक्तियों का ही समावेश किया है, न तो कल्पना की उड़ान दिखाई है और न ऊहा की जिटलता। देश की दशा की और भी किन का पूरा ध्यान जान पड़ता है। शिवाजी का जो वीरव्रत था वही छत्रसोल का भी था। छत्रसाल का जो भिक्त-भाव शिवाजी पर किन ने दिखाया है तथा दोनों के सम्मिलन का जो हश्य खींचा है दोनों इस संबंध में ध्यान देने योग्य हैं।

"छत्रप्रकाश" में लाल किन ने छुदेल-वंश की उत्पत्ति, चंपतराय के विजय-चृतांत, उनके उद्योग ग्रीर प्राक्रम, चंपतराय के ग्रांतिम दिनों में उनके राज्य का मोगलों के हाथ में जाना, छत्रसाल का थोड़ी सी सेना लेकर ग्रपने राज्य का उद्धार, फिर क्रमशः विजय पर विजय प्राप्त करते हुए मोगलों का नाकों दम करना इत्यादि बातों का विस्तार से वर्णन किया है। काव्य ग्रीर इतिहास दोनों की दृष्टि से यह ग्रंथ हिंदी में ग्रपने ढंग का ग्रन्ठा है। लाल किन का एक ग्रीर ग्रंथ विष्णु-विलास' है जिसमें चरवे छुंद में नायिकामेद कहा गया है। पर इस किन की कीर्त्ति का रतंभ 'छत्रप्रकाश' ही है।

'छत्रप्रकाशं' से नीचे कुछ पद्य उद्भृतं किये जाते हैं—

## ( छत्रसाल-प्रशंसाः)

लखत पुरुष लच्छन सब जाने। पच्छी बोलत सगुन वखाने॥ सतकवि कवित सुनत रस पागे। बिलसित मित अरथन में आगे॥ रुचि सों लखत तुरंग जो नीके। बिहसि लेत मोजरा सब ही के॥

चौंकि चौंकि संव दिसि उठें स्वा खान खुमान । श्रव धौं धार्वे कौन पर छत्रसाल वर्लवीन ॥ '

## . . ( युद्ध-वर्णन )

छुत्रसाल हाडा तहँ श्रायो। श्ररुन रंग श्रानन छुवि छायो। भयो हरील वजाय नगारो। सार धार को पहिरनहारो॥ दौरि देस सुगलन के मारौ। दपिट दिली के दल संहारौ॥ एक श्रान सिवराज निवाही। करे श्रापने चित की चाही॥ श्राठ पातसाही करकारे। सूबनि पकरि दंड छै छोरै॥ काटि करक किरवान वल. बॉटि जंडकनि देह।

काटि कटक किरवान वल, बॉटि जंबुकिन देहु। ठाटि युद्ध यहि रोति स्रो, बॉटि धरनि धरि लेहु॥

चहूँ श्रोर सो सूबिन घेरो। दिसिन श्रलातचक सो फेरो॥
पजरे सहर साहि के वाँके। धूम धूम में दिनकर ढाँके॥
कबहूँ प्रगिष्ट युद्ध में हाँकै। सुगलिन मारि पुहुसि तल ढाँके॥
बानन बरिल गयंदिन फोरे। तुरकिन तमक तेग तर तोरे॥
कबहूँ उमिह श्रचानक श्रावै। घन सम घुमिह लोह बरसावै॥
कबहूँ हाँकि हरोलन कुटै। कबहूँ चापि चँदालिन लूटै॥
कबहूँ देस दौरि के लावै। रसद कहूँ की कढन न पावै॥

(१०) घन त्रानंद —ये साजात रसपूर्ति और व्रजमाण के प्रधान स्तमों में हैं। इनका जन्म संवत् १७४६ के लगभग हुआ था और ये संवत् १७६६ में नादिरशाही में मारे गए। ये जाति के कायस्थ और दिल्ली के बादशाह मुंहम्मद-शाह के मीरमुंशी थे। कहते हैं कि एक दिन दरबार में कुछ कुचिक्रयों ने बादशाह से कहा कि मीरमुंशी साहब गाते बेहुत अञ्छा हैं। बादशाह से इन्होंने बहुत टालमटोल किया। इस पर लोगों ने कहा कि ये इस तरह न गाएँगे, यदि इनकी प्रेमिका सुजान, नाम की वेश्या कहे तब गाएँगे। वेश्या बुलाई गई। इन्होंने उसकी ओर मुँह और बादशाह की ओर पीठ करके ऐसा गाया कि सब लोग तन्मय हो गए। बादशाह इनके गाने पर जितना ही खुश हुआं उतना ही वे अदबी पर नाराज। उसने इन्हें शहर से निकाल दिया। जब ये चलने लगे तब सुजान से भी साथ चलने को कहा पर वेह न गई। इसपर इन्हें विराग उत्पन्न हो गया और ये बृदाबन जाकर निवार्क सप्रदाय के वैष्णव हो गए और

वहीं पूर्ण विरक्त भाव से रहने लगे। वृंदावन-भूमि का प्रेम इनके इस कवित्त से कलकता है—

गुरिन बतायो, राधा मोहन हू गायो,
सदा सुखद सुहायो दृंदावन गाढे गिह रे।
अद्सुत असूत महिमंडन, परे तें परे,
जीवन को लाहु हा हा क्यों न ताहि लहि रे॥
आनँद को घन छायो रहत निरंत्र ही,
सरस सुदेय सो, पपीहापन बहि रे।
जमुना के तीर केलि कोलाहल भार ऐसी,
पावन पुलिन पे पतित परि रहि रे॥

संवत् १७६६ में जब नादिरशाह की सेना के सिपाही मथुरा तक ग्रा पहुँचे तब कुछ लोगों ने उनसे कह दिया कि वृंदावन में बादशाह का मीरमुंशी रहता है; उसके पास बहुत कुछ माल होगा। सिपाहियों ने इन्हें ग्रा घेरा ग्रीर 'जर जर जर' (ग्रार्थात् धन, धन, धन, लावों) चिल्लाने लगे। धनानंदजी ने शब्द को उलटकर 'रज' 'रज' रज' कहकर तींन मुटी वृंदावन की धूल उन पर फैंक दी। उनके पास सिवा इसके ग्रीर था ही क्या ? सैनिकों ने क्रोध में ग्राकर इनका हाथ काट डाला। कहते हैं कि मरते समय इन्होंने ग्रापने रक्त से यह किवत्त लिखा था—

बहुत दिनान की श्रवधि श्रासपास परे,

स्वरे श्ररवरिन भरे हैं उठि जान को।

किह किह श्रावन छवीले मन-भावन को,

गिह गिह राखित ही दै दे सनमान को॥

मूठी वित्यानि की पत्यानि तें उदास है कै,

श्रव ना विरत वनश्रानद निदान को।

श्रथर लंगे हैं श्रानि किर कै प्यान प्रान,

चाहत ज्वलन थे, सँदेसो है सुजान को॥

वन-ग्रानंदजी के इतने गंथों का पता लगता है—सुजान-सागर, विरह-लीला, कोकसार, रसकेलिवल्ली ग्रौर कृपाकांड। इसके ग्रातिरिक्त इनके कवित्त सबैयों के फुटकल संग्रह डेढ़ं सो से लेकर सवा चार सो कवितो तक के मिलते हैं। कृष्णभक्ति सबंधी इनका एक बहुत बड़ा ग्रंथ छत्रपुर के राज-पुस्तकालय में है जिसमें प्रियाप्रसाद, त्रजन्यवहार, वियोगवेली, कृपाकंद निवध, गिरिगाथा, भावनाप्रकाश, गोकुलिवनोद, धामचमत्कार, कृष्णकोमुदी, नामगाधुरी, बृंदावन-मुद्रा, प्रेमपत्रिका, रस वसंत इत्यादि ग्रानेक विषय वर्णित हैं। इनकी विरह लीला त्रजभाषा में पर फारसी के छंद मे है।

इनकी सी विशुद्ध, सरस और शक्तिशालिनी व्रजमाषा लिखने में श्रीर कोई कि समर्थ नहीं हुआ । विशुद्धता के साथ प्रौढ़ता श्रीर माधुर्य्य भी श्रपूर्व ही है। विप्रलम श्रंगार ही श्रिधकतर इन्होंने लिया है। ये वियोग-श्रंगार के प्रधान मुक्तक कि हैं। "प्रेम की पीर" ही लेकर इनकी वाणी का प्रादुर्भाव हुआ। प्रेम-मार्ग का एक ऐसा प्रवीण श्रीर धीर पिथक तथा जगाँदानी का ऐसा दावा रखनेवाला व्रजमाषा का दूसरा कि नहीं हुआ। श्रतः इनके सबंध मे निम्नलिखित उक्ति बहुत ही संगत है—

नेही महा, व्रजभापा-प्रवीन श्रो सुंदरताहु के भेद को जाने। योग वियोग की रीति में कोविद, भावना भेद स्वरूप को ठाने॥ चाह के रंग में भीज्यो हियो, बिछुरे मिले प्रीतम सांति न माने। भापा-प्रवीन, सुछंद सदा रहे सो घन जू के कवित्त वखाने॥

इन्होंने अपनी किवताओं में बराबर 'सुजान' को संबोधन किया है जो शृगार में नायक के लिये और भिक्तभाव में कृष्ण भगवान् के लिये प्रयुक्त मानना चाहिए। कहते हैं कि इन्हें अपनी पूर्व प्रेयसी 'सुजान' का नाम इतना प्रिय था कि विरक्त होने पर भी इन्होंने उसे नहीं छोड़ा। यद्यपि अपने पिछले जीवन में घनानंद विरक्त भक्त के रूप में बुदावन जा रहे पर इनकी अधिकांश कृषिता भक्ति-काव्य की कोटि में नहीं आएगी, शृंगार की ही, कही जायगी। लौकिक प्रेम की दीचा पाकर ही ये पीछे भगवत्येम में लीन हुए। किवता इनकी भावपच्पधान है। कोरे विभावपच्च का चित्रण इनमें कम मिलता है। जहाँ रूप-छटा का वर्णन इन्होंने किया भी है वहाँ उसके प्रभाव का ही वर्णन मुख्य है। इनकी वाणी की प्रवृत्ति ऋंतर्वृत्ति-निरूपण की ख्रोर ही विशेष रहने के कारण बाह्यार्थ-निरूपक रचना कम मिलती है। होली के उत्सव, मार्ग में नायक-नायिका की मेंट, उनकी रमणीय चेष्टाख्रो ख्रादि के वर्णन के रूप में ही वह पाई जाती है। संयोग का भी कहीं कहीं बाह्य वर्णन मिलता है, पर उसमे भी प्रधानता बाहरी व्यापारों या चेष्टाख्रो की नहीं है, हृदय के उद्वास ख्रीर लीनता की ही है।

प्रेमदशा की व्यंजना ही इनका अपना चेत्र है। प्रेम की गूढ़ अंतर्दशा का उद्घाटन जैसा इनमें है वैसा हिंदी के अन्य श्रंगारी किन मे नहीं। इस दशा का पहला त्वरूप है हृदय या प्रेम का आधिपत्य और बुद्धि का अधीन पद, जैसा कि घनानंद ने कहा है—

"रीझ सुजान सची पटरानी, बची बुधि वापुरी हैं किर दासी।" प्रेमियों की मनोवृत्ति इस प्रकार की होती है कि वे प्रिय की कोई साधारण चेष्टा भी देखकर उसका अपनी ओर भुकाव मान लिया करते हैं और फूले फिरते हैं। इसका कैसा सुंदर आमास किव ने नायिका के इस वचन द्वारा दिया है जो मन को संबोधन करके कहा गया है—

''रुचि के वे राजा जान प्यारे हैं ग्रनंदघन, • होत कहा हेरे, रंक ! मानि लीनो मेल सो''।

किवयों की इसी ग्रांतर्रिष्ट की ग्रोर लच्य करके एक प्रसिद्ध मनस्तत्त्ववेता ने कहा है कि भावो या मनोविकारों के स्वरूप परिचय के लिये किवयों की वाणी का ग्रानुशीलन जितना उपयोगी है उतना मनोविज्ञानियों के निरूपण नहीं।

प्रेम की ग्रानिर्वचनीयता का ग्रभ्यास घनानंद ने विरोधाभासो के द्वारा दिया है। उनके विरोध-मूलक वैचित्र्य की प्रवृत्ति का कारण यही समक्तना चाहिए।

यद्यपि इन्होने संयोग श्रीर वियोग दोनों पत्तों को लिया है, पर वियोग की श्रांतर्दशाश्रों की श्रोर ही दृष्टि श्रिधिक है। इसी से इनके वियोग सम्बन्धी पद्य ही प्रसिद्ध हैं। वियोग-वर्णन भी श्रिधिकतर श्रंतर्द्धति-निरूपक है, बाह्यार्थ-निरूपक नहीं। घनानंद ने न तो विहारी की तरह विरह-ताप को बाहरी मान से मापा है, न बाहरी उछल-कृद दिखाई है। जो कुछ इलचल है वह भीतर की है—

बाहर से वह वियोग प्रशांत श्रीर गंभीर है; न उसमें करवट बदलना है, न सेज का श्राग की तरह तपना है, न उछल-उछल कर भागना है। उनकी "मौन मधि पुकार" है।

यह निस्तंकोच कहा जा सकता है कि भाषा पर जैसा अचूक अधिकार इनका या वैसा और किसी किन का नहीं। भाषा मानो इनके हृदय के साथ जुड़ कर ऐसी वशवर्तिनी हो गई थी कि ये उसे अपनी अन्ही भानमंगी के साथ साथ जिस रूप में चाहते थे उस रूप में मोड सकते थे। इनके हृदय का योग पाकर भाषा को नूतन गतिनिधि का अभ्यास हुआ और वह पहले से कहीं अधिक वलनती दिखाई पड़ी। जब आवश्यकता होती थी तब ये उसे बंधी प्रणाली पर से ह्यकर अपनी नई प्रणाली पर ले.जाते थे। भाषा की पूर्व अर्जित शिक्त से ही काम न चलाकर इन्होंने उसे अपनी ओर से शिक्त प्रदान की है। घनानदजी उन निरले किनयों में हैं जो भाषा की व्यंजकता बढ़ाते हैं। अपनी भावनाओं के अनुठे रूप-रंग की व्यंजना के लिये भाषा का ऐसा बेध इक प्रयोग करनेवाला हिंदी के पुराने किनयों में दूसरा नहीं हुआ। भाषा के लज्क और व्यंजक बल की सीमा कहाँ तक है, इसकी पूरी परख इन्हों को थी।

लक्तण का विस्तृत मैदान खुला रहने पर भी हिंदी-कवियों ने उसके भीतर वहुत ही कम पैर बढ़ाया। एक घनानद ही ऐसे किव हुए हैं जिन्होंने इस क्षेत्र में अञ्छी दौड़ लगाई। लाक्तिणक मूर्तिमक्ता और प्रयोग-वैचित्र्य की जो छटा इनमे दिखाई पड़ी, खेद है कि वह फिर पौने दो सौ वर्ष पीछे जाकर आधुनिक काल के उत्तराई में, अर्थात् वर्तमान काल की नूतन काव्यधारा में ही, 'अभिव्यंजनावाद' के प्रभाव से कुछ विदेशी रग लिए प्रकट हुई। घनानंद का प्रयोगवैचित्र्य दिखाने के लिये कुछ पक्तियाँ नीचे उद्धत की जाती हैं—

- (क) अरसानि गही चह वानि कछृ, सरसानि से आनि निहोरत है।
- (ख) है है सोऊ घरी भाग-उघरी ग्रनंदयन सुरस वरिस, लाल ! देखिही हरी हमे । ( 'खुले भाग्यवाली घडी' में विशेषण-विपर्यय )।
- (ग) उघरो जग, छाय रहे घन-ग्रानॅद, चातक ज्यों तिकए ग्रज तौ। (उघरो जग = संसार जो चारों ग्रोर घेरे था वह दृष्टि से हट गया।)

(घ) कहिए सु कहा, अब मौन भली, नहिं खोवते जी हमें पावते जू। (हमें = हमारा हृदय)।

विरोधमूलक वैचिन्य भी जगह जगह बहुत सुंदर मिलता है, जैसे—

- (च) भूठ की सचाई छाक्यो, त्यो हित-कचाई पाक्यो, ताके गुनगन घनग्रानँद कहा गृनौं।
- (छ) उजरिन चसी है हमारी श्रॅलियानि देखी, सुनस सुदेस नहाँ रावरे वसत हो।
- (ज) गति सुनि हारी, देखि थकनि मै चली जाति, थिर चर दशा कैसी ढकी उघरति है।
- (क) तेरे ज्यौ न लेखो, मोहि मारत परेखो महा, जान घनग्रानॅद पै खोयवो लहत हैं।

इन उद्धरणों से किव की चुभती हुई वचन-वक्रता पूरी पूरी भलकती है। कहने की त्र्यावश्यकता नहीं कि किव की उक्ति ने वक्र पथ हृदय के वेग के कारण पकड़ा है।

भाव का स्रोत जिस प्रकार टकरा कर कहीं कहीं वकोक्ति के छींटे फेकता है उसी प्रकार कहीं कहीं भाषा के हिनग्ध, सरल और चलते प्रवाह के रूप में भी प्रकट होता है। ऐसे स्थलों पर ग्रत्यंत चलती ग्रौर प्रांजल त्रज-भाषा की रमणीयता दिखाई पड़ती है—

कान्ह परे बहुतायत में, इकलैन की वेदन जानी कहा तुम ? हो मन-मोहन, मोहे कहूँ न, विथा विमनेन की मानी कहा तुम ? बौरे बियोगिन्ह श्राप सुजान हो, हाय ! कछ उर श्रानी कहा तुम ? श्रारितवंत पपीहन को घन श्रानँद जू ! पहिचानी कहा तुम ?

कारी कूर कोकिल कहाँ को वेर काढ़ित री, कृकि कृकि श्रवही करेंजो किन कोरि लें। पैंड परे पापी ये कलापी निसि द्यौस ज्यों ही, चातक रे घातक हैं तृह कान फोरि लें॥ श्रानँद के घन प्रान-जीवन सुजान बिना, जानि के श्रकेली सब घेरो-दल जोरि ले। जो लों करें श्रावन विनोद-बरसावन वे, तो लों रे डरारे वजमारे घन घोरि ले॥

इस प्रकार की सरल रचनात्रों मे कहीं कहीं नाद-व्यंजना भी बड़ी अन्ठी है। एक उदाहरण लीजिए—

पुरे बीर पौन ! तेरो सबै श्रोर गौन, वारि
तो सों श्रोर कौन मने ढरकोहीं बानि दै।
जगत के प्रान, श्रोछे बड़े को समान, घन
श्रानँद-निधान सुखदान दुखियानि दै॥
जान उजियारे गुन-भारे श्रित मोहि प्यारे
श्रव है श्रमोही बैठे पीठि पहिचानि दै।
विरह विथा को मूरि श्राँखिन में राखों पूरि,
धूरि तिन्ह पायँन की हा हा ! नेकु श्रानि दै॥

जपर के किन्त के दूसरे चरण मे त्राए हुए "त्रानंद-निघान सुखदान दुखियानि दै" मे मृदंग की ध्वनि का बड़ा सुंदर त्रानुकरण है।

उक्ति का अर्थगर्भत्व भी घनानंद का स्वतत्र श्रीर स्वावलंबी होता है, बिंहारी के दोहों के समान साहित्य की रूढ़ियों ( जैसे, नायिकाभेद ) पर आश्रित नहीं रहता । उक्तियों की सागोपांग योजना या अन्विति इनकी निराली होती है। कुछ उदाहरण लीजिए—

पूरन प्रेम को मंत्र महा पन जा मधि सोधि सुधारि है लेख्यो। ताही के चारु चरित्र विचित्रनि यों पिच के रिच राखि विसेख्यो॥ ऐसो हियो-हित-पत्र पिवत्र जो श्रान कथा न कहूँ श्रवरेख्यो। सो धन-श्रानँद जान श्रजान लो टूक कियो, पर वोचि न देख्यो॥

श्रानाकानी-श्रारसी निहारिबो करोंगे कौलों ? कहा मो चिकृत दसा त्यों न दीठि डोलिहै ? मौन हू सों देखिहों कितेक पन पालिही जू

क्क-भरी मूकता जुलाय ग्राप वोलिहै।

जान घन-ग्रानँद यों मोहिं तुम्हें पेज परी,

जानियेगो टेक टरे कीन घों मलोलिहै।

रूई दिए रहोगे कहाँ लों वहरायवे की ?

कबहूँ तो मेरिये पुकार कान खोलिहै॥

श्रंतर में वासी पे प्रवासी कैसो श्रंतर है,

मेरी न सुनत, देशा ! श्रापनीयो ना कहो।
लोचनि तारे हैं सुकाश्रो सब, सुकी नाहिं,
बूकी न परित ऐसो सोचिन कहा दही॥
हो तो जानराय, जाने जाहु न, श्रजान यातें,
श्रानद के घन छाया छाय उघरे रही।
म्रित मया की हा हा ! स्रित दिखेए नैकु,
हमें खोय या विधि हो ! कोन धो लहा लहा।॥

म्रित सिंगार की उजारी छ्वि श्राछी भाँति,
दीठि-लालसा के लोयनिन छै छै श्राँजिहों।
रित-रसना-सवाद पाँवड़े पुनीतकारी पाय,
चूमि चूमि के कपोलिन सों माँजिहों।
जान प्यारे प्रान श्रंग-अंग-रुचि-रंगिन में,
वोरि सव श्रंगन श्रनंग-दुख भाँजिहों।
कव घन-श्रानँद दरोही वानि देखें,
सुधा-हेत मन-घट दरकिन सुठि राँजिहों॥
(राँजना = फूटे वरतन में जोड़ या टाँका लगाना)

िनिसि द्यौस खरी उर माँक घ्रारी छुवि रंग-भरी मुरि चाहिन की। तिक मोरिन त्यों चल ढोरि रहें, ढिरिगो हिय ढोरिन वाहिन की। चट दे किट पे वट प्रान गए गित सों मित में घ्रवगाहिन की। घन घ्रानंद जान लख्यो जव तें जक लागिये मोहि कराहिन की॥

इस ग्रांतिम सर्वेये के प्रथम तीन चरणों में किंव ने बहुत सूदम कौशल दिखाया है। 'मुरि चाहिन' ग्रीर 'तिक मोरिन' से 'यह व्यक्त किया गया है कि एक बार नायक ने नायिका की ग्रोर मुझकर देखा फिर देखकर मुझ गए ग्रीर ग्रापना रास्ता पकड़ा। देख कर जब वे मुझे तब नायिका का मन उनकी ग्रोर इस प्रकार दल पड़ा जैसे पानी नाली में दल जाता है। किंट में वल देकर प्यारे नायिका के मन में झूबने के दब से निकल गए।

घनानंद के ये दो सवैये बहुत प्रसिद्ध हैं-

पर कारज देह को धारे फिरौ परजन्य ! जथारथ ह्वे दरसो। निधि नीर सुधा के समान करो, सबही विधि सुंदरता सरसो। घनग्रानँद जीवनदायक हो, कनों मेरियो पीर हिये परसो। कनहूँ वा विसासी सुजान के श्रॉगन मो श्रॅंसुवान को छै वरसो॥

श्रित सूधो सनेह को मारग है, जहूँ नैकु संयानप वाँक नहीं। तहूँ साँचे चलें तिज श्रापनपी, िक्तकरूँ कपटी जो निसाँक नही॥ घनश्रानंद प्यारे सुजान सुनी, इत एक तें दूसरो श्राँक नही। तुम कौन सी पाटी पढे हो जला, मन लेहु पै देहु छुटाँक नहीं॥

#### ('विरहलीला' से)

सलोने स्थाम प्यारे क्यों न भ्रावी । दरस प्यासी मरें तिनकीं जिवावी ॥ कहाँ ही जू, कहाँ ही जू, कहाँ हो । लगे ये प्रान तुमसो हैं जहाँ हो ॥ रही किन प्रान प्यारे नैन ग्रागें । तिहारे कारने दिनरात जागे ॥ सजन ! हित मान के ऐसी न कीजे । भई है बावरी सुध भ्राय लीजे ॥

(११) रसनिधि—इनका नाम पृथ्वीसिंह था और ये दितया के एक

जमींदार थे। इनका संवत् १७१७ तक वर्तमान रहना पांया जाता है। ये य्रच्छे किव थे। इन्होंने विहारी-सतसई के ग्रानुकरण पर "रतनहजारा" नामक दोहों का एक ग्रंथ बनाया। किहीं किहीं तो इन्होंने विहारी के वाक्य तक रख लिए हैं। इसके ग्रातिरिक्त इन्होंने ग्रीर भी बहुत से दोहे बनाए जिनका संग्रह बाबू जगन्नाथप्रसाद (छत्रपुर) ने किया है। "ग्रारिल्ल ग्रीर मॉम्मो" का संग्रह भी खोज में मिला है। ये श्रुंगार-रस के किव थे। ग्रापन दोहों में इन्होंने फारसी किवता के भाव भरने ग्रीर चतुराई दिखाने का बहुत कुछ प्रयत्न किया है। फारसी की ग्राशिकी किवता के शब्द भी इन्होंने इस परिमाण में कहीं रखें हैं कि सुक्चि ग्रीर साहित्यक शिष्टता को ग्राधात पहुँचता है। पर जिस ढंग की किवता इन्होंने की है उसमे इन्हें सफलता हुई है। कुछ दोहे उद्धृत किए जाते हैं—

श्रद्भुत गति यहि प्रेम की, बैनन कही न जाय। दरस-भूख लागे दगन, भूखिहें देत भगाय॥ लेहु न मजनू-गोर ढिग, कोऊ छैला नाम। दरदवंत को नेकु तौ, लेन देहु विसराम॥

चतुर चितेरे तुव सबी लिखत न हिय ठहराय । कलम छुवत कर-ग्राँगुरी कटी कटाछन जाय ॥ मनगयंद छुविमद-छुके तोरि जँजीर भगात । हिय के भीने तार सों सहजे हो वँधि जात ॥

(१२) सहाराज विश्वताथिंसह — ये रीवॉ के बड़े ही विद्यारिसक ग्रीर भक्त नरेश तथा प्रसिद्ध किव महाराज रघुराजिसह के पिता थे। ग्राप संवत् १८०० से लेकर १६११ तक रीवॉ की गद्दी पर रहे। ये जैसे भक्त थे वैसे ही विद्या-व्यसनी तथा किववों ग्रीर विद्वानों के ग्राश्रयदाता थे। काव्य-रचना में भी ये सिद्धहस्त थे। यह ठीक है कि इनके नाम से प्रख्यात चहुत से ग्रंथ दूसरे किवयों के रचे है पर इनकी रचनाएँ भी कम नहीं है। नीचे इनकी

वनाई पुस्तको के नाम दिए जाते हैं जिनसे विदित होगा कि कितने विषयों पर इन्होने लिखा है—

(१) अष्टयाम-स्राह्निक, (२) स्त्रानंद-रघुनंदन नाटक, (३) उत्तम-काट्य-प्रकाश, (४) गीता-रघुनंदन शितका, (५) रामायण, (६) गीता-रघुनंदन प्रामाणिक, (७) धर्वधंग्रह, (८) कवीर वीजक की टीका, (६) विनयपत्रिका की टीका, (१०) रामचंद्र की सवारी, (११) भजन, (१२) पदार्थ, (१३) धनुर्विद्या, (१४) स्त्रानंद-रामायण, (१५) परधर्म निर्णय, (१६) शाति-शतक, (१७) वेदांत-पंचक शितका, (१८) गीतावली पूर्वार्द्ध, (१६) ध्रुवाष्टक, (२०) उत्तम नीतिचिद्धका, (२१) स्त्रवोधनीति, (२२) पाखंड-खिडनी, (२३) स्त्रादिमंगल, (२४) वसंत-चौतीसी, (२५) चौरासी रमैनी, (२६) ककहरा, (२७) शब्द, (२८) विश्वमोजन-प्रसाद, (२६) ध्यानमंजरी, (३०) विश्वनाथ-प्रकाश, (३१) परमतत्त्व, (३२) संगीत रघुनंदन, इत्यादि।

यद्यपि ये रामोपासक थे पर कुलपरंपरा के अनुसार निर्मुण संत मत की बानी का भी आदर करते थे। कबीरदास के शिष्य धर्मदास का बॉधव नरेश के यहाँ जाकर उपदेश सुनाना परंपरा से प्रसिद्ध है। 'ककहरा', 'शब्द', 'रमैनी' आदि उसी प्रभाव के द्योतक हैं। पर इनकी साहित्यक रचना प्रधानतः रामचिरत-संबधिनी है। कबीर बीजक की टीका इन्होंने निर्मुण ब्रह्म के स्थान पर सगुण राम पर घटाई है। ब्रजभाषा मे नाटक पहले पहल इन्हों ने लिखा। इस दृष्टि से इनका "आनद-रघुनदन नाटक" विशेष महत्त्व की वस्तु है। भारतेंदु हरिश्चद्र ने इसे हिंदी का प्रथम नाटक माना है। यद्यि इसमे पद्यों की प्रचुरता है पर संवाद सब ब्रजभाषा गद्य मे हैं। अंकविधान और पात्रविधान भी है। हिंदी के प्रथम नाटककार के रूप में ये चिरस्मरणीय हैं।

इनकी कविता अधिकतर या तो वर्णनात्मक है अथवा उपदेशात्मक । भाषा स्पष्ट और परिमार्जित है। इनकी रचना के कुछ नमूने दिए जाते हैं —

भाइन भृत्यन विष्णु सो, रैयत भानु सो, सन्नुन काल सो भावे। सन्नु वली सों बचे किर बुद्धि श्री श्रस्न सों धर्म की रीति चलावे॥ जीतन को करें केते उपाय श्रो दीरघ दृष्टि संवै फल पाने। भाखत है बिसुनाथ ध्रुवै नृप सो कवहूँ नहि राज गैंवावे॥

वाजि गज सोर रथ सुतुर कतार जेते,

प्यादे ऐंड़वारे जे सवीह सरदार के।
कुँवर छवीले जे रसीले राजवंसवारे,

सूर श्रिवयारे श्रित प्यारे सरकार के॥
केते जातिवारे, केते केते देसवारे,

जीव स्वान सिंह श्रादि सैलवारे जे सिकार के।
ढंका की धुकार है सवार सबै एक बार,

राज वार पार कार कोशलकुमार के॥

उठो कुँवर दोउ प्रान पियारे। हिमरितु प्रात पाय सव मिटिगे नभसर पसरे पुहकर तारे॥ जगवन महँ निकस्यो हरपित हिय विचरन हेत दिवस मनियारो। विश्वनाथ यह कौतुक निरखहु रिवर्मान दसहु दिसिनि उजियारो॥

किर जो कर मैं कयलास लियो किसके ग्रव नाक सिकोरत है। दइ तालन दीस भुजा भहराय भुको धनु को भकभोरत है॥ तिल एक हलै न हले पुहुमी रिसि पीसि के, दाँतन तोरत है। मन में यह ठीक भयो हमरे मद काको महेस व मोरत है॥

(१३) भक्तवर नागरोदासजी—यद्यपि इस नाम के कई भक्त किंव विवास में हो गए पर उसमें सबसे प्रसिद्ध कृष्णगढ़-नरेश महाराज सावंतसिंह जी है जिनका जन्म पौष कृष्ण १२ संवत् १७५६ में हुद्या था। ये वाल्यावस्था में ही बड़े शूरवीर थे। १३ वर्ष की द्यवस्था में इन्होंने कॅटी के हाड़ा जैतिसिंह को मारा था। सवत् १८०४ में ये दिल्ली के शाही द्रवार में थे। इसी बीच में इनके पिता महाराज राजसिंह का देहांत हुद्या। बादशाह श्रहमदशाह ने इन्हें दिल्ली में ही कृष्णगढ़ राज्य का उत्तराधिकार दिया। पर जन ये कृष्णगढ़ पहुँचे तन राज्य पर श्रपने भाई बहादुरिसंह का श्रिधकार पाया जो जोधपुर की सहायता से सिहासन पर श्रिधकार कर नैठे थे। ये नज की श्रोर लौट श्राप श्रीर मरहठों से सहायता लेकर इन्होंने श्रपने राज्य पर श्रिधकार किया। पर इस गृहकलह से इन्हें कुछ ऐसी निरक्ति हो गई कि ये सब छोड़-छाड़कर बृंदानन चले गए श्रीर नहाँ निरक्त भक्त के रूप मे रहने लगे। श्रपनी उस समय की चित्तवृत्ति का उल्लेख इन्होंने इस प्रकार किया है—

जहाँ कलह तहँ सुख नहीं, कलह सुखन को सूल। सबै कलह इक राज में, राज कलह को मूल॥ कहा भयो नृप हू भए, ढोवत जग बेगार। लेत न सुख हरिभक्ति को सकल सुखन को सार॥ मैं अपने मन मूढ तें ढरत रहत हों हाय। बृंदावन की श्रोर तें मित कबहूँ फिर जाय॥

चृंदावन पहुँचने पर वहाँ के भक्तो ने इनका बड़ा ग्रादर किया। ये लिखते हैं कि पहलें तो "कृष्णगढ़ के राजा" यह व्यावहारिक नाम सुनकर वे कुछ उदासीन से रहे पर जब उन्होंने मेरे 'नागरीदास' ('नागरी' शब्द श्रीराधा के लिये श्राता है ) नाम को सुना तब तो उन्होंने उठकर दोनो सुजाश्रो से मेरा ग्रालिंगन किया—

सुनि व्यवहारिक नाम को ठाढ़े दूरि उदास । दौरि मिले भरि नैन सुनि नाम नागरीदास ॥ इक मिलत सुजन भरि दौर दौर । इक टेरि . बुलावत श्रौर ठीर ॥

वृंदावन मे उस समय वल्लभाचार्यजी को गद्दो की पाँचवीं पीढ़ी थी। वृंदावन से इन्हे इतना प्रेम था कि एक बार ये वृंदावन के उस पार जो पहुँचे। रात को जब जमुना के किनारे लौटकर ख्राए तब वहाँ कोई नाव-बेड़ा न था। वृंदावन का वियोग इन्हे इतना असहा हो गया कि ये जमुना मे कूद पड़े श्रौर तैरकर चृंदावन श्राए। इस घटना का उल्लेख इन्होंने इस प्रकार किया है—

देख्यो श्रीवृंदाविपिन 'पार। विच वहति महा गंभीर धार॥ निहुं नाव, नाहीं कछु श्रीर दाव। हे दई! कहा कीजै उपाव॥ रहे वार लगन की लगै लाज। गए पारहि पूरै सकल काज॥ यह चित्त माहिं किर कै विचार। परे कृदि कृदि जलमध्य-धार॥

वृंदावन में इनके साथ इनकी उपपत्नी 'त्रणीठणीजी' भी रहती थीं, जो कविता भी करती थीं।

ये भक्त कियों में बहुत ही प्रचुर कृति छोड़ गए है। इनका किवता-काल सं० १७८० से १८१६ तक माना जा सकता है। इनका पहला ग्रंथ "मनोरथ-मंजरी" संवत् १७८० में पूरा हुन्ना। इन्होंने संवत् १८१४ में त्राश्विन शुक्त १० को राज्य पर त्रापने पुत्र सरदारसिंहजी को प्रतिष्ठित करके, घरनार छोड़ा। इससे स्पष्ट है कि विरक्त होने के बहुत पहिले हो ये कृष्ण-भक्ति त्रीर नजलीला-संबंधिनी बहुत सी पुस्तके लिख चुके थे। कृष्णगढ़ में इनकी लिखी छोटी बड़ी सब मिलाकर ७३ पुस्तके संग्रहीत हैं, जिनके नाम ये हैं—

सिंगारसार, गोपीघेमप्रकाश (१८००), पदप्रसंगमाला, व्रजवैकुंठ तुला, व्रजसार (संवत् १७६६), मोरलीला, प्रातरस-मंजरी, विहार-चंद्रिका (सं०१७८८), मोजनानंदाष्टक, जुगलरस माधुरो, फूज्ञविलास, गोधन-ग्रागमन दोहन, ग्रानंदलमाष्टक, फागविलास, ग्रीष्म-विहार, पावसपचीसी, गोपीवैनविलास, रासरसलता, नैनरूपरस, शीतसार, इश्कचलन, मजलिस मंडन, श्ररिल्लाष्टक, सदा की मॉम्म, वर्षा न्नृतु की मॉम्म, होरी की मॉम्म, कृष्णजन्मोत्सव कवित्त, प्रियाजन्मोत्सव कवित्त, सांभी के कवित्त, रास के कवित्त, चाँदनी के कवित्त, दिवारी के कवित्त, गोवर्धन-धारन के कवित्त, होरी के कवित्त, फागगोकुलाष्टक, हिडोरा के कित्त, वर्षा के कवित्त, मित्तमगदीपिका (सं० १८०२), तीर्थानंद (१८१०), फागविहार (१८०८), बालविनोद, वन-विनोद, (१८०६), सुजानानद (१८१०), मित्तसार (१७६६), देहदशा, वैराग्यवल्ली, रिसक-रत्नावली (१७८२), कलिवराग्य-वल्लरी (१७६६), ग्रारिल्ल-पचीसी, छूटक-विधि, पारायण-विधि-प्रकाश

(१७६१), शिखनख, नखशिख, छूटक कविक, चचरियाँ, रेखता, मनोरथ-मंजरी (१७८०), रामचरित्रमाला, पद्मबोधमाला, जुगल-मिक्तिविनोद (१८०८), रसानुक्रम के दोहे, शरद की मॉक्क, सॉक्की फूल-वीनन संवाद, वसंत-वर्णन, रसानुक्रम के कवित्त, फाग-खेलन समेतानुक्रम के कवित्त, निकुंज विलास (१७६४), गोविद परचई, वनजन-प्रशंसा, छूटक दोहा, उत्सव-माला पद-मुक्तावली।

इनके ग्रातिरिक्त "वैन-विलास" श्रीर "गुप्तरस-प्रकाश" नाम की दो ग्रप्राप्य पुस्तके भी हैं। इस लंबी सूची को देखकर ग्राश्चर्य करने के पहले पाठको को यह जान लेना चाहिए कि ये नाम भिन्न-भिन्न प्रसंगो या विषयो के कुछ पद्यों मे वर्णन मात्र हैं, जिन्हे यदि एकत्र करे तो ५ या ७ त्राच्छे त्राकार की पुस्तकों मे आ जायंगे। अतः अपर लिखे नामों को पुस्तको के नाम न समक्तर वर्णन के शीर्षक मात्र समक्तना चाहिए। इनमें से बहुतो को पाँच पॉच, दस दस, पचीस पचीस पद्य मात्र समिकए। कृप्णभक्त कवियो की । श्रिधकांश रचनाऍ इसी ढंग की है। भक्तिकाल के इतने श्रिधक कवियो की कुष्णलीला-संबंधिनी फुटकल उक्तियों से अने हुए ग्रौर केवल साहित्यिक दृष्टि रखनेवाले पाठकों को नागरीदासजी की ये रचनाएँ ऋधिकांश मे पिष्टपेषण सी प्रतीत होगी । पर ये मक्त थे श्रीर साहित्य-रचना की नवीनता श्रादि से कोई प्रयोजन नहीं रखते थे। फिर भी इनकी शैली श्रौर भावों मे कुछ नवीनता न्त्रौर विशिष्टता है। कहीं कहीं बड़े सुद्र भावों की व्यजना इन्होंने की है। काल-गति के अनुसार फारसी काव्य का आशिकी और स्फियाना रंग-ढंग भी कही कहीं इन्होंने दिखाया है। इन्होंने गाने के पदों के ऋतिरिक्त कवित्त, सवैया, ग्रारिल्ल, रोला त्रादि कई छदो का न्यवहार किया है। भाषा भी सरस ग्रीर चलती है, विशेषतः पदो की कवित्तो की भाषा में वह चलतापन नहीं है। कविता के नमूने देखिए---

( वैराग्य-सागर से )

काहे को रे नाना मत सुनै तू पुरान के, ते ही कहा ? तेरी सूढ़ सूढ मित पंग की । वेद के विवादनि को पानैगो न पार कहूँ, छाँड़ि देहु श्रास सव दान न्हान गंग की ॥ श्रौर सिद्धि सोधे श्रव, नागर, न सिद्ध कळू, मानि लेहु मेरी, कही वार्ता सुढंग की। जाइ ब्रज भोरे! कोरे मन को रँगाइ छै.रे, वृंदावन रेनु रची गौर स्याम रंग की॥

# ( श्ररिल्ल )

श्रंतर कुटिल मठोर भरे श्रभिमान सों। तिन के गृह नहिं रहे संत सनमान सों। उनकी संगति भूलि न कत्रहूँ जाइए। वृज-नागर नँदलाल सु निसि दिन गाइए।। (पद)

#### जौ मेरे तन होते दोय।

मैं काहू तें कछु निहं कहतो, मोतें कछु कहतो निहं कोय॥
एक जो तन हिर विमुखन के संग रहतो देस विदेस।
विविध भाँति के जग-दुख-सुख जहाँ, निहं भिक्त लवलेस॥
एक जो तन सत्तसंग-रंग राँगि रहतो श्रित सुख-पूर।
जनम सफल किर लेतो ब्रज बिस जहाँ ब्रज-जीवन-मूर।
दे तन विन दे काज न होहैं, श्रायु तो छिन छिन छीजै॥
नागरिदास एक तन तें श्रब कहाँ काह किर लीजै?

# (मनोरथ-मंजरी से)

चरन छिदत काँटेनि तें खवत रुधिर सुधि नाहिं।
पूछिति हों फिर हों भट्ट खग मृग तरु बन माहिं॥
कबै झुकत मो श्रोर को ऐहें मदगज-चाल।
गरबाहीं दीने दोऊ प्रिया नवल नेंदलाल॥

# ( इरक-चमन से )

सव मजहब सब इल्म श्ररु सबै ऐश के स्वाद । श्ररे ! इरक के श्रसर बिनु ये सब ही बरवाद ॥ श्राया इरक लपेट में, लागी चरम चपेट। सोई श्राया खलक में श्रीर भरें सब पेट॥

### (वर्षा के कवित्त से)

भादों की कारी ग्रॅंध्यारी निसा भुकि वादर मंद फुही वरसावै। स्यामा जू श्रापनी ऊँची श्रटा पै छुकी रस-रीति मलारिह गावै॥ ता समे मोहन के दग दूरि तें श्रातुर रूप की भीख यों पावें। पौन मया करि घूँघट टारे, द्या करि दामिनि दीप दिखावै॥ (१४) जोघराज —ये गौड़ ब्राह्मण बालकृष्ण के पुत्र थे। इन्होंने नींवगढ़ (वर्त्तमान नीमराणा--- ग्रलवर) के राजा चन्द्रभान चौहान के ग्रनुरोध से ''हम्मीर रासो" नामक एक बड़ा प्रबंध-कान्य संवत् १८७५ मे लिखा जिसमे रण्थंभीर के प्रसिद्ध वीर महाराज हम्मीरदेव का चरित्र वीरगाथा-काल की छप्पय पद्धति पर वर्णन किया गया है। हम्मीरदेव सम्राट् पृथ्वीराज के वंशज थे। उन्होंने दिल्ली के सुल्तान ग्रलाउद्दीन को कई वार परास्त किया था ग्रौर ग्रांत में अलाउद्दीन की चढ़ाई में हो वे मारे गये थे। इस दृष्टि से इस काव्य के नायक देश के प्रसिद्ध वीरों में है । जोघराज ने चन्द त्र्यादि प्राचीन कवियों की पुरानी भाषा का भी यत्र तत्र ऋनुकरण किया है:—जैसे जगह जगह 'हि' विभक्ति के प्राचीन रूप 'ह' का प्रयोग । 'हम्मीररासो' की कविता वडी स्रोजस्विनी है। घटनात्रो का वर्णन ठीक ठीक श्रौर विस्तार के साथ हुत्रा है। काव्य का स्वरूप देने के लिये कवि ने कुछ घटनात्रों की कल्पना भी की है। जैसे महिमा मंगोल का त्रपनी प्रेयसी वेश्या के साथ दिल्ली से भागकर हम्मीरदेव की शरण मे ग्राना और ग्रलाउदीन का दोनों को मॉगना। यह कल्पना राजनीतिक उद्देश्य हटाकर प्रेम-प्रसंग को युद्ध का कारण बताने के लिये, प्राचीन कवियो की प्रथा के अनुसार, की गई है। पीछे सकत् १६०२ में चन्द्रशेखर वाजपेयी ने जो इम्मीरहठ लिखा उसमें भी यह घटना ज्यो की त्यो ले ली गई है। ग्वाल कवि के हम्मीरहठ में भी, बहुत एंभव है कि, यह घटना ली गई होगी।

प्राचीन वीरकाल के अंतिम-राजपूत वीर का चरित जिस रूप मे और जिस प्रकार की भाषा में अंकित होना चाहिए था उसी रूप और उसी प्रकार की भाषा में जोधराज अंकित करने में सकल हुए हैं, इसमें कोई संदेह नहीं। इन्हें हिंदी-कान्य की ऐतिहासिक परंपरा की अच्छी जानकारी थी, यह बात स्पष्ट लिच्चत होती है। नीचे इनकी रचना के कुछ नमूने उद्धृत किए जाते हैं— कब हठ करें श्रलावदीं रखथंभवर गढ़ श्राहि। कबै सेख सरने रहें बहुरथो महिमा साहि॥ सूर सोच मन में करों, पदवी लहों न फेरि। जो हठ छंडो राव तुम, उत न लजे श्रजमेरि॥ सरन राखि सेख न तजों, तजो सीस गढ़ देस। रानी राव हमीर को यह दीन्हों उपदेस॥

कहँ पँवार जगदेव सीस श्रापन कर कह्यो। कहाँ भोज विक्रम सुराव जिन पर-दुख मिट्ट्यो॥ सवा भार नित करन कनक विप्रन को दीनो। रह्यो न रहिए कोय देव नर नाग सु चीनो॥ यह वात राव हम्मीर सूँ रानी इमि श्रासा कही । जो भई चक्कवै-मंडली सुनौ राव दीखे नहीं॥

जीवन-मरन-सँजोग जग कौन मिटावे ताहि। जो जनमें संसार में श्रमर रहे नहिं श्राहि॥ कहाँ जैत कहँ सूर, कहँ सोमेश्वर राणा। कहाँ गए प्रथिराज साह दल जीति न श्राणा॥ होतव मिटेन जगत में कीजै चिंता कोहि। श्रासा कहै हमीर सौं श्रव चूको मत सोहि॥

पुंडरीक-सुत-सुता तासु पद-कमल मनाऊँ। विसद बरन वर वसन विषद भूषन हिय ध्याऊँ॥ विषद जंत्र सुर सुद्ध तंत्र तुंबर जुत सोहै। विषद ताल इक भुजा, दुतिय पुस्तक मन मोहै॥ गति राजहंस हंसह चढ़ी रटी सुरन कीरति विमल। जय मातु सदा बरदायिनी, देहु सदा बरदान-बलं॥

(१५) वख्शी हंसराज—ये श्रीवास्तव कायस्य थे। इनका जन्म संवत् १७६६ में पन्ना में हुन्ना था। इनके पूर्वज बख्शी हरिकशुनजी पन्ना राज्य के मंत्री थे। हंसराजजी पन्नानरेश श्री ग्रामानिहंहजी के दरवारियों में थे। ये त्रज की व्यासगद्दी के "विजय सखी" नामक महात्मा के शिष्य थे, जिन्होंने इनका सांप्रदायिक नाम 'प्रेमसली' रखा था। 'सखी-भाव' के उपासक होने के कारण इन्होंने अत्यत प्रेम-माधुर्य्य-पूर्ण रचनाएँ की हैं। ,इनके चार ग्रंथ पाए जाते हैं—

(१) सनेह सागर, (२) विरहविलास, (३) रायचंद्रिका, (४) वारह-मासा (संवत् १८११)।

इनमें से प्रथम बड़ा ग्रंथ है। दूसरा शायद इनकी पहली रचना है। 'सनेह-सागर' का संपादन श्रीयुत लाला भगवानदीनजी बड़े श्रच्छे ढंग से कर चुके हैं। शेष ग्रंथ प्रकाशित नहीं हुए हैं।

'सनेह-सागर' नी तरंगों में समाप्त हुँगा है जिनमे कृष्ण की विविध लीलाएँ सार छंद में वर्णन की गई है। भाषा बहुत ही मधुर, सरस ग्रीर ज्वलती है। भाषा का ऐसा स्निग्ध सरल प्रवाह बहुत कम देखने में ग्राता है। पद-विन्यास ग्रत्यंत कोमल ग्रीर लिलत हैं। कृत्रिमता का लेश नहीं। ग्रनुपास बहुत ही संयत मात्रा में ग्रीर स्वाभाविक हैं। माधुर्य प्रधानतः संस्कृत की पदावली का नहीं, भाषा की सरल सुबोध पदावली का है। एक शब्द का भी समावेश व्यर्थ केवल पादपूर्त्यर्थ नहीं है। साराश यह कि इनकी भाषा सब प्रकार से ग्रादर्श-भाषा है। कल्पना भाव-विधान में ही पूर्णत्या प्रवृत्त है, ग्रपनी ग्रलग उड़ान दिखाने मे नहीं। भाव-विकास के लिये ग्रत्यंत परिचित ग्रीर स्वाभाविक व्यापार ही रखे गए हैं। वास्तव में 'सनेह-सागर' एक ग्रनुटा ग्रंथ है। उसके कुछ पद्य नीचे उद्धृत किए जाते हैं—

दमकित दिपित देह दामिनि सी चमकत चंचल नेना। व्रूंघट विच खेलत खंजन से उड़ि उड़ि दीठि लगे ना॥ लटकित लिलत पीठ पर चोटी विच बिच सुमन सँवारी। देखे ताहि मेर सो श्रावत, मनहुँ भुजंगिनि कारी॥

इत तें चली राधिका गोरी सोंपन श्रपनी गैया। उत तें श्रति श्रातुर श्रानँद सों श्राए कुँवर कंन्हैया॥ किस भौहैं, हँसि कुँवरि राधिका कान्ह कुँवर सों बोली। अँग श्रॅग उमिंग भरे श्रानँद सों, दरकित छिन छिन चोली॥ एरे मुकुटवार चरवाहे ! गाय हमारी लीजो। जाय न कहूँ तुरत की ब्यानी, सोंपि खरक के दीजो॥ होहु चरावनहार गाय के बाँघनहार छुरैया। कर दीजो तुस श्राय दोहनी, पावे दूध खुरैया॥

कोऊ कहूँ श्राय बन-बीथन या लीला लिख जैहै। किह किह कुटिल कठिन कुटिलन सों सिगरे ब्रज वगरेहै॥ जो तुम्हरी इनकी ये बातें सुनिहै कीरति रानी। तो कैसे पटिहै पाटे ते, घटिहै कुल को पानी॥

(१६) जनकराज किशोरोशरण—ये अयोध्या के एक वैरागी थे और संवत् १६६७ में वर्त्तमान थे। इन्होंने भक्ति, ज्ञान और रामचिरत-संबंधिनी बहुत सी कविता की है। कुछ प्रथ संस्कृत में भी लिखे हैं। हिंदी कविता साधारणतः अञ्छी है। इनकी बनाई पुस्तकों के नाम ये है—

त्रांदोलरहस्य दीपिका, तुलसीदासचरित्र, विवेकसार चद्रिका, विद्धांतचौतीसी, बारहस्त्रङ्गी, लिलत-श्टंगार-दीपक, किवतावली, जानकीसरणाभरण, सीताराम-सिद्धांतमुक्तावली, ग्र्नन्य-तरंगिणी, रामरस-तरंगिणी, श्रात्मसंबंध-दर्पण, होलिका-विनोद-दीपिका, वेदांतसार, श्रुति-दीपिका, रसदीपिका, दोहावली, रधवर-करुणाभरण।

उपर्युक्त सूची से प्रकट है कि इन्होंने राम-सीता के शृंगार, ऋतुविहार श्रादि के वर्णन में ही भाषा कविता की है। इनका एक पद्य नीचे दिया जाता है—

> फूले कुसुम द्रुम विविध रंग सुगंध के चहुँ चाव। गुंजत मधुप मधुमत्त नाना रंग रज श्रॅंग फाव॥ सीरो सुगंध सुमंद बात विनोद कत बहंत। परसत श्रनंग उदोत हिय श्रभिलाष कामिनि कंत॥

(१७) श्रळवेली श्राल-ये विष्णुस्वामी संप्रदाय के महात्मा 'वंशीश्रलि' जी के शिष्य थे। इसके श्रातिरिक्त इनका श्रीर कोई बृत्त ज्ञात नहीं। श्रमुमान

से इनका किवता-काल विक्रम की १८ वीं शताब्दी का अंतिम भाग त्राता है।
ये भाषा के सत्किव होने के ग्रातिरिक्त संस्कृत में भी सुंदर रचना करते थे जिसका
प्रमाण इनका लिखा 'श्रीस्तोत्र' है। इन्होंने 'समय-प्रबंध पदावली'' नामक
एक ग्रंथ लिखा है जिसमें ,३१३ बहुत ही भाव भरे पद हैं। नीचे कुछ पद
उद्धृत किए जाते हैं—

लाल तेरे लोभी लोलुप नैन । केहि रस-छुकनि छुके ही छुवीले मानत नाहिंन चैन । नींद नैन घुरि घुरि घ्रावत घ्रति, घोरि रही कछु नैन ॥ घ्रलवेली घ्रलि रस के रसिया, कत बितरत ये बैन ।

बने नवल प्रिय प्यारी।
सरद रैन उजियारी॥
सरद रैन र्जुबदैन मैनमय जमुना-तीर सुहायो।
सकल कला-पूरन सिस सीतल मेहि-मंडल पर श्रायो॥
श्रतिसय सरस सुगंध मंद गति बहत पवन रुचिकारी!
नव नव रूप नवल नव जोवन बने नवल पिय प्यारी॥

(१८) चाचा हित चंदाचन दास—ये पुक्तर चेत्र के रहनेवाले गौड़ ब्राह्मण थे श्रीर संवत् १७६५ में उत्पन्न हुए थे। ये राषावल्लभीय गोस्वामी हितरूपजी के शिष्य थे। तत्कालीन गोसाईजी के पिता के गुरुश्राता होने के कारण गोसाईजी की देखादेखी सब लोग इन्हें "चाचाजी?" कहने लगे। ये महाराज नागरीदासजी के माई बहादुरसिंहजी के श्राश्रय में रहते थे, पर जब राजकुल में विग्रह उत्पन्न हुआ तब ये कृष्णगढ़ छोड़कर चंदावन चले श्राए श्रीर श्रंत समय तक वही रहे। संवत् १८०० से लेकर सवत् १८४४ तक की इनकी रचनाश्रों का पता लगता है। जैसे स्रदास के सवा लाख पद बनाने की जनश्रित है वैसे ही इनके भी एक लाख पद श्रीर छंद बनाने की बात प्रसिद्ध है। इनमें से २०००० के लगभग पद्य तो इनके मिले हैं। इन्होंने नखशिख, श्रष्टयाम, समय-प्रबंध, छुद्दालीला श्राद्दि श्रसंख्य प्रसंगों का विशद वर्णन किया

है। छद्मलीलाओं का वर्णन तो बड़ा ही अन्त्रात् है। इनके ग्रंथ प्रकाशित नहीं हुए हैं। रागरताकर आदि ग्रंथों मे इनके बहुत से पद संग्रहीत मिलते हैं। छत्रपुर के राज-पुस्तकालय में इनकी बहुत सी रचनाएँ सुरिच्चत हैं।

इतने अधिक परिमाण में होने पर भी इनकी रचना शिथिल या भरती की नहीं है। माषा पर इनका पूरा अधिकार प्रकट होता है। लीलाओं के अंतर्गत वचन और व्यापार की योजना भी इनकी कल्पना की स्फूर्ति का परिचय देती है। इनके दो पद नीचे दिए जाते हैं—

# (मनिहारी लीला से)

मिठवोलनी नवल मनिहारी।
भी हैं गोल गरूर हैं, याके नयन खुटीले भारी।
चूरी लिल मुख तें कहै, घूँघट में मुसकाति।
सिस मनु बदरी श्रोट तें दुरि दरसत यहि भाँति॥
चूरो बड़ो है मोल को, नगर न गाहक कोय।
मो फेरी खाली परी, श्राई सब घर टोय॥

प्रीतम तुम मो दगन बसत हो।
कहा भरोसे हैं पूछत हो, के चतुराई करि जु हँसत हो॥
लीजे परिच स्वरूप श्रापनो, पुतरिन में तुमहीं तो लसंत हो।
बृंदावन हित रूप-रसिक तुम, कुंज लड़ावता हिय हुलसत हो॥

(१९) गिरिधर कविरांज—इनका कुछ भी वृत्तांत ज्ञात नहीं। नाम से भाट जान पड़ते हैं। शिवसिंह ने इनका जन्म संवत् १७७० दिया है जो संभवतः ठीक हो। इस हिसाब से इनका किवताकालः संवत् १८०० के उपरांत ही माना जा सकता है। इनकी नीति की कुंडलिया ग्राम ग्राम मे प्रसिद्ध हैं। ग्रापढ़ लोग भी दो चार चरण जानते हैं। इस सर्विप्रयता का कारण है बिल्कुल सीघी सादी भाषा मे तथ्य मात्र का कथन। इनमे न तो अनुपास ग्रादि द्वारों भाषा की सजावट है, न उपमा उत्प्रेत्ता ग्रादि का चमत्कार। कथन की पुष्टि मात्र के लिये (ग्रालंक़ार की दृष्टि से नहीं) दृष्टांत ग्रादि इधर उधर मिलते हैं। कहीं

कहीं, पर बहुत कम, कुछ अन्योक्ति का सहारा इन्होंने लिया है। इन सर्व वार्तों के विचार से ये कोरे पद्यकार ही कहे जा सकते हैं; स्क्तिकार नहीं। बृंद कि में और इनमें यही अंतर है। बृंद ने स्थान स्थान पर अच्छी घटती हुई और मुंदर उपमाओं आदि का भी विधान किया है। पर इन्होंने कोरा तथ्य-कथन किया है। कहीं कहीं तो इन्होंने शिष्टता का ध्यान भी नहीं रखा है। पर घर यहस्थी के साधारण व्यवहार, लोकव्यवहार आदि का बड़े स्पष्ट शब्दों में इन्होंने कथन किया है। यही स्पष्टता इनकी सर्वप्रियता का एकमात्र कारण है। दो, कुंडलियाँ दी जाती हैं—

साई बेटा वाप के बिगरे भयो श्रकाज ! हरनाकुस श्रक्ष कंस को गयो दुहुन को राज ॥ गयो दुहुन को राज वाप बेटा के बिगरे । दुसमन दावागीर भए महिमंडल सिगरे ॥ कह गिरिधर कविराय जुगन याही चलि श्राई । पिता पुत्र के बेर नफा कहु कौने पाई ?

रहिए लटपट काटि दिन बरु घामहि में सोय।
छाहँ न वाकी बैठिए जो तरु पतरो होय॥
जो तरु पतरो होय एक दिन घोखा दैहै।
जा दिन बहै बयारि दृटि तब जर से जैहै॥
कह गिरिधर कविराय छाहँ मोटे की गहिए।
पाता सब मरि जाय तऊ छाया में रहिए॥

(२०) भगवत रिसक — ये टही संप्रदाय के महातमा स्वामी लिलत-मोहनीदास के शिष्य थे। इन्होंने गद्दी का अधिकार नहीं लिया और निर्लित भाव से भगवद्भवन में ही लगे रहे। अनुमान से इनका जन्म संवत् १७६५ के लगभग हुआ। अतः इनका रचनाकाल संवत् १८३० और १८५० के बीच माना वा सकता है। इन्होंने अपनी उपासना से सबध रखनेवाले अनन्य-प्रेम-रस-पूर्ण बहुत से पद, कवित्त, कुडलिया, छप्पय आदि रचे है जिनमे एक और तो वैराग्य का भाव श्रौर दूसरी श्रोर श्रनन्य प्रेम का भाव छलकता है। इनका हृद्य प्रेम-रसपूर्ण था। इसीसे इन्होंने कहा है कि "भगवत रसिक रसिक की बातें रसिक बिना कोउ समुिक सके ना।" ये कृष्णभक्ति मे लीन एक प्रेम-योगी थे। इन्होंने प्रेमतत्त्व का निरूपण बड़े ही श्रच्छे ढंग से किया है। कुछ पद्य नीचे दिए जाते हैं—

कुंजन तें उठि प्रात गात जमुना में घोवै। निधुबन करि दंडवत बिहारी को मुख जोवै॥ करै भावना बैठि स्वच्छ थल रहित उपाधा। घर घर लेय प्रसाद लगै जब भोजन-साधा॥ संग करे भगवत रसिक, कर करवा, गूद्रि गरे। वृंदावन बिहरत फिरै, जुगलः रूप नैनन भरे॥

हमरो वृंदावन उर श्लीर।

माया काल तहाँ निहं न्यापे जहाँ रिसंक-सिरमीर ॥ छूटि जात सत श्रसत वासना, मन की दौरा-दौर । भगवत रिसक बतायो श्री गुरु, श्रमल श्रलौकिक ठौर ॥

(२१) श्री दृठीजी—ये श्रीहतहरिवंशजी की शिष्य-परंपरा में बड़े ही साहित्यममें ग्रीर कला-कुशल किव हो गए हैं। इन्होंने संवत् १८३७ में "राधा-सुधाशतक" बनाया जिसमें ११ दोहें ग्रीर १०३ किवत्त-सबैये हैं। ग्रिधकांश भक्तों की ग्रिपेचा इनमें विशेषता यह है कि इन्होंने कला-पच्च पर भी पूरा जोर दिया है। इनकी रचना में यमक, ग्रानुप्रास, उपमा, उत्पेचा ग्रादि का बाहुल्य पाया जाता है। पर साथ ही भाषा या वाक्य-विन्यास में लद्धड़पन नहीं श्राने पाया है। वास्तव में "राधासुधाशतक" छोटा होने पर भी ग्रपने ढंग का ग्रानुठा ग्रंथ है। भारतेंदु हरिश्चंद्र को यह ग्रंथ ग्रात्यंत प्रिय था। उससे कुछ ग्रवतरण दिए जाते हैं—

कलप लता के कैधों पल्लव नवीन दोऊ, हरन मंजुता के कंज ताके बनिता के हैं। पावन पतित गुन गावें मुनि ताके छवि,
छुछै सविता के जनता के गुरुता के हैं॥
नवी निधि ताके सिद्धता के श्रादि श्राछै हठी,
तीनी लोकता के प्रभुता के प्रसु ताके हैं।
कटै पाप ताके बढें पुन्य के पताके जिन,
ऐसे पद ताके वृषभानु के सुता के हैं।

गिरि कीजै गोधन, मयूर नव कुंजन को,
पसु कीजै महाराज नंद के नगर को।
नर कौन? तौन जौन राधे राधे नाम रटे,
तट कीजै वर कूल कालिंदी-कगर को॥
इतने पै जोई कछु कीजिए कुँवर कान्ह,
रिखए न श्रान फेर हठी के सगर को।
गोपी पद-पंकज-पराग कीजै महाराज,
नुन कीजै रावरेई गोकुल नगर को॥

(२२) गुमान मिश्र—ये महोने के रहनेवाले गोपालमिश के पुत्र थे। इनके तीन भाई श्रीर थे। दीपसाहि, सुमान श्रीर श्रमान। गुमान ने पिहानी के राजा श्रकत्रश्रली लॉ के श्राश्रय में संनत् १८०० में श्रीहर्षकृत नैषघ कान्य का पद्यानुवाद नाना छुदों मे किया। यही ग्रंथ इनका प्रसिद्ध है श्रीर प्रकाशित भी हो चुका है। इसके श्रतिरिक्त खोज मे इनके दो ग्रंथ श्रीर मिले हैं—कृष्ण-चंद्रिका श्रीर छंदाटनी (पिंगल)। कृष्णचंद्रिका का निर्माणकाल संनत् १८३८ है। श्रतः इनका किताकाल संनत् १८०० से संनत् १८४० तक माना जा सकता है। इन तीन ग्रंथों के श्रतिरिक्त रस, नायिकामेद, श्रलंकार श्रादि कई श्रीर ग्रंथ सुने जाते है।

यहाँ केवल इनके नैषध के संबंध मे ही कुछ कहा जा सकता है। इस ग्रंथ में इन्होने बहुत से छंदों का प्रयोग किया है श्रीर बहुत जल्दी जल्दी छंद बदले हैं। इंद्रवजा, वंशस्थ, मंदाकाता, शार्दूलविक्रीव्वित श्रादि कठिन वर्णवृत्तों से लेकर दोहा चौपाई तक मौजूद हैं। ग्रंथारंभ मे अकबरअली खाँ की प्रशंसा मे जो बहुत से कवित्त इन्होने कहे हैं, उनसे इनकी चमत्कार-प्रियता स्पष्ट प्रकट होती है। उनमें परिसंख्या ऋलंकार की भरमार है। गुमानजी ऋच्छे साहित्य-मर्मज्ञ श्रौर कला-कुशल थे, इसमें कोई संदेह नहीं। भाषा पर भी इनका ग्रिधिकार था। जिन रंलोको के भाव जिटल नहीं है उनका श्रनुवाद बहुत ही सरस श्रौर सुदर है। वह स्वतंत्र रचना के रूप में प्रतीत होता है पर जहाँ कुछ जिंटलता है वहाँ की वाक्यावली उलभी हुई श्रीर श्रर्थ श्ररपष्ट है। बिना मूल श्लोक सामने त्राए ऐसे खलो का स्पष्ट ग्रर्थ निकालना कठिन ही है। ग्रतः सारी पुस्तक के संबंध में यही कहना चाहिए कि अनुवाद में वैसी सफलता नहीं हुई है। संस्कृत के भावों के सम्यक् ग्रवतरण मे यह त्रासफलता गुमान ही के सिर नहीं मद्री जा सकती। रीतिकाल के जिन जिन कवियों ने संस्कृत से अनुवाद करने का प्रयत्न किया है उनमें से बहुत से असफल हुए हैं। ऐसा जान पड़ता है कि इस काल मे जिस मधुर रूप मे व्रजभाषा का विकास हुन्ना वह सरल रस-व्यंजना के तो बहुत ही अनुकूल हुआ पर जटिल भावो और विचारों के प्रकाशन मे वैसा समर्थ नहीं हुन्रा। कुलपति मिश्र ने त्रपने "रसरहस्य" मे काव्यप्रकाश का जो श्रनुवाद किया है उसमे भी जगह जगह इसी प्रकार की श्रस्पष्टता है।

गुमानजी उत्तम श्रेगी के किन थे, इसमें संदेह नहीं। जहाँ वे जिटल भाव भरने की उलमान में नहीं पड़े हैं वहाँ की रचना श्रात्यंत मनोहारिग्री हुई है। कुछ पद्य उद्धृत किए जाते है—

वुर्जन की हानि, बिरधापनोई करें पीर,

गुन लोप होत एक मोतिन के हार ही।

दूटे मनिमाले, निरगुन गायताल लिखें,

पोधिन ही अंक, मन कलह विचार ही॥

संकर बरन पसु पिन्छन में पाइयत,

श्रलक ही पारें श्रंसभंग निराधार ही।

चिर चिर राजी राज श्रली श्रकबर सुरराज,

के समान जाके राज पर वारही॥

दिगाज दबत दबकत दिगपाल भूरि,
धूरि की धुँधेरी सों ग्रँधेरी श्राभा भान की।
धाम श्री धरा को, माल वाल श्रवला को श्रिर,
तजत परान राह चाहत परान की॥
सैयद समर्थ भूप श्रली श्रकवर-दल
चलत वजाय मारू दुंदुभी धुकान की।
फिरि फिरि फननि फनीस उलटतु ऐसे,
चोली खोलि ढोली ज्यों तमोली पाके पान की॥

न्हाती वहाँ सुनयना नित बावली में, छूटे उरोजतल कुंकुम नीर ही में। श्रीखंड चित्र दग-श्रंजन सग साजै, मानौ त्रिबेनि नित ही घर ही विराजै॥

हाटक-हंस चल्यो उदिकै नम में, दुगनी तन-ज्योति भई। लीक सी खेंचि गयो छन में, छहराय रही छिब सोनमई॥ नैनन सों निरख्यो न बनायके, कै उपमा मन माहिं लई। स्यामलं चीर मनौ पसरबो, तेहि पै कल कंचन बेलि नई॥

(२३) सरजूराम पंडित—इन्होंने "नैमिन पुराण भाषा" नामक एक कथात्मक प्रंथ संवत् १८०५ में वनाकर तैयार किया। इन्होंने अपना कुछ भी परिचय अपने प्रंथ में नहीं दिया है। जैमिनि पुराण दोहों चौपाइयों में तथा और कई छंदों में लिखा गया है और ३६ अध्यायों में समाप्त हुआ है। इसमें बहुत सी कथाएँ आई हैं; नैसे अधिष्ठिर का राजस्य यज्ञ, संचिप्त रामायण, सीतात्याग, लवकुश-युद्ध, मयूरध्वज, चंद्रहास आदि राजाओं की कथाएँ। चौपाइयों का ढंग "रामचरितमानस" का सा है। किवता इनकी अच्छी हुई है। उसमे गामीर्य है। नमूने के लिए कुछ पद्य नीचे दिए जाते हैं—-

गुरुपद-पंकज पावन रेनू । कहा कलपतरु, को सुरधेनू ॥ गुरुपद-रज श्रज हरिहर धामा । त्रिसुवन-विभव, विस्व विश्रामा ॥ तब लगि जग जड़ जीव सुलाना । परम तत्त्व गुरु जिय नहिं जाना ॥ श्रीगुरु-पंकज पाँव पसाऊ । स्रवत सुधामय तीरथराऊ । सुमिरत होत हृदय श्रसनाना '। मिटत मोहमय मन-मल नाना ॥

(२४) भगवंतराय खीची—्ये श्रसोथर (जिला फतहपुर) के एक बड़े
गुण्य्राही राजा थे जिनके यहाँ बराबर श्रच्छे किंवयों का सतकार होता रहता
था। शिवसिह संगेज में लिखा है कि इन्होंने सातों कांड रामायण बड़े सुंदर
किवतों में बनाई है। यह रामायण तो इनकी नहीं मिलती पर हनुमानजी की
प्रशंसा के ५० किंवत इनके श्रवश्य पाए गए है जो संभव है रामायण के ही
श्रंश हों। खोज में जो इनकी "हनुमत् पचीसी" मिली है उसमें निर्माणकाल '
१८१७ दिया है। इनकी किंवता बड़ी ही उत्साहपूर्ण श्रीर श्रोजिस्तनी है। एक
किंवत्त देखिए—

विदित विसाल ढाल भालु-किप-जाल की है,

श्रीट सुरपाल की है तेज के तुमार की।
जाही सों चपेटि के गिराए गिरि गढ, जासों
कठिन कपाट तोरे, लंकिनी 'सों मार की॥
भने भगवंत जासो लागि भेंटे प्रभु,

जाके त्रास लखन को छुभिता खुमार की।
श्रीड़े बहाश्रस्त की श्रवाती महाताती, बंदों
युद्ध-मद-माती छाती पवन-कुमार की॥

(२५) स्ट्रन — ये मथुरा के रहनेवाले माथुर चौबे थे। इनके पिता का नाम बसंत था। सूदन भरतपुर के महाराज बदनसिंह के पुत्र सुजानसिंह उपनाम सूरजमल के यहाँ रहते थे। उन्हीं के पराक्रमपूर्ण चिरत्र का वर्णन इन्होंने "सुजानचरित्र" नामक प्रबंधकाव्य में किया है। मोगल-साम्राज्य के गिरे दिनों में भरतपुर के बाट राजात्रों का कितना प्रभाव बढ़ा था यह इतिहास में प्रसिद्ध है। उन्होंने शाही महलो श्रीर खजानों को कई बार लूटा था। पानीपत की श्रांतिम

.लड़ाई के संबंध में इतिहासशों की यह धारणा है कि यदि पेशवा की सेना का संचालन भरतपुर के अनुभवी महाराज के कथनानुसार हुआ होता और वे रूठकर न लौट आए होते तो भरहठों की हार कभी न होती। इतने ही से भरतपुरवालों के आतंक और प्रभाव का अनुमान हो सकता है। अतः सूदन को एक सचा बीर चरित्रनायक मिल गया।

'मुजानचरित्र' बहुत बड़ा ग्रंथ है। इसमें संवत् १८०२ से लेकर १८१० तक की घटनात्रों का वर्णन है। ग्रतः इसकी समाप्ति १८१० के दस पंद्रह वर्ष पीछे मानी जा सकती है। इस हिसाब से इनका किवता-काल संवत् १८२० के ग्रासपास माना जा सकता है। स्रजमल की वीरता की जो घटनाएँ किव ने विर्णित की हैं वे कपोलकित्यत नहीं, ऐतिहासिक हैं। जैसे, ग्रहमदशाह बादशाह के सेनापित ग्रसदलों के पतहग्रली पर चढाई करने पर स्रजमल का फतहग्रली के पच्च में होकर ग्रसदलों का ससैन्य नाश करना, मेवाइ, मॉडोगढ़ ग्रादि जीतना, संवत् १८०४ में जयपुर की ग्रोर होकर मरहठों को हटाना, संवत् १८०५ में बादशाही सेनापित सलावतलों बख्शी को परास्त करना, संवत् १८०६ में शाही वजीर सफदरजग मंसूर की सेना से मिलकर बंगश पठानों पर चढ़ाई करना, बादशाह से लड़कर दिल्ली लूटना इत्यादि इत्यादि । इन सब बातों के विचार से 'मुजानचरित्र' का ऐतिहासिक महस्व भी बहुत कुछ है।

इस काव्य की रचना के संबंध में सबसे पहली बात जिस पर ध्यान जाता है वह वर्णनो का अत्यधिक विस्तार और प्रचुरता है। वस्तुओं की गिनती गिनाने की प्रणाली का इस किन ने बहुत अधिक अवलंबन किया है, जिससे पाठकों को बहुत से स्थलो पर अरुचि हो जाती है। कही घोड़ों की जातियों के नाम ही नाम गिनाते चले गए हैं, कही अस्त्रों और वस्त्रों की सूची की मरमार है, कहीं भिन्न भिन्न देशवासियों और जातियों की फिहरिस्त चल रही है। इस किन को साहित्यक भर्यादा का ध्यान बहुत ही कम था। भिन्न भिन्न भाषाओं और बोलियों को लेकर कहीं कहीं इन्होंने पूरा खेलवाड़ किया है। ऐसे चरित्र को लेकर जो गाभीर्य किन में होना चाहिए वह इनमें नहीं पाया जाता। पद्य में व्यक्तियों और वस्तुओं के नाम भरने की निपुणता इस किन की एक निशेषता

समिक्षिए। प्रंथारंभ में ही १७५ किवयों के नाम गिनाए गए हैं। सूदन में युद्ध, उत्साहपूर्ण, भाषण, चित्त की उमंग श्रादि वर्णन करने की पूरी प्रतिभा थी पर उक्त ब्रुटियों के कारण उनके ग्रंथ का साहित्यिक महत्त्व बहुत कुछ घटा हुआ है। प्रगल्मता श्रीर प्रचुरता का प्रदर्शन सीमा का श्रुतिक्रमण कर जाने के कारण जगह जगह खटकता है। भाषा के साथ भी सूदनजी ने पूरी मनमानी की है। पंजाबी, खड़ी बोली, सब का पुट मिलता है। न जाने कितने गढ़ंत के श्रीर तोड़े मरोड़े राब्द लाए गए हैं। जो स्थल इन सब दोषों से मुक्त हैं वे श्रवश्य मनोहर हैं पर श्रिषिकतर शब्दों की तड़ातड़ भड़ाभड़ से जी ऊबने लगता है। यह वीर रसात्मक ग्रंथ है श्रीर इसमे भिन्न भिन्न युद्धों का ही वर्णन है इससे श्रध्यायों का नाम जंग रखा गया है। सत जंगों मे ग्रंथ समाप्त हुआ है। छंद बहुत से प्रयुक्त हुए हैं। कुछ पद्य नीचे उद्धृत किए जाते हैं—

बखत बिछंद तेरी दुंदुभी धुकारन सों,

ढुंद दबि जात देस देस सुख जाही के।

दिन दिन दूनो महिमंडल प्रताप होत,

सूदन दुनी में ऐसे बखत न काही के॥
उद्धत सुजान-सुत बुद्धि बलवान सुनि,

दिल्ली के दरनि बाजें श्रावज उछाही के।
जाही के भरोसे श्रव तखत उमाही करें,

पाही से खरे हैं जो सिपाही पातसाही के॥

दुहुँ श्रोर बंदूक जहुँ चलत बेचूक,
रव होत धुकधूक, किलकार कहुँ कूक।
कहुँ धनुष-टंकार जिहि बान मंकार,
भट देत हुँकार संकार मुँह सूक॥
कहुँ देखि दपटंत, गज बाजि भएटंत,
श्रिरिब्यूह लपटंत, रपटंत कहुँ चूक।

समसेर सटकंत, सर सेल फटकंत, कहुँ जात हटकंत, लटकंत लिंग फूक॥

' दृब्बत लुत्थिनु श्रन्यत इक्षः सुखन्यत से।
चन्यत लोह, श्रचन्यत सोनित गन्यत से।
चुटित खुटित केस सुलुटित इक्षः मही।
चुटित फुटित सीस, सुलुटित तंग गही।
कुटित घुटित, काय विछुटित प्रान सही।
चुटित श्रायुध, हुटित गुटित देह दही॥

धब्धद्धरं धब्धद्धरं भव्भव्भरं भव्भव्भरं। तवृतत्तरं तवृतत्तरं कद्कक्करं कद्कक्करं॥ घब्घग्घरं घव्घग्घरं भव्भक्ष्भरं भव्भक्षरं। श्ररररं श्ररररं सरररेरं सरररेरं॥

सोनित श्ररघ ढारि, छुत्थ जुत्थ पाँवहें दै,

दारूधूम धूपदीप, रंजक की ज्वालिका।
चरवी' को चंदन, पुहुप पल-टूकन के,

श्रच्छत श्रखंड गोला गोलिन की चालिका।
नैवेद्य नीको साहि' सहित दिली को दल,,

कामना विचारी मनस्र-पन-पालिका।।
कोटरा के निकट विकट जंग जोरि सूजा,
भली विधि पूजा के प्रसन्न कीन्ही कालिका।।

इसी गल्ल धरि कन्न में बकसी मुर्सन्याना।
हमनूँ वृक्तत हों तुसी 'क्यों किया पयाना'।।
'श्रसी श्रावने भेदनू तूने कहिं जाना।
साह श्रहम्मद ने मुझे श्रपना करि माना'।।

डोलतीं डरानी खतरानी वतरानी वेबे,
कुड़िए न वेली श्रणी भी गुरून पावाँ हाँ।
कित्थे जला पेठाँ, कित्थे उजले भिड़ाऊँ श्रसी,
तुसी को छै गीवा श्रसी जिंदगी बचावा हाँ।।
भद्ररा साहि हुश्रा चंदला वज़ीर वेलो,
एहा हाल कीता, वाह गुरूनूँ मनावा हाँ।
जावाँ कित्थे जावाँ श्रम्मा बाबे केही पावाँजली,
एहि गल्ल श्रवलें लक्लों लक्लों गुन्नी जावाँ हाँ।।

(२६) हरनारायण —इन्होंने 'माधवानल कामकंदला' श्रीर 'बैताल पचीसी' नामक दो कथात्मक काव्य लिखे हैं। 'माधवानल कामकंदला' का रचना काल सं० १८१२ है। इनकी कविता श्रनुप्रास श्रादि से श्रलंकृत है। एक कवित्त दिया जाता है—

सोहै मुंड चंद सों, त्रिपुंड सों विराजे भाल,
तुंड राजे रदन उदंड के मिलन तें।
पाप-रूप-पानिप विधन-जल-जीवन के,
कुंड सोलि सुजन बचावे श्रिललन तें।।
ऐसे गिरिनंदिनी के नंदन को ध्यान ही में,
कीवे छोड़ि सकल श्रपानिह दिलन तें।
भुगृति मुकुति ताके तुंड तें निकसि तापै
कुंड बाँधि कदती भुसुंड के बिलन तें।।

(२७) ब्रज्ञवासीदास—ये बृंदावन के रहनेवाले श्रीर वल्लम संप्रदाय के श्रनुयायी थे। इन्होंने संवत् १८२७ में 'व्रजविलास' नामक प्रबंधकाव्य तुलसीदासजी के श्रनुकरण पर दोहों चौपाइयों में बनाया। इसके श्रितिरक्त इन्होंने 'प्रबोधचंद्रोदय' नाटक का श्रनुवाद भी विविध छंदों में किया है। पर इनका प्रसिद्ध ग्रंथ 'व्रजविलास' ही है जिसका प्रचार साधारण श्रेणी के पाठकों में है। इस ग्रंथ में कथा भी सूरसागर के क्रम से ली गई है श्रीर बहुत से खालों

पर सूर के शब्द श्रीर भाव भी चौपाइयों में करके रख दिए गए हैं। इस वात को ग्रंथकार ने स्वीकार भी किया है—

यामें कञ्चक बुद्धि नहिं मेरी। उक्ति युक्ति सब सूरहि केरी॥

इन्होंने तुलसी का छंदःक्रम ही लिया है, भाषा शुद्ध व्रजमाषा ही है। उसमें कहीं अवधी या बैसवाड़ी का नाम तक नहीं है। जिनको भाषा की पहचान तक नहीं, जो वीर-रस वर्णन-परिपाटी के अनुसार किसी पद्य मे वर्णों का दित्व देख उसे प्राकृत भाषा कहते है, वे चाहे जो कहें। व्रजविलास में कृष्ण की भिन्न भिन्न लीलाओं का जन्म से लेकर मधुग-गमन तक का वर्णन किया गया है। भाषा सीधी सादी, सुन्यवस्थित और चलती हुई है। व्यर्थ शब्दों की भरती न होने से उसमें सकाई है। यह सब होने पर भी इसमें वह बात नहीं है जिसके बल से गोस्वामीजी के रामचरितमानस का इतना देशव्यापी प्रचार हुआ। जीवन की परिस्थितियों की वह अनेकरूपता, गंभीरता और मर्भस्पशिता इसमें कहाँ जो रामचरित और तुलसी की वाणी में है ? इसमें तो अधिकतर कीड़ामय जीवन का ही चित्रण है। फिर भी साधारण अंगी के कृष्णभक्त पाठकों में इसका प्रचार है। अंगो कुछ पद्य दिए जाते हैं—

कहित जसीदा कौन विधि, समकाऊँ श्रव कान्ह।
भूति दिखायो चंद मैं, ताहि कहत हिर खान॥
यहै देत नित माखन मोकों। छिन छिन देति तात सो तोकों॥
जो तुम स्याम चंद कौ खैही। वहुरो फिर माखन कहँ पैही?
देखत रही खिलौना चंदा। हठ निहं कीजे बालगोविंदा॥
पा लागों हठ श्रधिक न कीजे। मैं बिल, रिसिह रिसिह तन छीजे॥
जसुमित कहित कहा धों कीजे। माँगत चंद कहाँ तें दीजे॥
तव जसुमित इक जलपुट लीनो। कर मैं छै तेहि ऊँचो कीनो॥
ऐसे किह श्यामे बहरावै। श्राव चंद! तोहि लाल बुलावै॥
हाथ लिए तेहि खेलत रहिए। नैकु नहीं धरनी पै धरिए॥

(२८) गोकुलनाथ, गोपीनाथ और मिण्देव—इन तीनों महानुभावीं ने मिलकर हिंदी-साहित्य में बड़ा भारी काम किया है। इन्होंने समग्र महाभारत

श्रौर हरिवंश ( जो महाभारत का ही परिशिष्ट माना जाता है ) का श्रनुवाद श्रत्यंत मनोहर विविध छंदो मे पूर्ण कवित्व के साथ किया है। कथा प्रबंध का इतना बड़ा काव्य हिदी-साहित्य में दूसरा नहीं बना। यह लगभग दो हजार पृष्ठों मे समाप्त हुत्रा है। इतना बड़ा ग्रंथ होने पर भी न तो इसमे कहीं शिथि-लता त्राई है त्रीर न रोचकता त्रीर काव्यगुरा मे कमी हुई है। छंदो का विधान इन्होंने ठीक उसी रीति से किया है जिस रीति से इंतन बड़े ग्रंथ मे होना चाहिए। जो छंद उठाया है उसका कुछ दूर तक निर्वाह किया है। केशव-दास की तरह छंदों का तमाशा नही दिखाया है। छंदो का चुनाव भी बहुत उत्तम हुत्रा है। रूपमाला, घनाच्त्री, सवैया त्रादि मधुर छंद त्राधिक रखे गए ं हैं; बीच बीच में दोहे स्त्रौर चौपाइयाँ भी हैं। भाषा प्राजल स्त्रौर सुव्यवस्थित है। अनुप्रास आदि का अधिक आग्रह न होने पर भी आवश्यक विधान है। रचना सब प्रकार से 'साहित्यिक श्रीर मनोहर है श्रीर लेखकों की काव्यकुशलता का परिचय देती है। इस ग्रंथ के बनने में भी ५० वर्ष के ऊपर लगे हैं। त्रानुमानतः इसका ग्रारंभ संवत् १८३० मे हो चुका था श्रीर यह संवत् १८८४ मे जाकर समाप्त ंहुत्रा है। इसकी रचना काशीनेश महाराज उदितनारायण-सिंह की त्राज्ञा से हुई जिन्होंने इसके लिये लाखों रुपए व्यय किए। इस बड़े भारी साहित्यिक यज्ञ के अनुष्ठान के लिये हिंदी-प्रेमी उक्त महाराज के सदा कृतज्ञ रहेंगे।

गोकुलनाथ श्रौर गोपीनाथ प्रसिद्ध कि रघुनाथ बंदीजन के पुत्र श्रौर पौत्र थे। मिण्दिव बंदीजन भरतपुर- राज्य के जहानपुर, नामक गाँव के रहनेवाले थे श्रौर श्रपनी विमाता के दुर्व्यवहार से रुष्ट, होकर काशी चले श्राप्ट थे। काशी मे वे गोकुलनाथजी के यहाँ ही रहते थे। श्रौर स्थानो पर भी उनका बहुत मान हुश्रा था। जीवन के श्रांतिम दिनों मे वे कभी कभी विचित्त भी हो जाया करते थे। उनका परलोकवास संवत् १६२० मे हुश्रा।

गोकुलनाथ ने इस महाभारत के त्रातिरिक्त निम्नलिखित त्रारे भी प्रंथ लिखे हैं—

चेतचंद्रिका, गोविंद सुखदविहार, राधाकुष्ण-विलास ( सं० १८५८ ), राघा-

नखशिख, नामरत्नमाला (कोश) (सं० १८००), सीताराम-गुणार्णव, ग्रमर-कोष भाषा (सं० १८७०), कविमुखमंडन ।

चेतचंद्रिका श्रलंकार का ग्रंथ है जिसमें काशिराज की वंशावली भी दी हुई है। 'राधाकृष्ण-विलास' रस संबंधी ग्रंथ है श्रीर 'जगतिवनोद' के बराबर है। 'सीताराम गुणार्णव' श्रध्यात्मरामायण का श्रनुवाद है जिसमे पूरी रामकथा वर्णित है। 'किवमुखमंडन' भी श्रलंकार संबंधी ग्रंथ है। गोकुलनाथ का किवताकाल सबत् १८४० से १८७० तक माना जा सकता है। ग्रथो की स्त्ची से ही स्पष्ट है कि ये कितने निपुण किव थे। रीति श्रीर प्रबंध दोंनो श्रोर इन्होंने प्रचुर रचना की है। इतने श्रधिक परिमाण में श्रीर इतने प्रकार की रचना वही कर सकता है जो पूर्ण साहित्यममंत्र, काव्यकला में सिद्धहस्त श्रीर माषा पर पूर्ण श्रिधकार रखनेवाला हो। श्रतः महाभारत के तीनो श्रनुवादको में तो ये श्रेष्ठ है ही, साहित्य-चेत्र में भी ये बहुत ही ऊँचे पद के श्रिधकारी हैं। रीतिग्रंथ-रचना श्रीर प्रबंध-रचना दोनो में समान रूप से कुशल श्रीर कोई दूसरा किव रीति-काल के भीतर नहीं पाया जाता।

महाभारत के जिस जिस ग्रंश का ग्रानुवाद जिसने जिसने किया है उस उस ग्रंश मे उसका नाम दिया हुन्ना है। नीचे तीनों कवियों की रचना के कुछ उदाहरण दिए जाते है।

गोकुलनाथ---

सिखन के श्रुति में उकुित कल कोकिल की,

गुरुजन हू पे पुनि लाज के कथान की।
गोकुल श्रुरुन चरनांबुज पे गुंजपुंज

धुनि सी चढित चंचरीक चरचान की॥
पीतम के श्रवन समीप ही जुगुति होति

मैन-तंत्र-मंत्र के बरन गुनगान की।
सीतिन के कानन में हलाहल है हलित,

पुरी सुखदानि! तो बजिन विद्युवान की॥

'(राधाकृष्णविलास)

दुर्ग श्रितिही महत् रिच्ति भटन सों चहुँ श्रोर । ताहि घेरयो शाल्व भूपित सेन छै श्रिति घोर ॥ एक मानुष निकसिबे की रही कतहुँ न राह । परी सेना शाल्व नृप की भरी जुद्ध-उछाह ॥

लिह सुदेष्णा की सुश्राज्ञा नीच कीचंक जीन। जाय सिंहिनि पास जंद्यक तथा कीनो गौन। लग्यो कृष्णा सों कहन या भाँति सिस्मित बैन। यहाँ श्राई कहाँ तें? तुम कौन ही छ्वि-ऐन?

नहीं तुम सी लखी भू पर भरी-सुषमा वाम । देवि, जिच्छिनि, किन्नरी, कै श्री, सची श्रमिराम ॥ कांति सों श्रति भरो तुम्हरो लखत बदन श्रन्प । करैगो नहिं स्वबस काको महा मन्मथ भूप ॥ ( महाभारत )

#### गोपीनाथ--

सर्वदिसि में फिरत भीषम को सुरथ मन-मान। लखे सब कोउ तहाँ भूप श्रलातचक समान॥ सर्व थर सब रथिन सों तेहिं समय नृप सब श्रोर। एक भीषम सहस सम रन जुरो हो तहँ जोर॥

#### मणिदेव---

बचन यह सुनि कहत भो चक्रांग हंस उदार । उड़ोंगे मम संग किमि तुम कहहु सो उपचार । खाय जूठो पुष्ट, गर्वित काग सुनि ये बैन । कह्यो जानत उड़न की शत रीति बलऐन ॥ (२६) वोधा—ये राजापुर (जि॰ बॉदा) के रहनेवाले सरयूपारी ब्राह्मण् थे। पन्ना दरवार में इनके सबिधयों की ग्रन्छी प्रतिष्ठा थी। उसी संबध से ये बाल्यकाल ही मे पन्ना चले गए। इनका नाम बुद्धिसेन था, पर महाराज इन्हें प्यार से 'बोधा' कहने लगे ग्रौर वही नाम इनका प्रसिद्ध हो गया। भाषा-काव्य के ग्रातिरिक्त इन्हें संस्कृत ग्रौर फारसी का भी ग्रन्छा बोध था। शिवसिह सरोज में इनका जन्म संवत् १८०४ दिया हुग्रा है। इनका कविता-काल संवत् १८३० से १८६० तक माना जा सकता है।

बोधा एक बड़े रसिक जीव थे। कहते हैं कि पन्ना दरबार में सुभान (सुबहान) नाम की एक वेश्या थी जिस पर इनका प्रेम हो गया। इस पर रुष्ट होकर महाराज ने इन्हें ६ महीने देश-निकाले का दड़ दिया। सुभान के वियोग में ६ महीने ईन्होंने बड़े कष्ट से बिताए और उसी बीच में "विरह-वारीश" नामक एक पुस्तक लिखकर तैयार की। ६ महीने पीछे जब ये फिर दरबार में लौटकर आए तब अपने "विरह-वारीश" के कुछ कवित्त सुनाए। महाराज ने प्रसन्न होकर इनसे कुछ मॉगने को कहा। इन्होंने कहा "सुभान अल्लाह"। प्रमन्न वारीश है कार्यिक "वार्यकाए" भी कार्यी पर परिक्र प्रमन को हुई।

"विरह-वारीश" के अतिरिक्त "इश्कनामा" भी इनकी एक प्रसिद्ध पुस्तक है। इनके बहुत से फुटकल किवत, सबैये इधर उधर पाए जाते है। बोधा एक रसोनंमत्त किव थे, इससे इन्होंने कोई रीतिष्रथ न लिखकर अपनी मौज के अनुसार फुटकल पद्यों की ही रचना की है। ये अपने समय के एक प्रसिद्ध किव थे। प्रेममार्ग के निरूपण में इन्होंने बहुत से पद्य कहे है। 'प्रेम की पोर' की व्यजना भी इन्होंने बड़ी मर्मस्पिशंनी युक्ति से की है। यत्र तत्र व्याकरण-दोष रहने पर भो भाषा इनकी चलती और महाबरेदार होती थी। उससे प्रेम की उमग छलकी पड़ती है। इनके स्वभाव में फक्कडपन भी कम नहीं था। 'नेज', 'कटारी' और 'कुरवान' वाली बाजारी दग की रचना भी इन्होंने कहीं कहीं की है। जो कुछ हो, 'ये भावक और रसज्ञ किव थे, इसमें कोई सदेह नहीं। कुछ पद्य इनके नीचे दिए जाते है—

श्रित खीन सुनाल के तारहु ते, तेहि ऊपर पाँव दे श्रावनो है। सुई-बेह के द्वार सके न तहाँ परतीति को टाँड़ो लदावनो है॥ किव बोधा श्रनी घनी नेजहु तें चिं तापै न चित्त डरावनो है। यह प्रेम को पंथ कराल महा तरवारि की धार पें धावनो है॥

एक सुभान के आनन पे क़ुरबान जहाँ लिंग रूप जहाँ को। कैयो सतकतु की पदवी लुटिए लिख के मुसंकाहट ताको॥ सोक जरा गुजरा न जहाँ किव बोधा जहाँ उजरा न तहाँ को। जान मिले तो जहान मिले, निहं जान मिले तो जहान कहाँ को॥

'कबहूँ मिलिबो, कबहूँ मिलिबो' यह धीरज ही में धरैबो करें। उर तें कि श्रावें, गरे तें फिरें, मन की मन ही में सिरैबो करें। किब बोधा न चाँड़ सरी कबहूँ, नितही हरवा सो हिरैबो करें। सहते ही बनै कहते न बने, मन ही मन पीर पिरैबो करें॥

हिल मिल जाने तासों मिल के जनावे हेत,
हित को ज जाने ताको हितू न बिसाहिए।
होय मगरूर तापे दूनी मगरूरी कीजै,
लघु हो चले जो तासों लघुता निबाहिए॥
बोधा किन नीति को निबेरो यही माँति ग्राहै,
ग्रापको सराहै ताहि ग्रापहू सराहिए।
दाता कहा, सूर कहा, सुंदर सुजान कहा,
ग्रापको न चाहै ताके बाप को न चाहिए॥

(३०) रामचंद्र—इन्होने अपना कुछ भी परिचय नहीं दिया है। भाषा महिम्न के कत्तों काशीवासी मनियारसिंह ने अपने को "चाकर अखंडित श्रीरामचंद्र पंडित के" लिखा हैं। मंनियारसिंह ने अपना "भाषा महिम्न" संवत् १८४१ में लिखा। अतः इनका समय संवत् १८४० माना जा सकता है। इनकी एक ही पुस्तक "चरणचंद्रिका" ज्ञात है जिस पर इनका सारा यश स्थिर है। यह भक्ति-रसात्मक श्रंथ केवल ६२ कवित्तों का है। इसमे पार्वतीजी के चरणों का वर्णन ग्रत्यंत रुचिर ग्रीर ग्रन्हे दंग से किया गया है। इस वर्णन से ग्रलोकिक सुपमा, विभूति, शक्ति ग्रीर शांति फूटी पड़ती है। उपास्य के एक ग्रंग में ग्रनत ऐश्वर्य की भावना भक्ति की चरम भावकता के भीतर ही समव है। भाषा लाव्याणिक ग्रीर पांडित्यपूर्ण है। कुछ ग्रीर ग्रांधिक न कहकर इनके दो कवित्त ही सामने रख देना ठीक है।

न्पुर वजत मानि मृग से श्रधीन होत,

मीन होत जानि चरनामृत-भरिन को।
खंजन से नचें देखि सुपमासरद की सी,

सचें मधुकर से पराग केसरिन को॥
रीभि रीभि तेरी पदछबि पे तिलोचन के,

ं लोचन ये, श्रंव धारें केतिक धरिन को।
फूलत कुमुद से मयंक से निरिष नख,

पंकज से खिलें लिख तरवा-तरिन को॥

मानिए करीद्र जो हरींद्र को सरोप हर,

मानिए तिमिर घेरै भानु किरनन को ।

मानिए चटक बाज जुर्रा को पटिक मारे,

मानिए भटिक हारै भेक भुजगन को ॥

मानिए कहै जो वारिधार पै द्वारि श्रौ

श्रंगार बरसाइबो बतावे वारिदन को ।

मानिए श्रनेक विपरीत की प्रतीत, पै न

भीति श्राई मानिए भवानी-सेवकन को।।

(३१) मंचित—ये मऊ (बुँदेलखड) के रहनेवाले ब्राह्मण थे श्रीर संवत् १८३६ में वर्त्तमान थे। इन्होने कृष्ण-चरित संबंधी दो पुस्तकें लिखी। हैं—सुरभी-दानलीला श्रीर कृष्णायन। सुरभी-दानलीला मे बाललीला, यमलार्जुन-पतन श्रीर 'दानलीला का विस्तृत वर्णुन सार छंद मे किया गया है। इसमें श्रीकृष्ण का नखशिख भी बहुत श्रच्छा कहा गया है। कृष्णायन तुलसीदासजी की रामायण के अनुकरण पर दोहो चौपाइयों में लिखी गई है। इन्होंने ग्रोस्वामीजी को पदावली तक का अनुकरण किया है। स्थान-स्थान पर भाषा अनुप्रासंयुक्त और संस्कृत-गर्भित है, इससे व्रजवादास की चौपाइयों की अपेद्धा इनकी चौपाइयों गोस्वामीजी की चौपाइयों से कुछ अधिक मेल खाती है। पर यह मेल केवल कही कहीं दिखाई पड़ जाता है। भाषा-मर्मज्ञ को दोनो का मेद बहुत जल्दी स्पष्ट हो जाता है। इनकी भाषा वज है, अवधी नहीं। इसमें वह सफाई और व्यवस्था कहाँ १ कृष्णायन की अपेद्धा इनकी सुरभी-दानलीला की रचना अधिक सरस हैं। दोनो से कुछ अवतरण नीचे दिए जाते हैं—

कुंडल लोल श्रमोल कान के छुवत कपोलन श्रावें। हुलें श्राप से खुलें जोरि छिव वरवस मनिहें चुरावें।। खौर विसाल भाल पर सोभित केसर की चित भावें। ताके बीच विंदु रोरी को, ऐसो बेस बनावें।। श्रुकुटी बंक नैन खंजन से कंजन गंजनवारे। मद भंजन खग-मीन सदा ले मनरंजन श्रिनयारे।।

( सुरभी-दानलीला से )

श्रवरज श्रमित भयो लखि सिरता। दुतिय न उपमा किह सम-चिरता।।
कृष्णदेव कहँ त्रिय जमुना सी। जिमि गोकुल गोलोक-प्रकासी।।
श्रित विस्तार पार, पय पावन। उभय करार घाट मनभावन।।
बनचर बनज बिपुल बहु पच्छी। श्रिल-श्रवली-ध्रिन सुनि श्रित श्रच्छी।।
नाना जिनिस जीव सिरे सेवैं। हिंसाहीन श्रसन सुचि जेवैं।।
( कृष्णायन )

(३२) मधुसूदनदास—य माथुर चौने थे। इन्होंने गोविंददास ज्ञामक . किसी व्यक्ति के अनुरोध से सवत् १८३६ में 'रामाश्वमेध'' नामक एक वड़ा और मनोहर प्रबंधकाव्य बनाया जो सब प्रकार से गोस्वामीजी के रामचरित-मानस का परिशिष्ट प्रथ होने के योग्य है। इसमे श्रीरामचंद्र द्वारा अश्वमेध-यज्ञ का अनुष्ठान, घोड़े के साथ गई हुई सेना के साथ सुबाहु, दमन, विद्युन्माली

राच्त्स, वीरमणि, शिव, सुरथ ग्रादि का घोर युद्ध ; ग्रंत में राम के पुत्र लव ग्रीर कुरा के साथ भयंकर संग्राम, श्रीरामचंद्र द्वारा युद्ध का निवारण ग्रीर पुत्री सहित सीता का श्रयोध्या में श्रानयन ; इन सब प्रसंगो का पद्मपुराण के श्राधार पर बहुत ही विस्तृत श्रीर रोचक वर्णन है । ग्रंथ की रचना विलकुल रामचरितमानस की शैली पर हुई है। प्रधानता दोहों के साथ चौपाइयों की है, 'पर वीच वीच मे गीतिका त्रादि श्रीर छंद भी हैं। पद-विन्यास श्रीर भाषा-सौष्टव रामचरितमानस का सा ही है। प्रत्यय श्रीर रूप भी बहुत कुछ श्रवधी के रखे गए हैं। गोस्वामीजी की प्रणाली के अनुसरण में मधुसूद्नदासजी को पूरी सफलता हुई है। इनकी प्रबंधकुशलता, कवित्व-शक्ति स्रौर भाषा की शिष्टता तीनों उच्च कोटि की हैं। इनकी चौपाइयाँ त्रालवत्तः गोस्वामीजी की चौपाइयो मे वेखटके मिलाई जा सकती हैं। सूच्म दृष्टि वाले भाषा-मर्मज्ञो को केवल थोडे ही ऐसे खलों मे भेद लित्तत हो सकता है नहाँ वोलचाल की छाया होने के कारण भाषा का त्रसली रूप त्राधिक स्फुटित है। ऐसे स्थलो पर गोस्वामीजी के त्रावधी के रूप ग्रौर प्रत्यय न देखकर भेद का ग्रानुभव हो सकता है। पर जैसा कहा जा चुका है, पदिन्यास की प्रौढ़ता श्रौर भाषा का सौष्टंव गोस्वामीजी के मेल का है।

सिय-रघुपति-पदकंज पुनीता। प्रथमहिं वंदन करों स्प्रीता॥
मृदु मंजुल सुंदर सब भाँती। सिस-कर-सिरस सुभग नख-पाँती॥
प्रग्णत कल्पतरु तर सब श्रोरा। दहन श्रज्ञ तम जन-चितचोरा॥
त्रिविध कलुप कुंजर घनघोरा। जगप्रसिद्ध केहरि बरजोरा॥
चिंतामणि पारस सुरधेन्। श्रधिक कोटि गुन श्रिभमत देन्॥
जन-मन-मानस रिसक मराला। सुमिरत भंजन विपति विसाला॥

निरिष कालित कोपि श्रपारा । विदित होय किर गदा प्रहारा ॥
महावेगयुत श्रावे सोई । श्रप्टधातुमय जाय न जोई ॥
श्रयुत भार भिर भार प्रमाना । देखिय जमपृति-दंड समाना ॥
देखि ताहि लव हिन इपु चंडा । कीन्ही तुरत गदा त्रय खंडा ॥
जिमि नम माँह मेघ-समुदाई । वरपिहं वारि महा भरि लाई ॥

तिमि प्रचंड सायक जनु व्याला । हने कीस-तन लव तेहि काला ।। भए विकल श्रति पवनकुमारा । लगे करन तव हृद्य विचारा ।।

( २२ ) मिनयार सिंह—ये काशी के रहनेवाले चित्रय थे। इन्होने देव-पच मे ही कविता को है और अञ्छी की है। इनके निम्नलिखित ग्रंथों का पता है—

महिम्न भाषा, सौदर्य लहरी (पार्वती या देवी की स्तुति), हनुमत छ्रबीसी, सुंदरकाड । भाषा महिम्न इन्होने संवत् १८४१ में लिखा । इनकी भाषा सानुप्रास शिष्ट ग्रौर परिमार्जित है ग्रौर उसमे ग्रोज भी पूरा है। ये ग्रच्छे कि हो गए हैं। रचना के कुछ उदाहरण लीजिए—

मेरो चित्त कहाँ दीनता में श्रित दूबरो है,
श्रधरम-धूमरो न सुधि के सँभारे पै।
कहाँ तेरी ऋद्धि कवि बुद्ध-धारा-ध्विन तें,
त्रिगुण तें, परे ह्वे दिखात निरधारे पै।।
मिनयार यातें मित थिकत जिकत ह्वे कै,
भिक्तवस धिर उर धीरज बिचारे पै।
बिरची कृपाल वाक्यमाल या पुर्हुपदंत,
पूजन करन काज चरन तिहारे पै।।

तेरे पद-पंकज-पराग राज-राजेश्वरी !

वेद-बंदनीय विरुदावित बढी रहै।
जाकी किनुकाई पाय धाता ने धरित्री रची,
जाप लोक लोकन की रचना कढी रहै।।
मनियार जाहि विष्णु सेवैँ सर्व पोषत में,
सेस हू के सदा सीस सहस मढी रहै।
सोई सुरासुर के सिरोमनि सदाशिव के
भसम के रूप है सरीर पै चढ़ी रहै।।

श्रमय कठोर वानी सुनि लिझमन जू की, मारिवे को चाहि जो सुधारि खल तरवारि। वीर हनुमंत तेहि गरिज सुहास करि, उपिट पकिर प्रीव भूमि छै परे पछारि॥ पुच्छ तें लिपेटि फेरि दंतन दरदराइ, नखन बकोटि चोंथि देत मिह डारि डारि। उदर विदारि मारि छत्थन कों टारि बीर, जैसे मृगराज गजराज डारै फारि फारि॥

(३४) कृष्णदास—ये मिरजापुर के रहनेवाले कोई कृष्णभक्त जान पढ़ते हैं। इन्होंने संवत् १८५३ में "माधुर्य्य लहरी" नाम की एक वड़ी पुस्तक ४२० पृष्ठों की बनाई जिसमें विविध छंदों में कृष्णचरित का वर्णन किया गया है। किवता इनकी साधारणतः ग्राच्छी है। एक कवित्त देखिए—

कौन काज लाज ऐसी करें जो श्रकाज श्रहों,

बार बार कहों नरदेव कहाँ पाइए।

दुर्लभ समाज मिल्यों सकल सिद्धांत जानि,

लीला गुन नाम धाम रूप सेवा गाइए॥

वानी की सयानी सब पानी में वहाय दीजै,

जानी सो न रीति जासों दंपति रिक्ताइए।

जैसी जैसी गही जिन लही तैसी नैननहूं,

धन्य धन्य राधाकृष्ण नित ही गनाइए॥

(३५) गणेश—ये नरहरि बंदीजन के न्वश में लाल कि व पौत्र ग्रीर गुलाव कि के पुत्र थे। ये काशीराज महाराज उदितनारायणिह के दरवार में थे ग्रीर महाराज ईश्वरीप्रसाद नारायणिह के समय तक जीवित रहे। इन्होंने तीन ग्रंथ लिखे—१ —वाल्मीकी रामायण श्लोकार्थ प्रकाश। (बालकांड समय ग्रीर किष्किधा के पाँच ग्रध्याय) २—प्रद्युम्नविजय नाटक। ३—हनुमत् पचीसी।

प्रद्युम्नविजय नाटक समग्र पद्मगद्ध है ग्रीर ग्रानेक प्रकार के छदीं मे सात

श्रंको में समाप्त हुन्ना है। इसमें दैत्यों के वज्रनाभपुर नामक नगर में प्रद्युम्न के जाने श्रौर प्रभावती से गांधर्व विवाह होने की कथा है। यद्यपि इसमें पात्र-प्रवेश, विष्कंभक, प्रवेशक श्रादि नाटक के अंग रखे गए हैं पर इतिवृत्त का भी वर्णन पद्य में होने के कारण नाटकत्व नहीं श्राया है। एक उदाहरण दिया जाता है—

ताही के उपरांत कृष्ण इंद श्रावत भए।

मेंटि परस्पर कांत बैठ सभासद मध्य तहुँ॥
बोले हिर इन्द्र सों बिनै के कर जोरि दोऊ,

श्राजु दिग्विजय हमारे हाथ श्रायो है।

मेरे गुरु लोग सब तोषित भए हैं श्राजु,

पूरो तप दान, भाग्य सफल सुहायो है॥
कारज समस्त सरे, मंदिर में श्राए श्राप,

देवन के देव मोहि धन्य ठहरायो है।

सो सुनि पुरंदर उपेंद्र लिख श्रादर सों,

बोले सुनौ बंधु ! दान्वीर नाम पायो है॥

(३६) सम्मन् ये महावाँ (बि॰ हरदोई) के रहनेवाले ब्राह्मण थे श्रीर संवत् १८३४ में उत्पन्न हुए थे। इनके नीति के दोहे गिरिघर की कुंडलियाँ के समान गावों तक मे प्रसिद्ध हैं। इनके कहने के ढंग मे कुछ मार्मिकता है। ''दिनो के फेर'' श्रादि के संबंध में इनके मर्मस्पर्शी दोहे स्त्रियों के मुँह से बहुत सुने जाते हैं। इन्होंने संवत् १८७६ में ''पिगल काव्य-भूषण्'' नामक एक रीति-ग्रंथ भी बनाया। पर ये श्राधिकतर श्रपने दोहों के लिये ही प्रसिद्ध हैं। इनका रचनाकाल संवत् १८६० से १८८० तक माना जा सकता है। कुछ दोहे देखिए—

निकट रहे आदर घटे, दूर रहे दुख होय। सम्मन या संसार में श्रीति करो जिन कोय॥ सम्मन चहों सुख देह को तौ झाँड़ी ये चारि। चोरी, चुगली, जामिनी श्रीर पराई नारि॥ सम्मन मीठी वात सों होत सबै सुख पूर। जेहि नहिं सीखो बोलिबो, तेहि सीखो सब धूर॥

(३७) ठाकुर—इस नाम के तीन किव हो गए हैं जिनमें दो असनी के ब्रह्ममृह थे और एक बुंदेलखंड के कायस्थ । तीनो की किवताएँ ऐसी मिल- जुल गई हैं कि भेद करना किठन है। हाँ, बुंदेलखंडी ठाकुर की वे किवताएँ पहचानी ज़ा सकती हैं जिनमें बुदेलखंडी कहावतें या मुहाबरे आए है।

#### श्रसनीवाले प्राचीन ठाकुर

ये रीतिकाल के ग्रारंभ में संवत् १७०० के लगभग हुए थे। इनका कुछ चृत्त नहीं मिलता; केवल फुटकल किवताएँ इघर उघर पाई जाती हैं। संभव है इन्होने रीतिबद्ध रचना न करके ग्रापने मन की उमंग के ग्रानुसार ही समय-समय पर किवत्त सवैये बनाए हो जो चलती ग्रीर स्वच्छ भाषा में हैं। इनके ये दो सवैये बहुत सुने जाते है—

सिन सूहे दुलकन विज्जुल्ध्या सी श्रयान चढी घटा जोवित है। सुचिती ह्वे सुने धुनि मोरन की, रसमाती सँयोग सँजोवित हैं।। किव ठाक्कर वे पिय दूरि वसें, हम श्रॉसुन सो तन धोवित है। धिन वे धिन पावस की रितयाँ पित की छितयाँ लिंग सोवित है।

बौरे रसालन की चिंढ डारन कृकत क्वैलिया मौन गहै ना। ठाकुर कुंजन कुंजन गुंजत, भौरन भीर चुंपेवो चहै ना। सीतल मंद सुगंधित, वीर, समीर लगे तन धीर रहे ना। व्याकुल कीन्हो बसंत बनाय कै, जाय कै कंत सों कोऊ कहै ना।

### असनीवाले दूसरे ठाकुर

ये ऋषिनाथ किन के पुत्र ग्रीर सेनक किन के पितामह थे। सेनक के भतीजे श्रीकृष्ण ने ग्रपने पूर्वजो का जो वर्णन लिखा है उसके ग्रनुसार ऋषिनाथजी के पूर्वज देनकीनंदन मिश्र गोरखपुर जिले के एक कुलीन सरयूपारी ब्राह्मण—प्यासी के मिश्र—थे ग्रीर ग्रन्छी किनता करते थे। एक बार मॅक्तौली के राजा

के यहाँ विवाह के अवसर पर देवकीनंदनजी ने भाटो की तरह कुछ कवित्त पढ़े और पुरस्कार लिया। इस पर उनके भाई-बंधुओं ने उन्हें जातिच्युत कर दिया और वे असनी के भाट नरहर कांव की कन्या के साथ अपना विवाह करके असनी में जा रहे और भाट हो गए। उन्हीं देवकीनदन के वंश में ठाकुर के पिता ऋषिनाथ कवि हुए।

ठाकुर ने संवत् १८६१ में "सतसई वरनार्थ" नाम की 'बिहारी सतसई" की एक टीका (देवकीनदन टीका) बनाई। ग्रतः इनका कविता-काल संवत् १८६० के इधर उधर माना जा सकता है। ये काशिराज के संबधी काशी के नामी रईस (जिनकी हवेली ग्रब तक प्रसिद्ध है) बाबू देवकीनंदन के ग्राश्रित थे। इनका विशेष वृत्तांत स्व० पंडित ग्रबिकादत्त व्यास ने ग्रपने "बिहारी विहार" की भूमिका मे दिया है। ये ठाकुर भी बड़ी सरस कविता करते थे। इनके पद्यो मे भाव या दृश्य का निर्वाह ग्रवाध रूप मे पाया जाता है। दो उदाहरण लीजिए—

कारे लाल करहे पलासन के पुंज तिन्हें

ग्रपने भकोरन भुलावन लगी है री।

ताही की ससेटी तृन-पत्रन-लपेटि धरा—

धाम तें श्रकास धूरि धावन लगी है री॥
ठाकुर कहत सुचि सौरभ प्रकासन मों

श्राछी भाँति रुचि उपजावन लगी है री।

ताती सीरी बैहर वियोग वा संयोगवारी,

श्रावनि वसंत की जनावन लगी है री॥

प्रान मुकामुकि भेष छपाय कै गागर छै घर तें निकरी ती। जानि परी न कितीक श्रवार है, जाय परी जहूँ होरी धरी ती।। ठाकुर दौरि परे मोहिं देखि कै, भागि बची री, बड़ी सुघरी ती। बीर की सौं जो किवार न देऊँ तौ में होरिहारन हाथ परी ती।।

## तीसरे ठाकुर वुँदेलखंडी

ये जाति के कायस्थ थे श्रीर इनका पूरा नाम लाला ठाकुरदास था। इनके पूर्वज काकोरी (जिला लखनऊ) के रहनेवाले थे श्रीर इनके पितामह खङ्गरायजी बड़े भारी मंसबदार थे। उनके पुत्र गुलावराय का विवाह बड़ी धूमघाम से त्रोरछे (बुदेलखंड) के रावराका (को महाराज त्रोरछा के मुसाहब थे ) की पुत्री के साथ हुत्रा था। ये ही गुलाबराय टाकुर किव के पिता थे। किसी कारण से गुलावराय अपनी ससुराल श्रोरछे में ही श्रा वसे जहाँ संवत् १८२३ मे ठाकुर का जन्म हुआ। शिचा समाप्त होने पर ठाकुर ऋच्छे किव निकले ग्रीर जैतपुर में सम्मान पाकर रहने लगे। उस समय जैतपुर के राजा केसरीसिंहजी थे। ठाकुर के कुल के कुछ लोग बिजावर मे भी जा बसे थे। इससे ये कभी कभी वहाँ भी रहा करते थे। विजावर के राजा ने भी एक गाँव देकर ठाकुर का सम्मान किया। जैतपुर-नरेश राजा नेसरीसिंह के उपगंत जब उनके पुत्र राजा पारीछत गद्दी पर बैठे तब ठाकुर उनकी सभा के रत हुए। ठाकुर की ख्याति उसी समय से फैलने लगी श्रौर वे बुँदेलखंड के दूसरे राज-दरवारों में भी त्राने जाने लगे। वॉदे के हिम्मतबहादुर गोसाई के दरवार में क्भी कभी पद्माकरजी के साथ ठाकुर की कुछ नोक-क्रोंक की बाते हो जाया करती थीं। एक बार पद्माकरजी ने कहा "ठाकुर कविता तो अच्छी करते हैं पर पद कुछ इलके पड़ते हैं।" इस पर ठाकुर बोले "तभी तो हमारी कविता उड़ी उड़ी फिरती है।"

इतिहास में प्रसिद्ध है कि हिम्मतबहादुर कभी श्रपनी सेना के साथ श्रॅगरेजों का कार्य्यसाधन करते श्रौर कभी लखनऊ के नवाब के पन्न में लड़ते। एक बार हिम्मतबहादुर ने राजा पारीछत के साथ कुछ घोखा करने के लिये उन्हें वॉ दे बुलाया। राजा पारीछत वहाँ जा रहे थे कि मार्ग में ठाकुर कि मिले श्रौर दो ऐसे संकेत-भरे सबैये पढ़े कि राजा पारीछत लौट गए। एक सबैया यह है—

कैसे सुचित्त भए निकसो विहँसौ विलसो हरि दै गलवाही। ये छल छिद्रन की वितयाँ छलती छिन एक घरी पल माहीं।।

)

ठाकुर वै ज़िर एक भई, रिचिहें परपंच कछू ब्रज माहीं। हाल चवाइन की दुहचाल की लाल तुम्हें है दिखात कि नाहीं।। कहते हैं कि यह दाल सुनकर हिम्मतबहादुर ने ठाकुर को अपने दरबार मे बुला मेजा। बुलाने का कारण समक्तकर भी ठाकुर वेधड़क चले गए। जब हिम्मतबहादुर इन पर कल्लाने लगे तब इन्होंने यह कवित्त पदा—

वेई न्र निर्णय निदान में सराहे जात,
सुखन श्रधात प्याला प्रेम को पिए रहें।
हरि-रस चंदन चढ़ाय श्रंग श्रंगन में,
नीति को तिलक, वेंदी जस की दिए रहें।।
ठाकुर कहत मंजु कंजु तें सृदुल मन,
मोहनी सरूप, धारे हिम्मत हिए रहें।
भेंट भए समये श्रसमये, श्रचाहे चाहे,
श्रीर लों निवाहें, श्राँखें एकसी किए रहें।।

इस पर हिम्मतबहादुर ने जब कुछ श्रीर कटु वचन कहें तब सुना जाता है कि ठाकुर ने म्यान से तलवार निकाल ली श्रीर बोले—

सेवक सिपाही हम उन राजपूतन के,

दान जुद्ध जुरिबे में नेक्क जे न मुरके।
नीति देनवारे हैं मही के महिपालन को,
हिये के बिसुद्ध हैं, सनेही साँचे उर के।।
ठाकुर कहत हम बैरी बेवकूफन के,
जालिम दमाद हैं श्रदानियाँ ससुर के।
चोजिन के चोजी महा, मौजिन के महराज,
हम कविराज हैं, पै चाकर चतुर के।।

हिम्मतबहादुर यह सुनते ही चुप हो गए। फिर मुस्कराते हुए बोले—
"किवजी वस ! मैं तो यही देखा चाहता था कि आप कोरे किव ही है या पुरखो
की हिंम्मत भी आप मे है।" इस पर ठाकुरजी ने बड़ी चतुराई से उत्तर
दिया—"महाराज! हिम्मत तो हमारे ऊपर सदा अनूप रूप से बिलहार रही है,

त्र्यां हिम्मत कैसे गिर जायगी ?" ( गोसाई हिम्मत गिरि का ग्रसल नाम ऋनूप गिरि था ; हिम्मतबहादुर शाही खिताब था।)

ठाक़ुर किन का परलोकनास संनत् १८८० के लगभग हुन्ना। त्रातः इनका किनता-काल संनत् १८५० से १८८० तक माना जाता है। इनकी किनतान्त्रों का एक ग्रन्छा संग्रह "ठाकुर-ठसक" के नाम से श्रीयुत लाला भगनानदीनजी ने निकाला है। पर इसमे भी दूसरे दो ठाकुर की किनताएँ मिली हुई है। इस संग्रह मे निशेषता यह है कि किन का जीवन-वृत्त भी बहुत कुछ दे दिया गया है। ठाकुर के पुत्र दियाविष्ट (चातुर) ग्रीर पीत्र शकरप्रसाद भी किन थे।

ठाकुर बहुत ही सची उमंग के कवि थे। इनमें क्तिमता का लेश नहीं। न तो कहीं व्यर्थ का शब्दाडंबर है, न कल्पना की क्तूठी उड़ान और न अनुभूति के विरुद्ध भावो का उत्कर्ष । जैसे भावों का जिस ढंग से मनुष्य मात्र त्रानुभव करते हैं वैसे भावों को उसी ढंग से यह कवि ग्रपनी खाभाविक भाषा मे उतार देता है। बोलचाल की चलती भाषा में भाव को ज्यों का त्यों सामने रख देना इस कवि का लच्य रहा है। त्रजभाषा की श्टंगारी कविताऍ प्रायः स्त्री-पात्रो के ही मुख की वाणी होती हैं त्रातः स्थान स्थान पर लोकोक्तियों का जो मनोहर विधान इस कवि ने किया है उससे उक्तियों मे श्रौर भी स्वाभाविकता श्रा गई है। यह एक ग्रनुभूत बात है कि स्त्रियाँ बात बात मे कहावते कहा करती हैं। उनके हृदय के भावों की भरपूर व्यंजना के लिये ये कहावते मानो एक सचित वाङ्मय हैं। लोकोक्तियो का जैसा मधुर उपयोग ठाकुर ने किया है वैसा ऋौर किसी किव ने नहीं। इन कहावतों में से कुछ तो सर्वत्र प्रचलित हैं श्रौर कुछ खास बुंदेलखंड की हैं। ठाकुर सच्चे उदार, भावुक ग्रौर हृदय के पारखी किव थे इसी से इनकी कविताएँ विशेपतः सवैये इतने लोकप्रिय हुए। ऐसा स्वच्छंद कवि किसी क्रम से वद्ध होकर कविता करना भला कहाँ पसंद करता ? जब जिस विषय पर जी मे त्राया कुछ कहा।

ठाकुर प्रधानतः प्रेमनिरूपक होने पर भी लोकव्यापार के ग्रानेकांगदर्शी किन थे। इसी से प्रेमभाव की ग्रापनी स्वामाविक तन्मयता के ग्रातिरिक्त कभी तो ये ग्राखती, काग, वसंत, होली, हिंडोरा ग्रादि उत्सवो के उल्लास मे मग्न ठाक़र वे ज़िर एक भई, रचिहें परपंच कछू वज माहीं। हाल चवाइन की दुहचाल की लाल तुम्हें है दिखात कि नाहीं॥

कहते हैं कि यह दाल सुनकर हिम्मतयहादुर ने ठाकुर को ग्रपने दरबार में बुला मेजा। चुलाने का कारण समक्तकर भी ठाकुर वेघड़क चले गए। जब हिम्मतबहादुर इन पर कल्लाने लगे तब इन्होंने यह कवित्त पदा—

वेई न्र निर्णय निदान में सराहे जात,

सुखन श्रधात प्याला प्रेम को पिए रहें।

हरि-रस चंदन चढ़ाय श्रंग श्रंगन में,

नीति को तिलक, वेंदी जस की दिए रहें।।

ठाकुर कहत मंजु कंजु तें मृदुल मन,

मोहनी सरूप, धारे हिम्मत हिए रहें।

भेंट भए समये श्रसमये, श्रचाहे चाहे,

श्रीर लों निवाहें, श्राँखें एकसी किए रहें।।

इस पर हिम्मतग्रहादुर ने जब कुछ ग्रौर कटु वचन कहे तब सुना जाता है कि ठाकुर ने म्यान से तलवार निकाल ली ग्रौर बोले—

सेवक सिपाही हम उन राजपूतन के,

दान जुद्ध जुरिबे में नेकु जे न मुरके।
नीति देनवारे हैं मही के महिपालन को,
हिये के विसुद्ध हैं, सनेही साँचे टर के॥
ठाकुर कहत हम वैरी वेवकूफन के,
जालिम दमाद हैं श्रदानियाँ ससुर के।
चोजिन के चोजी महा, मौजिन के महराज,
हम कविराज हैं, पे चाकर चतुर के॥

हिम्मतबहादुर यह सुनते ही चुप हो गए। फिर मुस्कराते हुए बोले— "किविजी वस ! मैं तो यही देखा चाहता था कि ग्राप कोरे किव ही है या पुरख़ां की हिंम्मत भी ग्राप में है।" इस पर ठाक़रजी ने बड़ी चतुराई से उत्तर दिया—"महाराज! हिम्मत तो हमारे ऊपर सदा ग्रानूप रूप से बिलहार रही है, ग्राज हिम्मत कैसे गिर जायगी ?" (गोसाई हिम्मत गिरि का ग्रसल नाम ग्रान्प गिरि था ; हिम्मतबहादुर शाही खिताब था।)

ः ठाकुर किव का परलोकवास संवत् १८८० के लगभग हुन्ना। श्रतः इनका किवता-काल संवत् १८५० से १८८० तक माना जाता है। इनकी किवतात्रों का एक ग्रन्छा संग्रह "ठाकुर-ठसक" के नाम से श्रीयुत लाला भगवानदीनजी ने निकाला है। पर इसमे भी दूसरे दो ठाकुर की किवताएँ मिली हुई हैं। इस संग्रह मे विशेषता यह है कि किव का जीवन-वृत्त भी बहुत कुछ दे दिया गया है। ठाकुर के पुत्र दियाविसह (चातुर) ग्रीर पौत्र शकरप्रसाद भी किव थे।

ठाकुर बहुत ही सची उमंग के कवि थे। इनमें क्त्रिमता का लेश नहीं। न तो कहीं व्यर्थ का शब्दाडंबर है, न कल्पना की भूठी उड़ान और न अनुभूति के विरुद्ध भावों का उत्कर्ष । जैसे भावों का जिस ढंग से मनुष्य मात्र ऋनुभव करते है वैसे भावो को उसी ढंग से यह किव श्रपनी स्वाभाविक भाषा मे उतार देता है। वोलचाल की चलती भाषा में भाव को ज्यों का त्यों सामने रख देना इस कवि का लच्य रहा है। व्रजभाषा की शृंगारी कविताएँ प्रायः स्त्री-पात्रों के ही पुख की वाणी होती हैं ग्रातः स्थान स्थान पर लोकोक्तियों का जो मनोहर विधान इस कवि ने किया है उससे उक्तियों मे श्रौर भी स्वाभाविकता श्रा गई है। यह एक अनुभूत बात है कि स्त्रियाँ बात बात मे कहावतें कहा करती हैं। उनके हृदय के भावों की भरपूर व्यंजना के लिये ये कहावते मानो एक छचित वाङ्मय हैं। लोकोक्तियो का जैसा मधुर उपयोग ठाकुर ने किया है वैसा श्रीर किसी किन ने नहीं। इन कहावतों में से कुछ तो सर्वत्र प्रचलित हैं श्रीर कुछ खास बुदेलखंड की हैं। ठाकुर सच्चे उदार, भावुक श्रौर हृदय के पारखी किव थे इसी से इनकी कविताएँ, विशेषतः सवैये इतने लोकप्रिय हुए । ऐसा स्वच्छंद कि कि कि कम से वद्ध होकर किवता करना भला कहाँ पसंद करता ? जब जिस विषय पर जी में ग्राया कुछ कहा।

ठाकुर प्रधानतः प्रेमनिरूपक होने पर भी लोकव्यापार के ग्रानेकांगदर्शी किन थे। इसी से प्रेमभाव की ग्रापनी स्वामानिक तन्मयता के ग्रातिरिक्त कभी तो ये ग्राखती, काग, वसंत, होली, हिंडोरा ग्रादि उत्सवों के उल्लास मे मग्न

दिखाई पड़ते हैं; कभी लोगों की जुद्रता, कुटिलता, दुःशीलता ग्रादि पर चोभ प्रकट करते पाए नाते हैं ग्रौर कभी काल की गति पर खिन्न ग्रौर उदास देखे नाते है। कविकर्भ को ये कठिन समकते थे। रूढि के ग्रनुसार शब्दों की लड़ी नोड़ चलने को ये कविता नहीं कहते थे। नमूने के लिये यहाँ इनके थोड़े ही से पद्य दिए ना सकते हैं—

सीखि लीन्हों भीन मृग खंजन कमल नैन,

सीखि लीन्हों जस श्री प्रताप को कहानो है। सीखि लीन्हों कल्पवृत्त कामधेतु चिंतामनि,

सीखि लीन्हों मेरु श्रौ कुवेर गिरि श्रानो है। ठाक़ुर कह़त याकी वड़ी है कठिन वात,

याको निहं भूलि कहूँ वांधियत वानो है। ढेल सो वनाय ध्राय मेलत सभा के वीच,

लोगन कवित्त कीवो खेल करि जानो है।।

दस बार, बीस बार बरनि दई है जाहि,

एते पै न माने जो तो जरन वरन देव। कैसो कहा कोजे कछू श्रापनो करो न होय,

जाके जैसे दिन ताहि तैसेई भरन देव ॥ ठाकुर कहत मन श्रापनो मगन राखी,

प्रेम निहसंक रस-रंग विहरन देव।
 विधि के वनाए जीव जैते हैं जहाँ के तहाँ
 खेलत फिरत तिन्हें खेलन फिरन देव।।

श्राने श्रापने सुठि गेहन में चढे दोऊ सनेह की नाव पे री। श्रामान में भीजत प्रेम भरे, समयो लिख में विल जावें पे री।। कहै ठाकुर दोउन की रुचि सो रॅग हैं उमडे दोड ठावें पे री। सखी, कारी घटा वरसे वरसाने पे, गोरी घटा नेंदगाँव पे री।। वा निरमोहिनि रूप की रासि जऊ उर हेतु न ठानति हैंहै। बारहि बार विलोकि घरी घरी सूरति तौ पहिचानति हैहै॥
-ठाकुर या मन को परतीति है, जो पै सनेह न मानति हैहै।
श्रावत है नित मेरे लिये, इतनो तौ विसेप कै जानति हैहै॥

यह चारहु ग्रीर उदी मुखचंद की चाँदनी चारु निहारि छै री। बिल जो पे ग्रधीन भयो पिय, प्यारी! तौ एतो विचार विचारि छै री॥ किव ठाकुर चूकि गयो जो गोपाल तो तैं विगरी कों सँभारि छै री। ग्रय रैहे न रैहे यहै समयो, वहती नदी पायँ पखारि छै री॥

पावस तें परदेस तें श्राय मिले पिय श्री मनभाई भई है। दादुर मोर पपीहरा बोलत, तापर श्रानि घटा उनई है॥ ठाकुर वा सुखकारी सुहावनि दामिनि कौंधि कितें को गई है। री श्रव तो घनधोर घटा गरजी वरसी तुम्हे धूर दई है॥

पिय प्यार करें जेहि पर सजनी तेहि की सब भाँ तिन सैयत है। मन मान करों तो परों अम में, फिर पाछे परे पछितैयत है॥ कवि ठाकुर कोन की कासों कहों ? दिन देखि दसा विसरैयत है। ग्रपने श्रदके सुन ए री भद्द ? निज सौत के मायके जेयत है॥

(३८) ललकदास—वेनी किव के भँड़ीवा से ये लखनऊ के कोई कठी-धारी महंत जान पड़ते हैं. जो अपनी शिष्य मंडली के साथ इधर उधर फिरा करते थे। अतः संवत् १८६० और १८८० के बीच इनका वर्तमान रहना अनुमान किया जा सकता है ('इन्होंने "स्त्योपाख्यान" नामक एक बड़ा वर्ण-नात्मक ग्रंथ लिखा है जिसमे रामचंद्र के जन्म से लेकर विवाह तक की कथा बड़े विस्तार के साथ वर्णित है। इस ग्रथ का उद्देश्य कौशल के साथ कथा चलाने का नहीं, बल्कि जन्म की बधाई, बाललीला, होली, जलकीड़ा, फूला, विवाहोत्सव आदि का बड़े ब्योरे और विस्तार के साथ वर्णन करने का है। जो उद्देश्य महाराज रघुराजिंद्दं के रामस्वयंवर का है वहीं इसका भी समिक्तए। पर इसमें २५ सादगी है श्रीर यह केवल दोहे चौपाइयो मे लिखा गया है। वर्णन करने में ललकदासनी ने भाषा के किवयों के भाव तो इक्टे किए ही हैं; संस्कृत किवयों के भाव भी कही रखे है। रचना श्रच्छी जान पड़ती है। कुछ चौपाइयाँ देखिए—

धिर इक ग्रंक राम को माता। लहाो मोद लिख मुख मृदु गावा॥ दंत कुंद मुकुता सम सोहै। बंधु जीव सम जीभ बिमोहै॥ किसलय सधर ग्रधर छिब छाजै। इंद्रनील सम गंड बराजै॥ सुंदर चिबुक नासिका सोहै। छुंकुम तिलक चिलक मन मोहै॥ काम चाप सम अकुटि विराजै। श्रलक-किलत मुख ग्रति छिब छाजै॥ यहि बिधि सकल राम के श्रंगा। लिख चूमित जननी सुख संगा॥

(३९) खुमान—ये ग्रंदीजन थे श्रौर चरखारी (बुंदेलखरड) के महाराज विक्रमसाहि के यहाँ रहते थे। इनके बनाए इन ग्रंथो का पता है—

श्रमरप्रकाश (सं०१८३६), श्रष्टजाम (सं०१८५२), लद्मग्रशतक (सं०१८५५), हर्नुमान नखिशख, हर्नुमान पंचक, हर्नुमान पचीसी, नीति-विधान, समरसार (युद्ध-यात्रा के मुहूर्त श्रादि का विचार), नृसिंह-चरित्र (सं०१८७६), नृसिंह-पचीसी ।

इस सूची के अनुसार इनका किवता-काल सं० १८३० से १८८० तक माना जा सकता है। ''लद्मणशतक'' में लद्मण और मेघनाद का युद्ध बड़े फड़कते हुए शब्दों में कहा गया है। खुमान किवता में अपना उपनाम 'मान' रखते थे। नीचे एक किवत्त दिया जाता है—

श्रायो इंद्रजीत दसकंघ को निबंध बंध,.
बोल्यो रामबंधु सों प्रबंध किरवान को।
को है अंसुमाल, को है काल विकराल,
मेरे सामुहें भए न रहे मान महेसान को॥
तू तौ सुकुमार यार लखन कुमार! मेरी
मार वेसुमार को सहैया घमासान को?
बीर ना चितैया, रनमंडल रितैया, काल
कहर बितैया हों जितैया मघवान को॥

(४०) नवल्लिं कायस्थ —ये कॉसी के रहनेवालें थे श्रीर समथर-नरेश राजा हिंदूपित की सेवां में रहते थे। इन्होंने बहुत से ग्रंथों की रचना की है जो भिन्न भिन्न विषयों पर श्रीर भिन्न भिन्न शैली के हैं। ये श्रच्छे चिन्नकार भी थे। इनका सुकाव भक्ति श्रीर ज्ञान की श्रीर विशेष था। इनके लिखे प्रथीं के नाम ये हैं—

रासपंचाध्यायी, रामचद्रविलास, शकामोचन (सं०१८७३), जौहरिन-तरग (१८७५), रिसकरं जनी (१८७७), विज्ञान भारकर (१८७८), व्रबदीपिका (१८८३), शुकरंभासंवाद (१८८८), नाम-चिंतामिण (१६०३), मूलभारत (१६१२), भारत-सावित्री (१६१२), भारत कवितावली (१६१३), भाषा सप्तशाती (१६१७), कविजीवन (१६१८), श्राल्हा रामायण (१६२२), सिमणीमगल (१६२५), मूलढोला (१६२५), रहस लावनी (१६२६), श्रध्यात्म रामायण, रूपक रामायण, नारीप्रकरण, सीतास्वयवर, रामविवाहखड, भारत वार्तिक, रामायण सुमिरनी, पूर्वशृंगारखंड, मिथलाखंड, दानलोम संवाद, जन्म खंड।

उक्त पुस्तको में यद्यपि अधिकाश बहुत छोटी छोटी है फिर भी इनकी रचना की बहुरूपता का आभास देती है। इनकी पुस्तके प्रकाशित नहीं हुई है। अतः इनकी रचना के संबंध में विस्तृत और निश्चित रूप से कुछ नहीं कहा जा सकता। खोज की रिपोर्टों मे उद्धृत उदाहरणों के देखने से रचना इनकी पुष्ट और अभ्यस्त प्रतीत होती है। वजभाषा मे कुछ वार्तिक या गद्य भी इन्होने लिखा है। इनके कुछ पद्म नोचे देखिए—

श्रभव श्रनादि श्रनंत श्रपारा । श्रमन, श्रपान, श्रमर, श्रविकारा ॥ श्रग श्रनीह श्रातम श्रविनासी । श्रगम श्रगोचर श्रविरत्न वासी ॥ श्रकथनीय श्रद्धेत श्ररामा । श्रमत्न श्रसेष श्रकमें श्रकामा ॥ रहत श्रतिस ताहि उर ध्याऊँ । श्रनुपम श्रमत्न सुजस मैं गाऊँ ॥

> सगुन सरूप सदा सुषमा-निधान मंजु, बुद्धि गुन गुनन श्रगाध वनपति से॥

भनै नवलेस फैल्यो विशद मही में यश,

बरिन न पावै पार कार फनपति से॥
जक्त निज भक्तन के कल्लप प्रभंजे रंजे,

सुमित बढावै धन धान धनपति से॥
अवर न दूजो देव सहज प्रसिद्ध यह,
सिद्धि-त्ररदैन सिद्ध ईस गनपति से॥

( ४१ ) रामसहायदास-ये चौबेपुर (जिला बनारस ) के रहनेवाले लाला भवानीदास कायस्थ के पुत्र थे ग्रीर काशी-नरेश महाराज उदितनारायण-सिंह के आश्रय में रहते थे। "विहारी सत्तर्वई" के अनुकरण पर इन्होने "राम-सतसई" बनाई । बिहारी के अनुकरण पर बनी हुई पुस्तकों में इसी को प्रसिद्धि प्राप्त हुई। इसके बहुत से दोहे सरस उद्भावना मे बिहारी के दोहो के पास तक पहुँ चते हैं। पर यह कहना कि ये दोहे बिहारी के दोहो में मिलाए जा सकते हैं, रसंज्ञता श्रौर भावुकता से ही पुरानी दुश्मनी निकालना नही, विहारी को भी नीचे गिराने का प्रयत्न समझा जायगा। विहारी मे क्या क्या मुख्य विशेषताऍ हैं, यह उनके प्रसंग में दिख़ाया जा चुका है। जहाँ तक शब्दों की कारीगरी श्रीर वाग्वैदग्ध्य से संबंध है वही तक श्रनुकरण करने का प्रयत्न किया गया है श्रीर सफलता भी हुई है। पर हावो का वह सुंदर विधान, चेष्टाश्रों का वह मनोहरं चित्रण, भाषा का वह सौष्ठव, संचारियो की वह सुदर व्यंजना इस सतसई में कहाँ ? नकल ऊपरी बातों भी हो सकती है, हृदय की नहीं। पर हृदय पहचानने के लिये हृदय चाहिए, चेहरे पर की दो ग्रॉखो से ही नहीं काम चल सकता। इस बड़े भारी भेद के होते हुए भी "रामसतसई" शृंगार-रस का एक उत्तम ग्रंथ है । इस सतसई के ग्रांतिरिक्त इन्होने तीन पुस्तके ग्रौर लिखी है—

बाणीभूषण, वृत्ततरंगिणी ( संव १८०३ ) श्रीर कऋहरा।

वाणी मूषण ग्रलंकार का ग्रंथ है ग्रीर वृत्त-तरंगिणी पिगल का । ककहरा जायसी की 'ग्रखरावट' के ढंग की छोटी सी पुस्तक है ग्रीर शायद सबसे पिछली रचना है, क्योंकि उसमें धर्म ग्रीर नीति के उपदेश हैं। रामसहाय का कविताकाल संवत् १८६० से १८८० तक माना जा सकता है। नीचे सतसई के कुछ दोहे उद्धृत किए जाते हैं—

गहे नुकीले लाल के नैन रहें दिन रैनि।
तन नाजुक ठोड़ी न क्यों गाड़ परे मृदुबैनि?
भटक न, सटपट चटक के अटक सुनट के संग,।
लटक पीतपट की निपट हटकित कटक अनंग।।
लागे नैना नैन में कियो कहा धों मैन।
महिं लागे नैना, रहें लागे नैना नैन॥
गुलुफिन लिग ज्यों त्यों गयो किर किर साहस जोर।
फिर न फिन्यो मुरवान चिप,चित अति खात मरोर।।
यों विभाति दसनावली ललना बदन मँझार।।
पेति को नातो मानि के मनु आइ उद्धमार।।

(४२) चंद्रशेखर—ये वाजवेयी थे। इनका जन्म संवत् १८५५ में मुत्रजमानाद (जिला फतहपुर) में हुन्ना था। इनके पिता मनीरामजी भी ग्रन्छे किन थे। ये कुछ दिनो तक दरमंगे की ग्रोर, फिर ६ वर्ष तक जोधपुर-नरेश महाराजा मानसिंह के यहाँ रहे। ग्रंत मे पिटयालानरेश महाराज कमेसिह के यहाँ गए ग्रौर जीवन भर पिटयाले में ही रहे। इनका देहांत संवत् १६३२ में हुन्ना ग्रतः ये महाराज नरेद्रसिंह के समय तक वर्तमान थे ग्रौर उन्हीं के ग्रादेश से इन्होंने ग्रयना प्रसिद्ध वीरकाव्य "हम्मीरहठ" बनाया। इसके ग्रातिरिक्त इनके रचे ग्रथों के नाम ये हैं—

विवेन-विलास, रसिकविनोद, हरिमक्ति-विलास, नखसिख, वृदावन-शतक, गुह्पंचाशिका, ताजक ज्योतिष, माधवी वसत ।

यद्यपि श्रंगारस की कविता करने में भी ये बहुत ही प्रवीण थे पर इनकी कीर्ति को चिरकाल तक स्थिर रखने के लिये "हम्मीरहठ" ही पर्याप्त है। उत्साह की, उमंग की व्यवना जैसी चलती, स्वामाविक और जोरदार भाषा में इन्होंने की है वैसे दग से करने में बहुत ही कम कवि समर्थ हुए है। वीररस-वर्णन में इस किन ने बहुत ही सुंदर साहित्यिक विवेक का परिचय दिया है। सूदन आदि के समान शब्दों की तड़ातड़ और मड़ामंड के फेर में न पड़कर उग्रोत्सांह-व्यंजक उक्तियों का ही अधिक सहारा इस किन ने लिया है. जो वीर-

रस की जान है। दूसरी बात ध्यान देने की यह है कि वर्णनों के अनावश्यक विस्तार को, जिसमें वस्तुओं की बड़ी लंबी-चौड़ी सूची भरी जाती है, स्थान नहीं दिया गया है। भाषा भी पूर्ण व्यवस्थित, च्युतसंस्कृति आदि दोषों से मुक्त और प्रवाहमयी है। सारांश यह कि वीररस-वर्णन की अत्यंत श्रेष्ठ प्रणाली का अनु-करण चंद्रशेखरजी ने किया है।

रही प्रसंग विधान की बात । इस विषय में कवि ने नई उद्भावनाएँ न करके पूर्ववर्ती कवियों का ही सर्वथा अनुसरण किया है। एक रूपवती और निपुरा स्त्री के साथ महिमा मंगोल का अलाउद्दीन के दरवार से भागना, अलाउद्दीन का उसे हम्मीर से वापस मॉगना, हम्मीर का उसे अपनी शरण मे लेने के कारण उपेत्तापूर्वक इनकार करना, ये सब बाते जोधराज क्या उसके पूर्ववर्ती अपभ्रंश के किवयों की ही कल्पना है, जो वीरगाथा-काल की रुद्धि के अनुसार की गई थी। गढ़ के घेरे के समय गढ़पति की निश्चितता ग्रौर निर्भीकता व्यंजित करने के लिये पुराने किव गढ़ के भीतर माच रंग होना दिखाया करते थे। जायसी ने ऋपनी पद्मावती में ऋलाउद्दीन के द्वारा चित्तौरगढ़ के घेरे जाने पर राजा रतन्सेन का गढ़ के भीतर नाच कराना श्रौर शत्रु के फेके हुए तीर से नर्त्तकी का घायल होकर मरना वर्णित किया है। ठींक उसी प्रकार का वर्णन "इम्मीरहठ" मे रखा गया है। यह चंद्रशेखरनी की ग्रपनी उद्भावना नहीं; एक बँधी हुई परिपाटी का ऋनुसरण है। नर्त्तकी के मारे जाने पर हम्मीर-देव का यह कह उठना कि "हठ करि मंड्यो युद्ध वृथा ही" केवल उनके तात्कालिक शोक के त्र्याधिक्य की व्यंजना मात्र करता है। उसे करुण प्रलाप मात्र समभाना चाहिए । इसी दृष्टि से इस प्रकार के करुए प्रलाप राम ऐसे सत्यसंघ ऋौरं वीरव्रती नायकों से भी कराए गए हैं। इनके द्वारा उनके चरित्र मे कुछ भी लांछन लगता हुत्रा नहीं माना जाता।

एक त्रुटि हम्मीरहठ की ग्रवश्य खटकती है । सब ग्रन्छे किवयो ने प्रति-नायक के प्रताप ग्रीर पराकृम की प्रशंसा द्वारा उससे मिड़ने वाले या उसे जीतनेवाले नायक के प्रताप ग्रीर पराकृम की व्यंजना की है। राम का प्रति-नायक रावण कैसा था १ इंद्र, मस्त्, यम, सूर्य्य ग्रादि सब देवताग्रों से सेवा लेनेवाला, पर हम्मीरहठ में श्रलाउद्दीन एक चुहिया के कोने में दौड़ने से डर के मारे उछल भागता है श्रीर पुकार मचाता है।

चंद्रशेखरजी का साहित्यिक भाषा पर वड़ा भारी श्रिष्ठकार था। श्रनुपास की योजना अचुर होने पर भी भदी कहीं नहीं हुई, सर्वत्र रस मे सहायक ही है। युद्ध, मृगया श्रादि के वर्णन तथा संवाद श्रादि सब वड़ी ममंज्ञता से रखे गए हैं। जिस रस का वर्णन है ठीक उसके श्रनुकृत पदिवन्यास है। जहाँ श्रंगार का प्रसंग है वहाँ यही प्रतीत होता है कि किसी सर्वश्रेष्ठ श्रंगारी किव की रचना पढ़ रहे है। तात्वर्थ यह है कि "हम्मीरहठ" हिंदी-साहित्य का एक रत्न है। "तिरिया तेल, हम्मीर हठ चढ़े न दूजी बार" वाक्य ऐसे ही प्रथ मे शोमा देता है। नीचे किवता के कुछ नमूने दिए जाते है—

उवै भानु पिन्छम प्रतच्छ, दिन चंद प्रकासै।
उत्ति गंग वरु वहै, काम रित प्रीति विनासे॥
तजै गौरि अरधंग, अचल ध्रुव आसन चल्छै।
अचल पवन बरु होय, मेरु मंदर गिरि हल्छै॥
सुरतरु सुखाय, लोमस मरै, मीर! संक सब परिहरी।
मुख-बचन बीर हम्मीर को बोलि न यह कबहूँ टरी॥

श्रालम-नेवाज सिरताज पातसाहन के,

गाज ते दराज कोप-नजर तिहारी है।
जाके डर डिगत श्रडोल गढ़धारो, डगमगत पहार श्रौ डुलति महि सारी है॥
रंक जैसो रहत ससकित सुरेस भयो,
देस देसपित में श्रतंक श्रति भारी है।
भारी गढधारी, सदा जंग की तयारी,
धाक माने ना तिहारी या हमीर हठधारी है॥

भागे मीरजादे पीरजादे श्रीर श्रुमीरजादे,

भागे गल बाजि रथ पथ न सँभारें, परें गोलन पै गोल, सूर सहिम सकाय कै ॥ भाग्यो सुलतान जान बचत न जानि बेगि, बिलत वितुंड पे विराजि विल्लाय कै । , जैसे लगे जंगल में श्रीषम की श्रागि चले भागि मृग महिप बराह विल्लाय कै ॥

चोरी थोरी वैसवारी नवल किसोरी सबै,
भोरी भोरी बातन बिहँसि मुख मोरतीं।
बसन विभूषन विराजत विमल वर,
मदन मरोरनि तरिक तन नोरतीं॥
प्यारे पातसाह के परम अनुराग-रँगीं,
चाय भरी चायल चपल हग जोरतीं।
काम-अबला सी, कलाधर की कला सी,
चारु चंपक-लता सी चपला सी चित चोरतीं॥

(४३) वावा दीनद्याल गिरि—ये गोसाईं थे। इनका जन्म शुक्रवार वसंत पंचमी सवत् १८५६ में काशी के गायघाट मुहल्ले में एक पाठक के कुल में हुआ था। जब ये ५ या ६ वर्ष के थे तभी इनके माता-पिता, इन्हें महंत कुशागिरि को सौप चल बसे। महंत कुशागिरि पंचकोशी के मार्ग में पड़नेवाले देहली-विनायक नामक स्थान के अधिकारी थे। काशी में महंतजी के और मी कई मठ थे। वे विशेषतः गायघाट वाले मठ में रहा करते थे। बाब दीनद्याल गिरि भी उनके चेले हो जाने पर प्रायः उसी मठ में रहते थे। जब महंत कुशागिरि के मरने पर बहुत सी जायदाद नीलाम हो गई तब ये देहली-विनायक के पास मौठली गाँववाले मठ में रहने लगे। बाबाजी संस्कृत और हिंटी दोनों के अच्छे विद्वान् थे। बाबू गोपालचंद्र (गिरिधरदास) से इनका बड़ा स्नेह था। इनका परलोकवास संवत् १९१५ में हुआ। ये एक अत्यंत सहदय और भावुक कि ये। इनकी सी अन्योक्तियाँ हिंदी के और किसी कि की नहीं हुई। यद्यपि इन अन्योक्तियों के भाव अधिकांश संस्कृत से लिए हुए हैं पर भाषा-शैली की सरसता और पदिवन्यास की मनोहरता के विचार से वे

स्वतंत्र काव्य के रूप मे हैं। वावाजी का भाषा पर बहुत ही अञ्छा अधिकार था। इनकी सी परिष्कृत, स्वच्छ और सुव्यवस्थित भाषा बहुत थोड़े कवियो की है। कहीं कहीं कुछ पूरवीपन या अव्यवस्थित वाक्य मिलते है, पर बहुत कम। इसी से इनकी अन्योक्तियाँ इतनी मर्मस्पिशनी हुई हैं। इनका अन्योक्तिकल्पहम हिंदी-साहित्य में एक अनमोल वस्तु है। अन्योक्ति के चेत्र में किव की मार्मिकता और सौंदर्यभावना के स्फुरण का बहुत अच्छा अवकाश रहता है। पर इसमें अच्छे भावुक किव ही सफल हो सकते हैं। लोकिक विषयो पर तो इन्होने सरस अन्योक्तियाँ कही ही है; अध्यात्मपद्म मे भी दो एक रहस्यमयी उक्तियाँ इनकी हैं।

ग्रावाजी को जैसा कोमल व्यंजक पदिवन्यास पर अधिकार था वैसा हीं शब्द-चमत्कार आदि के विधान पर भी। यमक और श्लेषमधी रचना भी इन्होंने वहुत सी की है। जिस प्रकार ये अपनी भावुकता हमारे सामने रखते हैं उसी प्रकार चमत्कार-कौशल दिखाने में भी नहीं चूकते हैं। इससे जल्दी नहीं कहते बनता है कि इनमें कला-पच प्रधान है या हृदय-पच । बड़ी अच्छी बात इनमें यह है कि इन्होंने दोनों को प्रायः अलग अलग रखा है। अपनी मार्मिक रचनाओं के भीतर इन्होंने चमत्कार-प्रवृत्ति का प्रवेश प्रायः नहीं होने दिया है। अन्योक्तिकल्पडम के आदि में कई श्लिष्ट पद्य, आए हैं पर बीच में बहुत कम। इसी प्रकार अनुरागवाग में भी अधिकांश रचना शब्द-वैचित्र्य आदि से मुक्त है। यद्यपि अनुप्रासयुक्त सरस कोमल पदावली का बरावर व्यवहार हुआ है, पर बहाँ चमत्कार को प्रधान उद्देश्य रखकर ये बैठे हैं वहाँ श्लेष, यमक, अंतर्लापिका, बहिर्लापिका सत्र कुछ मौजूद है। साराश यह कि ये एक बहुरगी किन थे। रचना की विविध प्रणालियों पर इनका पूर्ण अधिकार था।

इनकी लिखी इतनी पुस्तकों का पता है---

ग्रन्योक्ति-कल्पद्रम (सं० १६१२), ग्रनुराग-बाग (सं० १८८८), वैराग्यदिनेश (स १६०६), विश्वनाथ-नवरत्न ग्रीर दृष्टात-तर्गिणी (सं० १८७६)। इस सूची के अनुसार इनका किवतो-काल सं० १८८६ से १६१२ तक माना जा सकता है। 'अनुराग-बाग' मे श्रीकृष्ण की विविध लीलाओं का बड़े ही लिलत किवतों में वर्णन हुआ है। मालिनी छंद का भी बड़ा मधुर प्रयोग हुआ है। 'दृष्टांत-तरंगिणी' में नीतिसंबंधी दोहे हैं। 'विश्वनाथ नवरत्न' शिव की स्तुति है। 'वैराग्यदिनेश' में एक छोर तो ऋतुओं छादि की शोभा का वर्णन है और दूसरी छोर ज्ञान वैराग्य छादि का। इनकी किवता के कुछ नमूने दिए जाते है—

केतो सोम कला करी, करी सुधा को दान।
नहीं चंद्रमिण जो द्रवे, यह तेलिया पखान॥
यह तेलिया पखान, बड़ी कठिनाई जाकी।
दूटीं याके सीस बीस बहु बाँकी टाँकी॥
बरने दीनद्याल, चंद ! तुमही चित चेती।
कूर न कोमल होहिं कला जो कीजै केती॥

बरखें कहा पयोद इत मानि मोद मन माहिं। यह तो ऊसर भूमि है श्रंक़र जिमहें नाहिं॥ अंकुर जिमहें नाहिं बरप सत जो जल देहै। गरजे तरजे कहां ? वृथा तेरो श्रम जैहे॥ बरने दीन दयाल न ठौर कुठौरहि परखे। नाहक गाहक बिना बलाहक! हाँ तू बरखे॥

चल चकई तेहि सर विषे जहूँ निहं रैन-विछोह।
रहत एकरस दिवस ही, सुहद हंस संदोह॥
सुहद हंस-संदोह कोह ग्रक दोह न जाको।
भोगत सुख-ग्रंबोह, मोह-दुख होय न ताको॥
बरनै दीनद्याल भाग विन जाय न सकई।
पिय-मिलाप नित रहै, ताहि सर चल तू चकई॥

कोमल मनोहर मधुर सुरताल सने,
न्पुर-निनादिन सों कोन दिन बोलिहें।
नीके मम ही के दुंद-वृंदन सुमोतिन को,
गिह के कृपा की अब चोंचन सो तोलिहें।।
नेम धिर छेम सों प्रमुद होय दीनद्याल,
प्रेम-कोकनद बीच कब धौ कलोलिहें।।
चरन तिहारे जदुबंस-राजहंस! कब,
मेरे मन-मानस में मन्द मन्द डोलिहें ?

चरन-कमल राजै, मंजु मंजु मंजीर बाजैं, गमन लखि लजावें हंसऊ नाहिं पावें ॥ सुखंद कदम-छाहीं कीड़ते कुंज माहीं, लखि लखि हरि सोभा वित्त काको न लोभा ?

बहु खुद्रन के मिलन तें हानि बली की नाहिं, ज्य जंबुकन तें नहीं केहरि कहुँ निस जाहिं॥ पराधीनता दुख महा, सुखी जगत स्वाधीन, सुखी रमत सुक बन-विषे, कनक पींजरे दीन॥

(४४) पजनेस—ये पन्ना के रहनेवाले थे। इनका कुछ विशेष वृत्तांत प्राप्त नहीं। किवता-काल इनका संवत् १६०० के आसपास माना जा सकता है। कोई पुस्तक तो इनकी नहीं मिलती पर इनकी बहुत सी फुटकलक विता संग्रह-ग्रन्थों मे मिलती ग्रीर लोगों के मुँह से सुनी जाती है। इनका स्थान जनभाषा के प्रसिद्ध कियों में है। ठाकुर शिवसिंहजी ने 'मधुरप्रिया' ग्रीर 'नखशिख' नाम की इनकी टो पुस्तकों का उल्लेख किया है, पर वे मिलती नहीं। भारतजीवन प्रेस ने इनकी फुटकल किवताग्रों का एक संग्रह 'पजनेस प्रकाश' के नाम से प्रकाशित किया है जिसमे १२७ किवत्त सवैया हैं। इनकी किवताग्रों को देखने से पता चलता है कि ये फारसी भी जानते थे। एक सवैया में इन्होंने पारसी के शब्द ग्रीर वाक्य भरे हैं। इनकी रचना

श्रंगारस की ही है, पर उसमें कठार वर्णों (जैसे ट, ठ, ढ) का व्यवहार यत्र-तत्र वरावर मिलता है। ये 'प्रतिकूल-वर्णत्व' की परवा कम करते थे। पर इसका तात्पर्य यह नहीं कि कोमल अनुप्रासयुक्त लिलत भाषा का व्यवहार इनमें नहीं है। पद-विन्यास इनका अच्छा है। इनके फुटकल कवित्त अधिकतर अंग वर्णन के मिलते है जिनसे अनुमान होता है कि इन्होंने कोई नखिशख लिखा होगा। शब्द-चमत्कार पर इनका ध्यान विशेष रहता था, जिससे कहीं कुछ महापन आ जाता था। कुछ नमूने लीजिए —

छहरे छ्वीली छ्टा छूटि छितिसंडल पै,

उसग उजेरो महाग्रोज उजवक सी।
किव पजनेस कंज-मंज्ञल-सुखी के गात,
उपमाधिकाति कल कुंदन तबक सी।
पैली दीप दीप दीप-दीपित दीपित जाकी,
दीपमालिका की रही दीपित दवक सी।
परत न ताब लिख मुख महताब जब,
निकसी सिताब श्राफताब की भभक सी।।

पजनेस तसद्दुक ता विसमिल जुल्फे फुरकत न कंत्र्ल कसे।

महबूब चुनाँ वदमस्त सनम अज़दस्त अलाबल जुल्फ वसे।।

मजमूए न काफ़ शिगाफ़ रुए सम क्यामत चरम से खूँ बरसे।

मिज़गाँ सुरमा तहरीर दुताँ नुकते, बिन बे, किन ते, किन से।।

(४५) शिरिधरदास—ये मारतेदु बाबू हरिश्चंद्र के पिता थे और व्रजमाणा के बहुत ही प्रौढ किव थे। इनका नाम तो बाबू गोपालचंद्र था पर किवता मे अपना उपनाम ये 'गिरिधरदास', 'गिरिधर', गिरिधारन' रखते थे।

मारतेंदु ने इनके सबध में लिखा है कि 'जिन श्री गिरिधरदास किव रचे प्रथ चालीस'। इनका जन्म पौप कृष्ण १५ संवत् १८६० को हुआ। इनके पिता काले हर्षचंद, जो काशी के एक बड़े प्रतिष्ठित रईस थे, इन्हें ग्यारह वर्ष के छोड़-कर ही परलोक सिधारे। इन्होने अपने निज्ञ के परिश्रम से संस्कृत और हिंदी में बड़ी स्थिर थोग्यता प्राप्त की और पुस्तकों का एक बहुत बड़ा अनमोल संग्रह

किया । पुस्तकालय का नाम इन्होंने 'सरस्वती भवन' रखा जिसका मूल्य स्वर्गीय डाक्टर राजेद्रलाल मित्र एक लाख रुपया तक दिलवाते थे । इनके यहाँ उस समय के विद्वानो ग्रौर किवशे की मंडली व्यावर जमी रहती थी ग्रौर इनका समय ग्रिषकतर काव्य-चर्चा में ही जाता था। इनका परलोकवास संवत् १६१७ में हुग्रा।

भारतेद्वजी ने इनके लिखे ४० ग्रंथों का उल्लेख किया है जिनमे से बहुतों का पता नहीं है। भारतेद्वजी के दौहित्र हिंदी के उत्कृष्ट लेखक श्रीयुत बाबू व्रजरत्नदासजी ने ग्रंपनी देखी हुई इन ग्रंठारह पुस्तकों के नाम इस प्रकार दिए हैं—

जरासधवध महाकाव्य, भारतीभूषण ( ऋलंकार ), भापा व्याकरण ( पिंगल-सबधी ), रसरताकर, ग्रीष्मवर्णन, मत्स्यकथामृत, वाराहकथामृत, वृसिंहकथामृत, वामनकथामृत, परशुरामकथामृत, रामकथामृत, वलरामकथामृत, ( ऋष्णचरित ४७०१ पदो मे ), बुद्धकथामृत, कल्कि-कथामृत, नहुष नाटक, गर्भसहिता ( ऋष्णचरित का दोहें चौपाई में बड़ा ग्रथ ), एकादशी-माहात्म्य।

इनके अतिरिक्त भारतेदुजी के एक नोट के आधार पर स्वर्गीय वाबू राधा-कृष्णदास ने इन २० और पुस्तकों का उल्लेख किया है—

वाल्मीकि रामायण (सातो कांड पद्यानुवाद ), छंदोवर्णन, नीति, श्रद्भुत-रामायण, लद्मीनखाशिख, वार्तासस्कत, ककारादि सहस्रनाम, गयायात्रा, गयाष्टक, द्वादशदलकमल, कीर्तन, संकर्षणाष्टक, दनुजारिस्तोत्र, शिवस्तोत्र, गोपालस्तोत्र, भगवत्स्तोत्र, श्रीरामस्तोत्र, श्रीराधास्तोत्र, रामाष्टक, कालियकालाष्टक।

इन्होंने दो ढंग की रचनाएँ की हैं। गर्गसंहिता आदि मिक्तमार्ग की कथाएँ तो सरल और साधारण पद्यों में कही हैं, पर काव्यकौशल की दृष्टि से जो रचनाएँ की है—जैसे जरासंधवध, भारतीभूषण, रस-रताकर, ग्रीष्मवर्णन—वे यमक और अनुप्रास आदि से इतनी लदी हुई है कि बहुत स्थलों पर दुरुह हो गई हैं। सबसे अधिक इन्होंने यमक और अनुप्रास का चमत्कार दिखाया है। अनुप्रास और यमक का ऐसा विधान जैसा जरासंधवध में है और कही नहीं मिलेगा। जरासंधवध अपूर्ण है, केवल ११ सर्गों तक लिखा गया है, पर अपने ढंग का अनुटा है। जो कविताएँ देखी गई हैं उनसे यही धारणा होती है कि इनका

मुकाव चमत्कार की श्रोर श्राधिक था। रसात्मकता इनकी रचनाश्रो मे वैसी नहीं पाई जाती। २७ वर्ष की ही श्रायु पाकर इतनी श्रधिक पुस्तके लिख डालना पद्यरचना का श्रद्भुत श्रभ्यास सूचित करता है। इनकी रचना के कुछ नमृने नीचे दिए जाते हैं—

## ( जरासंधवध से )

चल्यो दरद जेहि फरद रच्यो बिधि मित्र-दरद-हर।
सरद सरोरुह बदन जाचकन-वरद मरद वर॥
लसत सिंह सम दुरद नरद दिसि-दुरद-श्ररद-कर।
निरिष होत श्रिर सरद, हरद सम जरद-कांति-धर॥
कर करद करत बेपरद जब गरद मिलत वपु गाज को!
रन-जुश्रा-नरद वित नृप लस्यो करद मगध-महराज को॥

सब के सब के सब के सबके हिंत के गज सोहते सोभा श्रपार हैं। जब सैलन सैलन सैलन ही फिरें सैलन सैलहि सीस प्रहार हैं। 'गिरिधारन' सों पदकंज छै धारन छै वसु धारन फार हैं। श्रिर बारन वारन वारन वार हैं।

#### (भारतीभूष्ण से)

श्रसंगति—सिंधु-जिन गर हर पियो, मरे श्रसुर समुदाय। नैन-बान नैनन लग्यो, भयो करेंजे घाय॥

#### (रसरलाकर से),

जाहि विवाहि दियो पितु मातु ने प्रावक साखि सवै जग जानी। साहव से 'गिरिधारन जू' भगवान् समान कहें मुनि ज्ञानी॥ तू जो कहै वह दिन्छिन है, तो हमें कहा वाम हैं, बाम ग्रजानी। भागन सों पित ऐसो मिलै सबहीन को दिन्छिन जो सुखदानी॥

#### ( ग्रीष्मवर्णन से ) 🗽

जगह जहाऊ जामे जहे हैं जवाहिरात, .

जगमग जोति जाकी जग मे जमित है।

जामे जहुजानि जान प्यारी जातरूप ऐसी,

जगमुख ज्वाल ऐसी जोन्ह सी जगित है॥

'गिरिधरदास' जोर जबर जवानी को है,

जोहि जोहि जलजा हू जीव में जकित है।

जगत के जीवन के जिय को चुराए जोय,

जोए जोषिता को जेठ-जरनि जरित है॥

(४६) द्विजदेव (महाराज मानसिंह)—ये त्रयोध्या के महाराज थे त्र्योर बड़ी ही सरस किवता करते थे। ऋतुत्रों के वर्णन इनके बहुत ही मनोहर है। इनके भतीजे भुवनेशजी (श्री त्रिलोकीनाथजी, जिनसे त्रयोध्यानरेश दहुत्रा साहब से राज्य के लिये त्रयालत हुई थी) ने द्विजदेवजी की दो पुस्तके बताई हैं, श्रंगारवत्तीसी और श्रंगारलिका। 'श्रंगारलिका' का एक बहुत ही विशाल और सटीक सस्करण महारानी त्रयोध्या की ओर से हाल मे प्रकाशित हुत्रा है। इसके टीकाकार है भूतपूर्व त्रयोध्या-नरेश महाराज प्रतापनारायण सिंह। 'श्रंगारवत्तीसी' मी एक बार छपी थी। द्विजदेव के किवत्त काव्य-प्रेमियो मे वैसे ही प्रसिद्ध है जैसे पद्माकर के। ब्रजभाषा के श्रंगारी किवयों की परंपरा में इन्हें त्रान्तिम प्रसिद्ध किव समस्ता चाहिए। जिस प्रकार लच्चण-प्रंथ लिखने वाले किवयों मे पद्माकर त्रान्तिम प्रसिद्ध किव हैं उसी प्रकार समूची श्रंगार-परपरा में ये। इनकी सी सरस और भावमयी फुटकल श्रंगारी किवता किर दुर्लभ हो गई।

इनमे बड़ा भारी गुण है भाषा की स्वच्छता। अनुपास आदि शब्द-चमत्कारों के लिये इन्होंने भाषा भद्दी कहीं नहीं होने दी है। अगुतंवर्णनों में इनके हृदय का उल्लास उमड़ा पड़ता है। बहुत से कवियों के ऋतुवर्णन हृदय की सच्ची उमंग का पता नहीं देते, रस्म सी आदा करते जान पड़ते है। पर इनके चकोरों की चहक के भीतर इनके मन की चहक भी साफ क्लकती है। एक ऋतु के उपरांत दूसरी ऋतु के ग्रागमन पर इनका हृदय ग्रगवानी के लिये मानो ग्राप से ग्राप ग्रागे बढ़ता था। इनकी क़िवता के कुछ नमूने नीचे दिए जाते हैं—

मिलि माधनी श्रादिक फूल के ब्याज विनोद-लवा वरसायो करें। रचि नाच लतागन तान वितान सबै विधि चित्त चुरायो करें।। द्विजदेव जू देखि श्रनोखी प्रभा श्रलि-चारन कीरति गायो करें। चिरजीवो, वसंत! सदा द्विजदेव प्रस्नन की भरि लायो करें।।

सुरही के भार सूधे सबद सुकीरन के मंदिरन त्यागि करें श्रनत कहूँ न गौनं। द्विजदेव त्यों ही मधुभारन श्रपारन सों

नेकु मुकि सूमि रहै मोगरे मच्छ दौन ॥ खोलि इन नैनन निहारों तो निहारों कहा ?

सुपमा श्रभूत छाय रही 'प्रति भौन भौन। चाँदनी के भारन दिखात उनयो सो चंद,

गंध ही के भारन वहत मंद मंद पौन॥

सिखें हारीं सखी सब जुगुति नई नई। द्विजदेव की सौं लाज-वैरिन कुसंग इन

अंगन हू श्रापने श्रनीति इतनी ठई ॥ हाय इन कुंजन तें पलटि पधारे रयाम,

. देखन न पाई वह मूरित सुधामई। श्रावन समें में दुखदाइनि भई री लाज,

चलन समें में चल पलन द्रा दई।।

<sup>ं</sup> बोलि हारे कोकिल, बुलाय हारे केकीगन,

श्राज़ सुभायन ही गई वाग, विलोकि प्रस्न की पाँति रही पिग । ताहि समें तहँ श्राए गोपाल, तिन्हें लिख श्रीरी गयो हियरो ठिग ॥ पै द्विजदेव न जानि पऱ्यो धौं कहा तेहि काल परे अँसुवा जिग । तू जो कही, सिख ! लोनो सरूप सो मो श्रॅंखियान कों लोनी गई लिग ॥

बाँके कहीने राते कंज-छुबि छीने माते,

मुक्ति भुकि सूमि सूमि काहू को कछु गनें न।
द्विजदेव की सौं ऐसी कनक बनाय बहु

भाँतिन बगारे चित चाहन चहूँघा चैन॥
पेखि परे प्रात जौ पै गातन उछाह भरे,

बार बार ताते तुम्हे ब्भती कछूक बैन।
पुहो ब्रजराज ! मेरो प्रेमधन लूटिबे को

बीरा खाय श्राए किते श्रापके श्रनोखे नैन॥

घहरि घहरि घन सघन चहूँघा घेरि, छहरि छहरि विप-चूँद वरसावै ना । द्विजदेव की सौ भ्रव चूक मत दावँ, एरे पातकी पपीहा! तू पिया की धुनि गावै ना॥ फेरि ऐसो श्रौसर न ऐहै तेरे हाथ, एरे, मटिक मटिक सोर सोर तू मचावे ना । हो तो विन प्रान, प्रान चहत तजोई श्रव, कत नभ चंद तू श्रकास चिं धावे ना ॥

# स्राधुनिक काल (संवत् १९००-१९८०)

गद्य-खंड

# गद्य का विकास

# **आधुनिक काल के पूर्व गद्य की अवस्था**

( व्रजभाषा गद्य )

त्राधिनिक काल के पूर्व हिंदी गद्य का अस्तित्व किस परिमाण और किस रूप मे था, सत्तेप में इसका विचार कर लेना चाहिए। अब तक साहित्य की माषा वजभाषा ही रही है, इसे स्चित करने की त्र्यावश्यकता नहीं। ख्रतः गद्य की पुरानी रचना जो थोडी सी मिलतो है वह वजभाषा ही में। हिंदी पुस्तकों की खोज में हठयोग, ब्रह्मज्ञान च्रादि से संबंध रखनेवाले कई गोरखपथी ग्रंथ मिले है जिनका निर्माण-काल संवत् १४०७ के ग्रासपास है । किसी किसी पुस्तक मे निर्माण-काल दिया हु था है । एक पुस्तक गद्य मे भी है जिसका लिखनेवाला 'पूछिबा', 'कहिबा' स्रादि प्रयोगो के कारण राजपूताने का निवासी जान पड़ता है। इसके गद्य को हम संवत् १४०० के आसपास के वृजभाषा-गद्य का नमूना मान सकते हैं। थोड़ा सा ग्रंश उद्धृत किया जाता है-

"श्री गुरु परमानंद तिनको दंडवत है । है कैसे परमानंद, स्रानंदस्वरूप है सरीर जिन्हि को, जिन्हि के नित्यु गाए तें सरीर चेतन्नि ग्राफ ग्रानंदमय होत है। मैं जु हो गोरिष सो मछंदरनाथ को दडवत करत हो। है कैसे वे मछंदरनाथ ? ग्रात्मज्योति निश्चल है ग्रांतहकरन जिनके ग्रार मूलद्वार ते छह चक्र जिनि नीकी तरह जानै।"

इसे हम निश्चयपूर्वक व्रजमाषा गद्य का पुराना रूप मान सकते हैं। साथ ही यह भी ध्यान होता है कि यह किसी संस्कृत लेख का 'क्थंभूती'' त्र्यनुवाद न हो। चाहे जो हो, है यह संवत् १४०० के व्रजभाषा-गद्य का नमूना।

इसके उपरांत फिर हमें भिक्तकाल में कृष्णभक्ति-शाखा के मीतर गद्य-ग्रंथ मिलते हैं। श्रीवल्लभाचार्य के पुत्र गोसाई वि<u>हल</u>नाथजी ने 'श्रंगाररस-मंडन' नामक एक ग्रंथ ब्रजभाषा में लिखा। उनकी भाषा का स्वरूप देखिए—

"प्रथम की सखी कहतु हैं। जो गोपीजन के चरण विषे सेवक की दासी किर जो इनको प्रेमामृत मे डूबि कै इनके मद हास्य ने जीते हैं। ग्रामृत समूह ता किर निकुंज विषे शृंगारस श्रेष्ठ रसना कीनो सो पूर्ण होत मई ॥"

यह गद्य श्रपिरमार्जित श्रीर श्रव्यवस्थित है। पर इसके पीछे दो श्रीर सांप्रदायिक ग्रंथ लिखे गए जो गड़े भी है श्रीर जिनकी भाषा भी व्यवस्थित श्रीर चलती है। वल्लभ संप्रदाय में इनका श्रव्छा प्रचार है। इनके नाम है—''चौरासी वैष्ण्वो की वार्ता' तथा 'दो सौ वावन वैष्ण्वो की वार्ता'। इनमें से प्रथम, श्राचार्य्य श्री वहाभाचार्यजी के पौत्र श्रीर गोसाई विहलनाथजी के पुत्र गोसाई गोझलनाथजी की लिखी कही जाती है, पर गोसुलनाथजी के किसी शिष्य की लिखी जान पड़ती है, क्योंकि इसमें गोझलनाथजी का कई जगह वड़े भिक्तभाव से उल्लेख है। इसमें वैष्ण्य भक्तो श्रीर श्राचार्यजी की मिहमा प्रकट करनेवाली कथाएँ लिखी गई है। इसका रचनाकाल विक्रम की १७वी शताब्दी का उत्तराई माना जा सकता है। 'दो सौ वावन वैष्ण्वों की वार्ता' तो श्रीर भी पीछे श्रीरंगजेब के समय, के लगभग की लिखी प्रतीत होती है। इन वार्ताश्रो की कथाएँ बोलचाल की व्रजभाषा में लिखी गई हैं, जिसमें कहीं कही बहुत प्रचलित श्रवी फारसी शब्द भी निस्संकोच रखे गए हैं। साहित्यिक निपुण्ता या चमत्कार की हिष्ट से ये कथाएँ नहीं लिखी गई है। उदाहरण के लिये यह उद्धृत श्रंश पर्याप्त होगा—

"सो श्री नंदगाम में रहतों सो खंडन ब्राह्मण शास्त्र पढ़ियों हतों । सो जितने पृथ्वी पर मत हैं सबको खंडन करतों; ऐसो वाकों नेम हतों । याही तें सब लोगन ने वाको नाम खंडन पास्त्रों हतों । सो एक दिन श्री महाप्रभुजी के सेवक वैष्णवन की मंडली में आयो। सो खडन करन लागो। वैष्णवन ने कही 'जोने तेरे शास्त्रार्थ करनो होवै तो पंडितन के पास जा, हमारी मड़ली में तेरे आयबे को काम नहीं। इहाँ खंडन मंडन नहीं है। भगवद्वार्त्तों को काम है। भगवद्यरा सुननो होवै तो इहाँ आवो'।"

्र नाभादासजी ने भी संवत् १६६० के श्रासपास 'श्रष्टयाम' नामक एक पुक्तक व्रजभाषा-गद्य में लिखी जिसमे भगवान् राम की दिनचर्यों का वर्णन है। भाषा इस ढंग की है—

"तब श्री महाराज कुमार प्रथम विसष्ठ महाराज के चरन छुइ प्रनाम करत भए। फिर ऊपर बृद्ध-समाज तिनको प्रनाम करत भए। फिर श्री राजाधिराज जूको जोहार करिके श्री महेन्द्रनाथ दसरथ जूके निकट बैठते भए।"

संवत् १६८० के लगभग वैकुंठमिण शुक्त ने, जो श्रोरछा के महाराज जसवंतसिंह के यहाँ थे, वजभाषा गद्य में 'श्रगहन-माहात्म्य' और 'वैशाख-माहात्म्य' नाम की दो छोटी छोटी पुस्तकें लिखीं। द्वितीय के संबंध मे वे लिखते हैं—

"सब देवतन की कृपा ते बैंकुठमिन सुकुल श्री रानी चद्रावती के घरम पढिंबे के श्ररथ यह जसरूप ग्रथ वैसाल-महातम भाषा करत भए।—एक समय नारद ज ब्रह्मा की सभा से उठि कै,सुमेर पर्वत को गए।"

वनभाषा गद्य में लिखा एक 'न्राधिकेतोपाख्यान' मिला है जिसके कर्तां का नाम ज्ञात नहीं। समय सवत् १७६० के उपरात है। भाषा व्यवस्थित है—

'हे ऋषिश्वरो ! श्रीर सुनो, मैं देख्यो है सो कहूँ । कालै वर्ण महादुख के रूप जम-किकर देखे । सर्प, बीछू, रीछ, व्याघ्र, सिंह बड़े बड़े ग्रध्र देखे । पंथ मे पापकर्मी की जमदूत चलाइ के सुद्गर श्रम्ह लोह के दङ कर मार देत हैं । श्रागे श्रीर जीवन को त्रास देते देखे हैं । सु मेरो रोम रोम खरो होत है ।"

स्रित मिश्र ने (संवत् १७६७) संस्कृत से कथा लेकर वैतालपचीसी लिखी, जिसको आगे चलकर लुल्लुलाल ने खडी बोली हिंदुस्तानी मे किया। जयपुर-नरेश सवाई प्रतापसिंह की आज्ञा से लाला हीरालाल ने सवत् १८५२ मे "आईन अकबरी की भाषा वचनिका" नाम की एक बड़ी पुस्तक लिखी। भाषा इसकी बोलचाल की है जिसमें ग्रारबी-फारसी के कुछ बहुत चलते शब्द भी हैं। नमूना यह है—

"अब शेख अबलंफजंल अथ को करता प्रभु को निमस्कार करि के अकबर वादस्याह की तारीफ़ लिखने को कसत करे है अरु कहै है—याकी बड़ाई ग्रह चेष्टा अरु चिमत्कार कहाँ तक लिखूँ। कही जात ,नाहीं। ताते याके पराक्रम अरु भाँति भाँति के दसत्र वा मनसूबा दुनिया में प्रगट भए, ता को संखेप लिखत हों।"

इसी प्रकार की वजभाषा-गद्य की कुछ पुस्तकें इधर-उधर पाई जाती हैं जिनसे गद्य का कोई विकास प्रकट नहीं होता । साहित्य की रचना पद्य में ही होती रही। गद्य का भी विकास यदि होता आता तो विक्रम की इस शताब्दी के आरंभ में भाषा-संबंधिनी बड़ी विषम समस्या उपिथत होती। जिस धड़ा के साथ गद्य के लिये खड़ी बोली ले ली गई उस घडा के साथ न ली जा सकती। कुछ समय सोच-विचार और वाद-विवाद में जाता और कुछ समय तक दो प्रकार के गद्य की धाराएँ साथ साथ दौड़ लगातीं। अतः भगवान का यह भी एक अनुग्रह समस्ता चाहिए कि यह भाषा-विप्रव नहीं संघटित हुआ और खड़ी बोली, जो कभी अलग और कभी व्रजभाषा की गोद में दिखाई पड़ जाती थी, धीरे धीरे व्यवहार की शिष्ट भाषा होकर गद्य के नए मैदान में दौड़ पड़ी।

गद्य लिखने की परिपाटी का सम्यक् प्रचार न होने के कारण व्रजमावान्त्र जहाँ का तहाँ रह गया। उपर्युक्त "वैष्ण्य वार्ताक्रों" में उसका जैसा परिष्कृत क्रोर सुव्यवस्थित रूप दिखाई पड़ा वैसा फिर ग्रागे चलकर नहीं। काव्यों की टोकाग्रो ग्रादि में जो थोड़ा बहुत गद्य देखने में ग्राता था वह बहुत ही ग्रव्यवस्थित ग्रीर ग्रशक्त था। उसमें ग्रंथों ग्रीर भावों को संबद्ध रूप में प्रकाशित करने तक की शक्ति न थी। ये टीकाएँ संस्कृत की "इत्यमरः" ग्रीर "कथं भूतम्" वाली टीकाग्रों की पद्धति पर लिखी जाती थीं। इससे इनके द्वारा गद्य की उन्नति की संभावना न थी। भाषा ऐसी ग्रनगढ़ ग्रीर लद्ध होती थी कि मूल चाहे समक्त में ग्रा जाय पर टीका की उलझन से निकलना

कठिन समिक्तए । विक्रम की अठारहवीं शताब्दी की लिखी "श्रुगारशतक" की एक टीका की कुछ पित्तओं देखिए—

''उन्मत्तप्रेमसंरंभादालभंतेयदंगनाः। तत्र प्रत्युहमाधातुं ब्रह्मापि खलु कातरः॥"

"ग्रंगना जु है स्त्री सु । प्रेम के श्रिति श्रावेश कर । जु कार्य करना चाहित है ता कार्य विषे । ब्रह्माऊ । प्रत्यूहं श्राधातुं । श्रतराउ कीवे कहं । कातर्र । काइरु है । काइरु कहावै श्रसमर्थ । जु कछु स्त्री कर्यो चाहै सु श्रवस्य करिह । ताको श्रंतगउ ब्रह्मा पहॅं न कर्यो जाइ श्रीर की कितीक बात" ।

त्रागे बढ़कर संवत् १८५०२ की लिखी जानकीप्रसाद वाली रामचद्रिका की प्रसिद्ध टीका लीजिए तो उसकी भाषा की भी यही दशा है—

"राघव-शर लाघव गति छन्न मुकुरं यो हयो। हंस सबल श्रंसु सहित मानहु उड़ि के गयो॥"

''सबल कहे ग्रानेक ग्रानेक रंग मिश्रित है, श्रांसु कहे किरण जाके ऐसे जे सूर्य्य है तिन सहित मानों केंलिंदगिरि श्रांग ते हंस कहे हस समूह उड़ि गयो है। यहाँ जाति बिपै एक वचन है। हसन के सहश श्वेत छत्र है ग्रीर सूर्यन के सहश श्रानेक रंग नगजिटत मुकुट हैं"।

इसी दग की सारी टीकाओं की भाषा समिक्तए। सरदार किन अभी हाल में हुए है। किनिप्रिया, रिसक्तिया, स्तर्स्ह आदि की उनकी टीकाओं की भाषा और भी अनगढ़ और असबद है। साराश यह है कि जिस समय गद्य के लिये खड़ी बोली उठ खड़ी हुई उस समय तक गद्य का निकास नहीं हुआ था; उसका कोई साहित्य खड़ा नहीं हुआ था। इसी से खड़ी बोली के प्रहर्ण में कोई संकोच नहीं हुआ।

# े खड़ी बोली का गद्य

देश के भिन्न भिन्न भागों मे मुसलमानों के फैलने तथा दिल्ली की दरनारी शिष्टता के प्रचार के साथ ही दिल्ली की खड़ी बोली शिष्ट-समुदाय के परस्पर व्यवहार की भाषा हो चली थी। खुसरों ने विक्रम की चौदहवीं शताब्दी मे ही वनभाषा के साथ साथ खालिस खड़ी बोली में कुछ पद्य और पहेलियाँ बनाई थीं। औरंगनेव के समय से फारसी-मिश्रित खड़ी बोली या रेखता में शायरी भी शुरू हो गई और उसका प्रचार फारसी पढ़े लिखे लोगों में बराबर बढ़ता गया। इस प्रकार खड़ी बोली को लेकर उर्दू-साहित्य खड़ा हुआ, जिसमें आगे चलकर विदेशी भाषा के शब्दों का मेल भी बराबर बढ़ता गया और जिसका आदर्श भी विदेशी होता गया।

मोगल-साम्राज्य के ध्वस से भी खड़ी बोली के फैलने मे सहायता पहुँची। दिल्ली, त्रागरे त्रादि पछाही शहरो की समृद्धि नष्ट हो चली थी त्रौर लर्खनऊ, पटना, मुर्शिदाबाद आदि नई राजधानियाँ चमक उठी थीं । जिस प्रकार उनडती हुई दिल्ली को छोड़कर मीर, इंशा त्रादि त्रानेक उर्दू-शायर पूरव की ग्रोर ग्राने लगे, उसी प्रकार दिल्ली के ग्रासपास के प्रदेशों की हिंदू व्यापारी नातियाँ ( प्रगरवाले, खंत्री ग्रादि ) नीविका के लिये लखनऊ, फैनाबाद, प्रयाग, काशी, पटना त्र्यादि पृरवी शहरो मे फैलने लगीं। उनके साथ साथ उनकी बोलचाल की भाषा खड़ी बोली भी लगी चलती थी। यह सिद्ध बात है कि उपजाऊ ग्रौर सुखी प्रदेशों के लोग व्यापार मे उद्योगशील नहीं होते। ग्रतः धीरे धीरे पूरव के शहरों में भी इन पश्चिमी व्यापारियों की प्रधानता हो चली। इस प्रकार बड़े शहरों के बाजार की व्यावहारिक माणा भी खड़ी बोली हुई। यह खडी बाली ऋषली ऋौर स्वामाविक भाषा थी; मौलविया ऋौर मुंशियों की उर्दू-ए-मुग्रल्ला नही। यह ग्रपने ठेठ रूप मे बराबर पछाँह से ग्राई हुई जातियों के घरों मे बोली जाती है। ग्रतः कुछ लोगों का यह कहना या सममाना कि मुसलमानों के द्वारा ही खडी बोली ग्रस्तित्व मे ग्राई श्रौर उसका मूल रूप उर्दू है जिससे त्राधुनिक हिंदी गद्य की भाषा त्रारवी फारसी शब्दों को निकालकर गढ़ ली गई, शुद्ध भ्रम या श्रंज्ञान है। इस भ्रम का कारगा यही है कि देश के परंपरागत साहित्य की--जो संवत् १६०० के पूर्व तक पद्ममय ही रहा—भाषा व्रजभाषा ही रही ख्रौर खड़ी बोली वैसे ही एक कोने में पड़ी रही जैसे ऋौर प्रांतो की बोलियाँ। साहित्य या काव्य मे उसका व्यवहार नहीं हुआ।

पर किसी भाषा का साहित्य में व्यवहार न होना इस वात का प्रमाण नहीं

है कि उस भाषा का श्रक्तित्व नहीं था। उर्दू का रूप प्राप्त होने के पहले भी खड़ी बोली श्रपने देशी रूप में वर्त्तमान थी श्रीर श्रवी भी बनी हुई है। साहित्य में भी कभी कभी कोई इसका व्यवहार कर देता था, यह दिखाया जा चुका है।

भोज के समय से लेकर हम्मीरदेव के समय तक अपभ्रश काव्यों की जो परंपरा चलती रही उसके भीतर खड़ी बोली के प्राचीन रूप की भी कलक अनेक पद्यों में मिलती है। जैसे—

भरता हुत्र्रा ज मारिया, बहिर्णि ! महारा कंतु ।

श्रडबिहि पत्ती, नहिं जलु, तो विन -बृहा हत्थ ।

सोउ जिहिहर संकट पात्रा। देवक लेखित्र कोण मिटात्रा?

उसके उपरात भक्तिकाल के ग्रारम में निर्धेणधारा के सत कवि किस

प्रकार खड़ी बोली का व्यवहार ग्रापनी 'सप्तकड़ी' भाषा में किया करते थे,

इसका उल्लेख भक्तिकाल के भीतर हो चुका है । कन्नीरदास के ये वचन

लीजिए—

कवीर मन निर्मल भया जैसा गंगा नीर।

कवीर कहता जात हूँ, सुनता है सब कोइ। राम कहे भला होयगा, नहि तर भला न होइ॥

श्राऊँगा न ∙जाऊँगा, मर्ङ्गा न जीऊँगा। गुरु के सबद रम रम रहूँगा।

ि के समय में गंग कांचि ने "चंद-छंद बरनन की महिमा" नामक एक बाच-पुस्तक खड़ी बोली में लिखी थी। उसकी भाषा का न्मूना देखिए—

₹

देखो पृष्ठ ८०।

'सिद्धि श्री १०८ श्री श्री पातसाहिजो श्री दलपितजी ग्रकनरसाहिजी ग्रामखास मे तखत ऊपर निराजमान हो रहे। ग्रीर ग्रामखास भरने लगा है जिसमें तमाम उमराव ग्राय ग्राय कुर्निश बजाय जुहार करके ग्रपनी ग्रपनी बैठक पर बैठ जाया करें ग्रपनी ग्रपनी मिसल से। जिनकी बैठक नहीं सो रेसम के रस्से मे रेसम की लूमे पकड़ पकड़ के खड़े ताजीम मे रहे।

+ + + +

इतना सुनके पातसाहिजी श्री श्रकवरसाहिजी श्राद सेर सोना नरहरदास चारन को दिया। इनके डेढ़ सेर सोना हो गया। राष्ट्र बंचना पूरन भया। श्रामखास बरखास हुंश्रा।"

इस अवतरण से स्पष्ट पता लगता है कि अकबर और जहाँगीर के समयं में ही खड़ो बोली भिन्न भिन्न प्रदेशों में शिष्ट समाज के व्यवहार की भाषा हो चली थी। यह भाषा उर्दू नहीं कही जा सकती; यह हिंदी खड़ी बोली है। यद्यपि पहले से साहित्य-भाषा के रूप में स्वीकृत न होने के कारण इसमें अधिक रचना नहीं पाई जाती, 'पर यह बात नहीं है कि इसमें ग्रंथ लिखे ही नहीं जाते थे। दिल्ली राजधानी होने के कारण जब से शिष्ट-समाज के बीच इसका व्यवहार बढ़ा तभी से इधर-उधर कुछ पुस्तकें इस भाषा के गद्य में लिखी जाने लगीं।

विक्रम सवत् १७६८ मे रामप्रसाद 'निरंजनी' ने 'भाषा योगवासिष्ठ' नाम का गद्य ग्रंथ बहुत साफ सुथरी खड़ी बोली मे लिखा । ये पटियाला दरबार मे थे श्रीर महारानी को कथा बॉचकर सुनाया करते थे । इनके ग्रंथ को देखकर यह स्पष्ट हो जाता है कि मुंशी सदासुख श्रीर लल्लूलाल से ६२ वर्ष पहले खड़ी बोली का गद्य श्रव्छे परिमार्जित रूप मे पुस्तके श्रादि लिखने मे व्यवहृत होता था । श्रव तक पाई गई पुस्तकों मे यह 'योगवासिष्ठ' ही सबसे पुराना है जिसमे गद्य श्रपने परिष्कृत रूप में दिखाई पड़ता है श्रतः जब तक श्रीर कोई पुस्तक इससे पुरानी न मिले तब तक इसी को परिमार्जित गद्य की प्रथम पुस्तक श्रीर रामप्रसाद निरंजनी को प्रथम प्रौढ़ गद्य-लेखक मान सकते है । 'योगवासिष्ठ' से दो उद्धरण नीचे दिए जाते है—

(क) "प्रथम परब्रहा परमात्मा को नमस्कार है जिससे सब भासते हैं और जिसमें सब लीन और स्थित होते हैं, × × जिस आनंद के समुद्र के कण से संपूर्ण विश्व आनदमय है, जिस आनद से सब जीव जीते हैं। अगस्तजी के शिष्य सुतील्ण के मन में एक सदेह पैदा हुआ तब वह उसके दूर करने के कारण अगस्त मुनि के आश्रम को जा विधि सहित प्रणाम करके कैठे और विनती कर प्रश्न किया कि हे भगवन् ! आप सब तन्त्रों और सब शास्त्रों के जाननहारे हो, मेरे एक सदेह को दूर करों। मोज्ञ का कारण कर्म है कि ज्ञान है अथवा दोनों है, समक्ताय के कहो। इतना सुन अगस्त मुनि बोले कि हे बहाएय! केवल कर्म से मोज्ञ नहीं होता और न केवल ज्ञान से मोज्ञ होता है, मोज्ञ दोनों से प्राप्त होता है। कर्म से खंतःकरण शुद्ध होता है, मोज्ञ नहीं होता और अंतःकरण भी शुद्ध विना केवल ज्ञान से मुक्त नहीं होती।"

(ख) "हे रामजी। जो पुरुष अभिमानी नहीं है वह शरीर के इष्ट-ग्रानिष्ट में रागद्वेष नहीं करता क्योंकि उसकी शुद्ध वासना है। × × × म्लीन वासना जन्मों का कारण है। ऐसी वासना को छोड़कर जब तुम स्थित होगे तब तुम कर्त्ता हुए मी निर्लेष रहोगे। श्रीर हर्ष शोक श्रादि विकारों से जब तुम श्रलग रहोगे तब वीतराग, भय क्रोध से रहित, रहोगे। × × × जिसने श्रात्मतत्त्व पाया है वह जैसे स्थित हो तैसे ही तुम भी स्थित हो। इसी दृष्टि को पाकर श्रात्मतत्त्व को देखों तब विगत-ज्वर होगे श्रीर श्रात्मपद को पाकर किर जन्म-मरण के बंधन में न श्रावोगे।"

कैसी शृंखलागद्ध साधु त्र्यौर व्यवस्थित भाषा है !

इसके पीछे संवत् १८१८ में बसवा (मध्यप्रदेश) निवासी पं० दौलत-राम ने रिवपेणाचार्य्य कृत जैन 'पद्मपुराण' का भाषानुवाद किया जो ७०० पृष्ठा से ऊपर का एक बड़ा ग्रथ है। भाषा इसकी उपर्युक्त 'योग-वासिष्ठ' के समान परिमार्जित नहीं है, पर इस बांत का पूरा पता देती है कि फारसी-उर्दू से कोई संपर्क न रखनेवाली अधिकाश शिष्ट जनता के बीच खड़ी बोली किस स्वामाविक रूप में प्रचलित थी। मध्यप्रदेश, पर फारसी या उर्दू की तालीम कभी नहीं लादी गई थी और जैन-संमाज, जिसके लिये यह ग्रंथ लिखा गया, बराबर न्यापार से सबंध रखनेवाला समाज रहा है। खड़ी बोली को मुसलमानों द्वारा जो रूप दिया गया उससे सर्वथा स्वतंत्र वह अपने प्रकृत रूप में भी दो ढाई सौ वर्ष से लिखने-पढ़ने के काम में आ रही है, यह बात 'वोगवासिष्ठ' और 'पद्मपुराण' अन्छी तरह प्रमाणित कर रहे है। अतः यह कहने की गुंजाइश अब जरा भी नहीं रही कि खड़ी बोली गद्य की परंपरा ऑगरेजों की प्रेरणा से चली। 'पद्मपुराण' की माषा का स्वरूप यह है—

"जंबूद्वीप के भरत चेत्र विषे मगध नामा देश त्राति सुंदर है, जहाँ पुएया-धिकारी बसे है, इंद्र के लोक समान सदा भोगोपभोग करें हैं त्रौर भूमि विषे साँठेन के बाड़े शोभायमान है। जहाँ नाना प्रकार के त्रात्रों के जमूह पर्वत सामान देर हो रहे हैं।"

त्रागे चलकर संवत् १८३० त्रीर १८४० के बीच राजस्थान के किसी लेखक ने ''मंडोवर का वर्णन'' लिखा था जिसकी भाषा साहित्य की नहीं, साधारण बोलचाल की है, जैसे—

"श्रवल मे यहाँ माडव्य रिसी का श्राश्रम था। इस सबब से इस जगे का नाम मांडव्याश्रम हुवा। इस लफ्ज का बिगड कर मंडोवर हुवा है।"

ऊपर जो कहा गया कि खड़ी बोली का प्रहण देश के परंपरगत साहित्य में नहीं हुआ था, उसका अर्थ यहाँ स्रष्ट कर देना चाहिए। उक्त कथन में साहित्य से अभिप्राय लिखित साहित्य का है, कथिन या मौखिक का नहीं। कोई भाषा हो, उसका कुछ न कुछ साहित्य अवश्य होता है—चाहे वह लिखित न हो, श्रुति-परंपरा द्वारा ही चला आता हो। अतः खड़ी बोली के भी कुछ गीत, कुछ पद्य, कुछ तुकबंदियाँ खुसरो के पहले से अवश्य चली आती होगी। खुसरो की सी पहेलियाँ दिल्ली के आसपास प्रचलित थीं जिनके नमूने पर खुसरो ने अपनी पहेलियाँ कही। हाँ, फारसी पद्य में खड़ी बोली को ढालने का खुसरो का प्रयत्न प्रथम कहा जा सकता है।

खड़ी बोली का रूप-रंग जब मुसलमानों ने बहुत कुछ बदल दिया ग्रोर वे उसमे विदेशी भावो का भंडार भरने लगे तब हिंदी के कवियों की दृष्टि में वह मुसलमानों की खास भाषा सी जॅचने लगी। इससे भूषण, सूरन ग्रादि- किवयों ने मुसलमानी दरबारों के प्रसंग में या मुसलमान पात्रों के मांचण में ही इस बोली का व्यवहार किया है। पर जैसा कि ग्रामी दिखाया जा चुका है, मुसलमानों के दिए कृत्रिम रूप से स्वतंत्र खड़ी बोली का स्वामाविक देशी रूप भी देश के मिन्न भिन्न भागों में पछाँह के व्यापारियों ग्रादि के साथ-साथ फैल रहा था। उसके प्रचार ग्रीर उर्दू-साहित्य के प्रचार से कोई सबंघ नहीं। धीरे-धीरे यही खड़ी बोली व्यवहार की सामान्य शिष्ट मांचा हो। जिस समय ऑगरेजी राज्य भारत मे प्रतिष्ठित हुग्रा उस समय सारे उत्तरी भारत में खड़ी बोली व्यवहार की शिष्ट भाषा हो चुकी थी। जिस प्रकार उसके उर्दू कहलानेवाले कृत्रिम रूप का व्यवहार मौलवी मुशी ग्रादि फारसी तालीम पाए हुए कुछ लोग करते थे उसी प्रकार उसके ग्रसली स्वाभाविक रूप का व्यवहार हिंदू साधु, पिडत, महाजन ग्रादि ग्रापने शिष्ट भाषण में करते थे। जो संस्कृत पढ़े लिखे या विद्वान होते थे उनकी बोली में संस्कृत के शब्द भी मिले रहते थे।

रीतिकाल के समाप्त होते होते ग्रॅगरेजी राज्य देश मे पूर्ण रूप से प्रतिष्ठित हो गया था। ग्रतः ग्रॅगरेजो के लिये यहाँ की भाषा सीखने का प्रयत्न स्वामा- विक था। 'पर शिष्ट' समाज के बीच उन्हें दो ढंग की भाषाएँ चलती मिलीं। एक तो खडी बोली का सामान्य देशी रूप, दूसरा वह दरवारी रूप जो मुसलमानों ने उसे दिया था ग्रौर उर्दू कहलाने लगा था।

ग्रॅगरेज यद्यपि विदेशी थे पर उन्हें यह स्पष्ट लिस्ति हो गया कि जिसे उर्दू कहते हैं वह न तो देश की स्वामाविक भाषा है न उसका साहित्य देश का साहित्य है, जिसमें जनता के भाद ग्रौर विचार रिस्ति हो। इसीलिये जब उन्हें देश की भाषा सीखने की ग्रावश्यकता हुई ग्रौर वे गद्य की खोज में पड़े तब दोनों प्रकार की पुस्तकों की ग्रावश्यकता हुई—उर्दू की भी ग्रौर हिंदी (शुद्ध खड़ी बोली) की भी। पर उस समय गद्य की पुस्तकों वास्तव में न उर्दू में थीं ग्रौर न हिंदी में। जिस समय फोर्ट विलियम कालेज की ग्रोर से उर्दू ग्रौर हिंदी गद्य की पुस्तके लिखाने की व्यवस्था हुई उसके पहले हिंदी खड़ी बोली में गद्य की कई पुस्तके लिखी जा चुकी थी।

'योगवासिष्ठ' श्रौर 'पद्मपुराग्य' का उल्लेख हो चुका है । उसके उपरांत जब

श्रॅगरेजो की श्रोर से पुस्तकें लिखाने की व्यवस्था हुई उसके दो एक वर्ष पहले ही मुंशी सदासुल की ज्ञानोपदेशवाली पुस्तक श्रोर इंगा की 'रानी केतकी की कहानी' लिखी जा चुकी थी। श्रातः यह कहना कि श्रॅगरेजो की प्रेरणा से ही हिंदी खड़ी बोली गद्य का प्रादुर्भीव हुश्रा, ठीक नहीं है। जिस समय दिल्ली के उजड़ने के कारण उघर के हिंदू व्यापारी तथा श्रान्य वर्ग के लोग जीविका के लिये देश के भिन्न भिन्न भागों में फैल गए श्रीर खड़ी बोली श्रपने स्वामाविक देशी रूप में शिष्टों की बोलचाल की भाषा हो गई उस समय से लोगों का ध्यान उसमे गद्य लिखने की श्रोर गया। तब तक हिंदी श्रीर उई टोनो का साहित्य पद्यमय ही था। हिंदी-किवता में परंपरागत काव्यभाषा त्रजभाषा का व्यवहार चला श्राता था श्रीर उई-किवता में परंपरागत काव्यभाषा त्रजभाषा का व्यवहार चला श्राता था श्रीर उई-किवता में खड़ी बोली के श्ररची-कारसी-मिश्रित रूप का। जब खड़ी बोली श्रपने श्रसली रूप में भी चारो श्रोर फैल गई तब उसकी व्यापकता श्रीर भी बढ़ गई श्रीर हिंदी-गद्य के लिये उसके ग्रहण में सकलता की संभावना दिखाई पड़ी।

इसी लिये जत्र संवत् १८६० मे फोर्ट विलियम कालेज (कलकता) के हिंदी उर्द अध्यापक जान-गिलकाइस्ट ने देशी भाषा की गद्य पुस्तके तैयार कराने की व्यवस्था की तब उन्होंने उर्दू और हिंदी दोनों के लिये अलग अलग प्रवध किया। इसका मतलब यही है कि उन्होंने उर्दू से स्वतंत्र हिंदी बोली का अस्तित्व सामान्य शिष्ट भाषा के रूप मे पाया। फोर्ट विलियम कालेज के आश्रय मे लल्लूलालजी गुजराती ने खड़ी बोली के गद्य मे 'प्रेमसागर' ग्रीर सदल मिश्र ने 'नासिकेतोपाख्यान' लिखा। अतः खड़ी बोली गद्य को एक साथ आगे बढ़ानेवाले चार महानुभाव हुए है—मुंशी सदासुखलाल, सैयद इशा अलाखा, लल्लूलाल और सदल मिश्र। ये चारों लेखक संवत् १८६० के आसपास हुए।

(१) मुंशी सदामुखलाल 'नियाज' दिल्ली के रहनेवाले थे। इनका जन्म संवत् १८०३ और मृत्यु १८८१ में हुई। संवत् १८५० के लगमग ये कंपनी की अधीनता में चुनार (जिला मिर्जापुर) में एक अञ्छे पद पर थे। इन्होंने उर्दू और फारसी में बहुत सी किताबे लिखी है और काफी शायरी की है। ग्रपनी 'मुतल ग्रुच नारी ख'' में ग्रपने संबंध में इन्होंने जो कुछ लिखा है उससे पता चलता है कि ६५ वर्ष की श्रवस्था में ये नौकरी छोड़ कर प्रयाग चले गए ग्रीर श्रपनी शेष श्रायु वही हिरमजन में विताई। उक्त पुस्तक सवत् १८७५ में समाप्त हुई जिसके ६ वर्ष उपरात इनका परलोक वास हुगा। मुंशी जी ने विष्णु पुराण से कई उपदेशात्मक प्रसग लेकर एक पुस्तक लिखी थी, जो पूरी नहीं मिली है। कुछ दूर तक सफाई के साथ चलनेवाला गद्य जैला 'योगवासिष्ठ' का था वैसा ही मुंशी जी की इस पुस्तक में दिखाई पड़ा। उसका थोड़ा सा ग्रश नीचे उद्धृत किया जाता है—

"इसंसे जाना गया कि संस्कार का भी प्रमाण नहीं; आरोपित उपाधि है। जो किया उत्तम हुई तो सौ वर्ण में चांडाल से ब्राह्मण हुए और जो किया भ्रष्ट हुई तो वह तुरंत ही ब्राह्मण से चांडाल होता है। यद्यपि ऐसे विचार से हमें लोग नास्तिक कहेंगे, हमें इस बात का डर नहीं। जो बात सत्य होय उसे कहना चाहिए, कोई बुरा माने कि भला माने। विद्या इस हेतु पढते हैं कि तात्पर्य इसका (जो) सतोवृत्ति है वह प्राप्त हो और उससे निज स्वरूप में लय हूजिए। इस हेतु नहीं पढ़ते हैं कि चतुराई की बाते कह के लोगों को बहकाइए और फुसलाइए और सत्य छिपाइए, व्यभिचार की जिए और सुरापान की जिए और धन-द्रव्य इक्टोर की जिए और मन को, कि तमोवृत्ति से भर रहा है, निर्मल ने की जिए। तोता है सो नारायण का नाम लेता है, परंतु उसे ज्ञान तो नहीं है।"

मुंशीजी ने यह गद्य न तो किसी यांगरेज अधिकारी की प्रेरणा से और न किसी दिए हुए नमूने पर लिखा। वे एक भगवद्भक्त आदमी थे। अपने समय में उन्होंने हिंदुओं की बोलचाल की जो शिष्ट भाषा चारों ओर—पूरबी प्रांतों में भी—प्रचलित पाई उसी में रचना की। स्थान स्थान पर शुद्ध तत्सम संस्कृत शब्दों का प्रयोग करके उन्होंने उसके भावी साहित्यिक रूप का पूर्ण आभास दिया। यद्यि वे खास दिल्ली के रहनेवाले अहें जवान थे पर उन्होंने अपने हिंदी गद्य में कथावाचकों, पिडतों और साधु-संतों के बीच दूर दूर तक प्रचलित खड़ी बोली का रूप रखा जिसमें संस्कृत शब्दों का पुट भी बरावर रहता था। इसी संस्कृतिमिश्रित हिंदी को उर्दू वाले 'भाला' कहते थे, जिसका चलन उर्दू के कारण कम होते देख मुशी सदासुल ने इस प्रकार खेद प्रकट किया था —

"रस्मो रिवाज भाखा का दुनिया से उठ गया।"

सारांश यह है कि मुशीजी ने हिंदु श्रो की शिष्ट बोल-चाल की भाषा ग्रहण की, उर्दू से श्रपनी भाषा नहीं ली। इन प्रयोगों से यह बात स्पष्ट हो जाती है—

''स्वभाव करके वे दैत्य कहलाए''। ''बहुत चूक जाघा हुई''। ''उन्हीं लोगो से चन आवे हैं''। ''जो बात सत्य होय''॥

नाशी प्रव में है पर यहाँ के पंडित सैकड़ो वर्ष से 'होयगा', 'ग्रंगवता है', 'इस करके', ग्रादि बोलते चले ग्राते हैं। ये सब बाते उर्दू से स्वतंत्र खड़ी बोली के प्रचार की सूचना देती हैं।

(२) इशाग्रहाख़ाँ उर्दू के बहुत प्रसिद्ध शायर थे जो दिल्ली के उजड़ने पर लखनऊ चले ग्राए थे। इनके पिता मीर माशाग्रक्लाखाँ काश्मीर से दिल्ली ग्राए थे जहाँ वे शाही हकीम हो गए थे। मोगल-सम्राट् की ग्रवस्था बहुत गिर जाने पर हकीम साहय मुर्शिदाबाद के नवाब के यहाँ चले गए थे। मुर्शिदा-बाद ही मे इशा का जन्म हुग्रा। जब बंगाल के नवाब सिराजुदौला मारे गए ग्रीर बगाल मे श्रधेर मचा तब इंशा, जो पढ़-लिखकर ग्रच्छे विद्वान् ग्रीर प्रभावशाली किन हो चुके थे, दिल्ली चले ग्राए ग्रीर शाहग्रालम दूसरे के दरबार में रहने लगे। वहाँ जब तक रहे ग्रपनी ग्रद्मुत प्रतिमा के बल से ग्रपने विरोधी बड़े बड़े नासी शायरों को ये बराबर नीचा दिखाते रहे। जब गुलाम-कादिर बादशाह को ग्रंधा करके शाही खजाना लूटकर चल दिया तब इंशा का निर्वाह दिल्ली में कठिन हो गया ग्रीर वे लखनऊ चले ग्राए। जब संवत् १८५५ में नवाब सग्रादत ग्रलीखाँ गद्दी पर बैठे तब ये उनके दरबार में ग्राने जाने लगे। बहुत दिनो तक इनकी बड़ी प्रतिष्ठा रही पर ग्रंत मे एक दिल्लगी की बात पर इनका वेतन ग्रादि सब बंद हो गया ग्रीर इसके जीवन का ग्रांतिम माग बड़े कष्ट में बीता। संवत् १८७५ में इनकी मृत्यु हुई।

इशा ने "उदयमानचरित या रानी केतकी की कहानी" संवत् १८५५ ग्रौर

१८६० के बीच लिखी होगी। कहानी लिखने का कारण इंशा साहब यों लिखते हैं—

"एक दिन बैठे-बैठे यह बात ग्रपने ध्यान में चढ़ी कि कोई कहानी ऐसी कि हिए कि जिसमें हिदबी छुट ग्रौर किसी बोली का पुट न मिले, तब जाके मेरा जी फूल की कली के रूप में खिले। बाहर की बोली ग्रौर गॅवारी कुछ उसके बीच में न हो। × × × ग्रपने मिलनेवालों में से एक कोई बड़े पढ़े- लिखे, पुराने धुराने, डॉग, बूढ़े घाग यह खटराग लाए "" ग्रौर लगे कहने, यह बात होते दिखाई नहीं देती। हिदबीपन भी न निकले ग्रौर भाखापन भी न हो। बस, जैसे भले लोग—ग्रच्छों से ग्रच्छे—ग्रापस में बोलते चालते हैं ल्यो का त्यों वही सब डील रहे ग्रौर छॉव किसी की न हो। यह नहीं होने का।"

इससे स्पष्ट है कि इशा का उद्देश्य ठेठ हिंदी लिखने का था, जिसमें हिंदी को छोड़ और किसी बोली का पुट न रहे। उद्धृत श्रग्र मे 'माखापन' शब्द ध्यान देने योग्य है। पुसलमान लोग 'माखा' शब्द का व्यवहार साहित्यिक हिंदी भाषा के लिए करते थे, जिसमे ग्रावश्यकतानुसार संस्कृत के शब्द ग्राते थे—चाहे वह नजभाषा हो, चाहे खड़ी बोली। तात्पर्य यह कि सुक्कृत-मिश्रित हिंदी को ही उर्दू कारधीवाले 'माखा' कहा करते थे। 'माखा' से खास नज-माषा का ग्रामिप्राय उनका नहीं होता था, जैसा कुछ लोग भ्रमवश समक्तते है। जिस प्रकार वे ग्रपनी ग्ररबी-कारसी मिली हिंदी को 'उर्दू' कहते थे, उसी प्रकार संस्कृत मिली हिंदी को 'माखा'। माषा का शास्त्रीय दृष्ट से विचार न करनेवाले या उर्दू की ही तालीम खास तौर पर पानेवाले कई नए पुराने हिंदी लेखक इस 'माखा' शब्द के चकर में पड़कर नजभाषा को हिदी कहने मे सकोच करते है। 'खडीबोली-पद्य" वा कंडा लेकर स्वर्गीय वाबू ग्रयोध्यापसाद खत्री चारों ग्रोर यूम घूमकर कहा करते थे कि ग्रमी हिंदी में कितता हुई कहाँ, "सूर, तुलसी, बिहारी ग्रादि ने जिसमे कितता की है वह तो 'माखा' है, हिंदी नहीं"। संमत्र है इस सड़े गले खयाल को लिए ग्रज भी कुछ लोग पड़े हों।

इंशा ने श्रपनी भाषा को तीन प्रकार के शब्दों से मुक्त रखने की प्रतिज्ञा की है - बाहर की बोली = अरबी, फारसी, तुरकी । ग्रॅंबारी = व्रजमाषा, अवधी आदि । माखा = संस्कृत के शब्दो का मेल ।

इस बिलगाव से, आशा है, ऊपर लिखी बात स्पष्ट हो गई होगी। इंशा ने "भाखापन" और "मुस्रल्लापन" दोनों को दूर रखने का प्रयत्न किया, पर दूसरी बला किसी न किभी सूरत में कुछ लगी रह गई। फारसी के ढंग का वाक्य-विन्यास कही कही, विशेषतः बड़े वाक्यों में, आ ही गया है; पर बहुत कम। जैसे—

"सिर भुकाकर नाक रगड़ता हूँ श्रपने बनानेवाले के सामने जिसने हम सबको बनाया"।

"इस सिर भुकाने के साथ ही दिन रात जपता हूँ उस अपने दाता के भेजे हुए प्यारे को"।

"यह चिडी जो पीकभरी कुँवर तक जा पहुँची"।

ग्रारंभ काल के चारो लेखकों में इंशा की भाषा सबसे चटकीली, मुहावरे-दार ग्रीर चलती है। पहली बात यह है कि खड़ी बोली उर्दू-किवता में पहले से बहुत कुछ मँज चुकी थी जिससे उर्दूवालों के सामने लिखते समय मुहावरे ग्रादि बहुतायत से ग्राया करते थे। दूसरी बात यह है कि इंशा रंगीन ग्रीर चुलबुली भाषा द्वारा ग्रपना लेखन-कौशल दिखाया चाहते थे। मुंशी सदासुखलाल भी खास दिल्ली के थे ग्रीर उर्दू-साहित्य का ग्रभ्यास भी पूरा रखते थे, पर वे धर्मभाव से जान बूझकर ग्रपनी भाषा गंभीर ग्रीर संयत रखना चाहते थे। सानुप्रास विराम भी इशा के गद्य में बहुत स्थलों पर मिलते है—जैसे,

"जब दोनो महाराजो में लड़ाई होने लगी, रानी केतकी साबन मादों के रूप रोने लगी, श्रीर दोनों के जी में यह श्रा गई—यह कैसी चाहत जिसमें लहू वरसने लगा श्रीर श्रच्छी बातों को जी तरसने लगा।"

इंशा के समय तक वर्त्तमान इदंत या विशेषण श्रौर विशेष्य के वीच का

<sup>·</sup> १—अपनी कहानी का आरंभ ही उन्होंने इस ढंग से किया है जैसे रुखनऊ के भॉड घोडा कुदाते हुए महफिल में आते हैं।

समानाधिकरण कुछ वना हुन्ना था, जो उनके गद्य मे जगह जगह पाया जाता है; जैसे—

श्रातियाँ जातियाँ जो साँसें हैं। उसके बिन ध्यान यह सब फाँसें हैं॥

 $\times$   $\times$   $\times$ 

घरवालियाँ जो किसी डौल से वहलातियाँ हैं।

इन विचित्रतात्रों के होते हुए भी इशा ने जगह जगह बड़ी प्यारी घरेलू टेठ भाषा का व्यवहार किया है श्रीर वर्णन भी सर्वथा भारतीय रखे है। इनकी चलती चटपटी भाषा का नमूना देखिए—

"इस बात पर पानी डाल दो नहीं तो पछताश्रोगी श्रौर श्रपना किया पाश्रोगी। मुमले कुछ न हो सकेगा। तुम्हारी जो कुछ श्रच्छी बात होती तो मेरे मुँह से जीते जी न निकलती, पर यह बात मेरे पेट में नहीं पच सकती। तुम श्रमी श्रच्हड़ हो, तुमने श्रमी कुछ देखा नहीं। जो ऐसो बात पर सचमुच ढलाव देखूँगी तो तुम्हारे बाप से कहकर वह भमूत जो वह मुश्रा निगोड़ा मृत, मुछंदर का पूत श्रवधृत दे गया है, हाथ मुरकवाकर छिनवा छूँगी"।

(३) लल्लूललजी आगरे के रहनेवाले गुजराती ब्राह्मण थे। इनका जनम सवत् १८२० मे और मृत्यु संवत् १८८२ मे हुई। संस्कृत के विशेष जानकार तो ये नहीं जान पड़ते पर भाषा-किवता का अभ्यास इन्हें था। उर्दू भी कुछ जानते थे। संवत् १८६० मे कलकत्ते के फोर्ट विलियम कालेज के अध्यापक जान गिलक्राइस्ट के आदेश से इन्होने खड़ी बोली गद्य में "प्रेमसागर" लिखा, जिसमे भागवत दशम स्कघ की कथा वर्णन की गई है। इंशा के समान इन्होंने केवल ठेठ हिंदी लिखने का सकल्प तो नहीं किया था, पर विदेशी शब्दों के न आने देने की प्रतिज्ञा अवश्य लिखत होती है। यदि ये उर्दू न जानते होते तो अरबी-फारसी के शब्द बचाने में उतने कृतकार्य कभी न होते, जितने हुए। बहुतेरे अरबी-फारसी के शब्द बोलचाल की भाषा में इतने मिल गए थे कि उन्हें केवल संस्कृत जाननेवाले के लिए पहचानना भी कठिन था। मुक्ते एक पंडितजी का स्मरण है जो 'लाल' शब्द तो वराबर बोलते थे पर 'कलेजा' और 'वैंगन' शब्दों को म्लेच्छ भाषा के समक्त बचाते थे। लल्लूलालजी अनजान

में कही कही ऐसे शब्द लिख गए हैं जो फारसी या तुरकी के हैं। जैसे 'वैरख' शब्द तुरकी का 'वैरक' है, जिसका अर्थ कंडा है। प्रेमसागर में यह शब्द आया है। देखिए—

' 'शिवजी ने एक ध्वजा बाणासुर को देके कहा—इस बैरख को ले जाय।"
पर ऐसे शब्द दो ही चार जगह आये हैं।

यद्यपि मुंशी सदामुखलाल ने भी ऋरबी, फारसी के शब्दों का प्रयोग न कर संस्कृत-मिश्रित साधु भाषा लिखने का प्रयत्न किया है पर लल्लूलाल की भाषा से उसमे बहुत कुछ मेद दिखाई पड़ता है। मुंशीजी की भाषा साफ मुथरी ख़डी बोली है पर लल्लूलाल की भाषा कृष्णोपासक व्यासो की-सी बजरांजित खड़ी बोली है। 'सम्मुख जाय', 'सिर नाय', 'सोई', 'मई', 'कीजै', 'निरख', 'लीजो' ऐसे शब्द बराबर प्रयुक्त हुए हैं। ऋक्वर के समय मे गग किन ने जैसी खड़ी बोली लिखी थी वैसी ही खड़ी बोली लल्लूलाल ने भी लिखी। दोनों की भाषाओं मे अन्तर इतना ही है कि गंग ने इघर-उघर फारसी-अश्वी के प्रचलित शब्द भी रखें हैं पर लल्लूलालजी ने ऐसे शब्द बचाए है। भाषा की सजावट भी प्रेमसागर मे पूरी है। विरामो पर तुक्वंदी के अतिरिक्त वर्णनो में वाक्य भी बड़े बड़े आए हैं और अनुप्रास भी यत्र-तत्र हैं। मुहावरों का प्रयोग कम है। सारांश यह कि लल्लूलालजी का काव्याभास गद्य भक्तो की कथा-बार्ता के काम का ही अधिकतर है; न नित्य-व्यवहार के अनुकृल है, न संबद्घ विचार-धारा के थोग्य। प्रेमशागर से दो नमूने नीचे दिए जाते हैं—

"श्री शुकदेव मुनि बोले—महाराज! ग्रीष्म की ग्रांत ग्रानीत देख, रूप पावस प्रचंड पशु-पत्ती, कीव-जतुत्रों की दशा विचार, चारों ग्रोर से दल बादल साथ ले लड़ने को चढ़ ग्राया। तिस समय घन जो गरजता था सोई तो घोंसा बजता था ग्रीर वर्ण वर्ण की घटा जो घिर ग्राई थी सोई शूर वीर रावत थे, 'तिनके बीच बिजली की दमक शस्त्र की-सी चमक थी, वगपॉत ठौर ठौर ध्वजा-सी फहराय रही थी, दादुर-मोर, कड़खेतों की-सी मॉति यश बखानते थे ग्रीर बड़ी बड़ी बूंदों की मड़ी बाणों की-सी मड़ी लगी थी।

"इतना कह महादेवजी गिरजा को साथ ले गंगा तीर पर जाय, नीर मे

न्हाय न्हिलाय, ऋति लाड़ प्यार से लगे पार्वतीजी को वस्त्र ऋाभूषण पिहराने। निदान ऋति ऋानद में मम हो डमरू बजाय बजाय, ताडव नाच नाच, सगीत शास्त्र की रीति से गाय गाय लगे रिकाने।

х × × ×

"जिस काल ऊषा बारह वर्ष की हुई तो उसके मुखचंद्र की ज्योति देख पूर्णमासी का चद्रमा छिन-छीन हुआ, बालों की श्यामता के आगे अमावस्या की अधिरी फीकी लगने लगी। उसकी चोटी सटकाई लख नागिन अपनी कॅचली छोड़ सटक गई। मींह की बॅकाई निरख धनुष धकधकाने लगा; आँखों की बड़ाई चंचलाई पेख मृग मीन खजन खिसाय रहे।"

लल्लूलाल ने उर्दू, खडी बोली हिंदी ग्रौर नजमाषा तीनो में गद्य की पुस्तके लिखीं। ये संस्कृत नहीं जानते थे। ब्रुजमाषा मे लिखी हुई कथाग्रो ग्रौर कहानियों को उर्दू ग्रौर हिंदी गद्य मे लिखने के लिये इनसे कहा गया था जिसके ग्रानुसार इन्होने सिंहासनवत्तीसी, बैताल पचीसी, शकुंतलानाटक, माघोनल ग्रौर प्रेमसागर लिखे। प्रेमसागर के पहले की चारो पुस्तके बिलकुल उर्दू मे हैं। इनके श्रातिरिक्त सं० १८६६ में इन्होंने 'राजनीति'' के नाम से हितोपदेश की कहानियाँ (जो पद्य मे लिखी जा चुकी थीं) ब्रुजमाषा-गद्य में लिखीं। माधव बिलास ग्रौर समाबिलास नामक न्नमाषा पद्य के संग्रह ग्रंथ भी इन्होंने प्रकाशित किए थे। इनकी 'लालचंद्रिका' नाम की बिहारी सतसई की टीका भी प्रसिद्ध है। इन्होंने ग्रपना एक निज का प्रेस कलकत्ते में (पटल-डॉगे मे) खोला था जिसे ये सं० १८८१ में फोर्ट बिलियम कालेज की नौकरी से पंशन लेने पर, ग्रागरे लेते गए। ग्रागरे में प्रेस जमाकर ये एक बार फिर कलकत्ते गए, नहाँ इनकी मृत्यु हुई। ग्रुपने प्रेस का नाम इन्होने 'संस्कृत प्रेसं' रखा था, जिसमे ग्रुपनी पुस्तको के ग्रातिरिक्त ये रामायण ग्रादि पुरानी पोथियाँ भी छापा करते थे। इनके प्रेस की छपी पुस्तको की लोग बहुत कदर करते थे।

(४) सदल मिश्र—ये बिहार के रहनेवाले थे। फोर्ट विलियम कालेज मे ये भी काम करते थे। जिस प्रकार उक्त कालेज के ऋघिकारियों की प्रेरणा से लल्लूलाल ने खड़ी गेली गद्य की पुस्तक तैयार की, उसी प्रकार इन्होने भी। ्डनका "नासिकेतोपाख्यान" भी उसी समय लिखा गया जिस समय 'प्रेमसागर'। पर दोनो की भाषा में बहुत ग्रंतर है। लल्लूलाल के समान इनकी भाषा में न तो नजभाषा के रूपो की वैसी भरमार है ग्रीर न परंपरागत कान्यभाषा की पदावली का स्थान-स्थान पर समावेश । इन्होंने व्यवहारोपयोगी भाषा लिखने का प्रयत्न किया है ग्रीर जहाँ तक हो सका है खड़ी बोलो का ही व्यवहार किया है। पर इनकी भाषा भी साफ सुथरी नहीं है। नजभाषा के भी कुछ रूप हैं ग्रीर पूरवी बोली के शब्द तो स्थान-स्थान पर मिलते हैं। "फूलन्ह के बिछोने" "चहुँदिस", "सुनि", "सोनन्ह के थंम" ग्रादि प्रयोग नजभाषा के है। "इहाँ", "मतारी", "वरते थे", "जुड़ाई", "वाजने लगा", "जौन" ग्रादि पूरवी शब्द है। भाषा के नमूने के लिये "नासिकेतोपाख्यान" से थोड़ा सा ग्रवतरण नीचे दिया जाता है—

"इस प्रकार से नासिकेत मुनि यम की पुरी सहित नरक का वर्णन कर फिर जोन-जोन कमें किए से जो भोग होता है सो सब ऋषियों को सुनाने लगे कि गो, ब्राह्मण, मातापिता, मित्र, बालक, स्त्री, स्वामी, बुद्ध, गुरु इनका जो बध करते है वो मूठो साची भरते, मूठ ही कमें मे दिन-रात लगे रहते हैं, ऋपनी भार्यों को त्याग दूसरे की स्त्री को व्याहते, ऋौरो की पीडा देख प्रसन्न होते हैं ऋौर जो अपने धर्म से हीन पाप ही मे गड़े रहते हैं वो मातापिता की हित बात को नही सुनते, सबसे बैर करते हैं, ऐसे जो पापी जन हैं सो महा डेरावने दिच्चण द्वार से जा नरकों मे पड़ते हैं।"

गद्य की एक साथ परंपरा चलानेवाले उपर्युक्त चार लेखकों में से आधु-निक हिंदी का पूरा-पूरा त्राभास मुंशी सदासुल और सदल मिश्र की भाषा में ही मिलता है। व्यवहारोपयोगी इन्हीं की भाषा ठहरती है। इन दों में भी मुंशी, सदासुल की साधु भाषा अधिक महत्त्व की है। मुशी सदासुल ने लेखनी भी चारों में पहले उठाई, अतः गद्य का प्रवर्त्तन करनेवालों में उनका विशेष स्थान समफना चाहिए।

संवत् १८६० के लगभग हिंदी गद्य का प्रवर्तन तो हुग्रा पर उसके साहित्य की ग्रावंड परंपरा उस समय से नहीं चली। इधर-उधर दो-चार पुस्तकें ग्रानगढ़ भाषा में लिखी गई हों तो लिखी गई हो पर साहित्य के योग्य स्वच्छ सुन्यविस्थित भाषा में लिखी कोई पुस्तक संवत् १६१५ के पूर्व की नहीं मिलती। संवत् १८८१ में किसी ने "गोरा वादल री वात" का, जिसे राजस्थानी पद्यों में जटमल ने संवत् १६८० में लिखा था, खड़ी बोली के गद्य में अनुवाद किया। अनुवाद का थोड़ा सा अंश देखिए—

"गोरा बादल की कथा गुरु के वस, सरस्तिती के मेहरबान भी से, पूरन मई। तिस वास्ते गुरु कूँ व सरस्तिती कूँ नमस्कार करता हूँ। ये कथा सोलः से असी के साल में फागुन सुदी पूनम के रोज बनाई। ये कथा में दो रस हे—बीररस व सिगाररस हे, सो कथा मोरछड़ो नॉव गॉव का रहनेवाला कबेसर। उस गॉव के लोग भोहोत सुखी है। घर घर में आनंद होता है, कोई घर में फकीर दीखता नहीं।"

सवत् १८६० त्रौर १६१५ के बीच का काल गद्य-रचना की दृष्टि से प्रायः श्रात्य हो मिलता है। सवत् १६१४ के बलवे के पीछे ही हिंदी-गद्य साहित्य की परंपरा त्राच्छी तरह चली।

संवत् १८६० के लगभग हिंदी-गद्य की जो प्रतिष्ठा हुई उसका उस समय यदि किसी ने लाम उठाया तो ईसाई धर्म-प्रचारको ने, जिन्हे अपने मत को साधारण जनता के बीच फैलाना था। सिरामपुर उस समय पादियों का प्रधान अड्डा था। विलियम केरे (William Carey) तथा और कई ऑगरेज पादियों के उद्योग से इजील का अनुवाद उत्तर भारत की कई भाषाओं में हुआ। कहा जाता है कि बाइबिल का हिंदी अनुवाद स्वय केरे साहब ने किया। संवत् १८६६ मे उन्होंने "नए धर्म नियम" का हिंदी अनुवाद प्रकाशित किया और सवत् १८७५ में समग्र ईसाई-धर्म पुस्तक का अनुवाद पूग हुआ। इस सबंघ मे ध्यान देने की बात यह है कि इन ईसाई अनुवादकों ने सदासुख और लल्लूलाल की विशुद्ध भाषा को ही आदर्श माना, उर्दूपन को बिलकुल दूर रखा। इससे यही सूचित होता है कि फारसी अरबी मिली भाषा से साधारण जनता का लगाव नहीं था जिसके बीच मत का प्रचार करना था। जिस भाषा मे साधारण हिंदू जनता अपने कथा-पुराण कहती सुनती आती थी उसी भाषा

का अवलंबन ईसाई उपदेशको को आवश्यक दिखाई पड़ा। जिस संस्कृत-मिश्रित भापा का विरोध करना कुछ लोग एक फैशन समक्तते है उससे साधारण जन-समुदाय उर्दू की अपेद्या कहीं अधिक परिचित रहा है और है। जिन ऑगरेजों को उत्तर भारत मे रहकर केवल मुंशियों और खानसामो की हो बोली सुनने का अवसर मिलता है वे अब भी उर्दू या हिंदुस्तानी को यदि जनसाधारण की भाषा समक्ता करे, तो कोई आश्चर्य नहीं। पर उन पुराने पाद्रियो ने जिस शिष्ट भाषा मे जनसाधारण को धर्म और ज्ञान आदि के उपदेश सुनते सुनाते पाया, उसी को ग्रहण किया।

ईसाइयों ने त्रापनी धर्मपुस्तक के त्रानुवाद की भाषा में फारसी ग्रीर ग्रारवी के शब्द नहीं तक हो सका है नहीं लिए है ग्रीर ठेठ ग्रामीण शब्द तक वेधड़क रखे गए हैं। उनकी भाषा सदासुख ग्रीर लल्खलाल के ही नमूने पर चली हैं। उसमें जो कुछ विलच्चणता सी दिखाई पड़ती है वह मूल विदेशी भाषा की वाक्यरचना ग्रीर शैली के कारण। प्रेमसागर के समान ईसाई धर्मपुस्तक में भी 'करनेवाले' के स्थान पर 'करनहारे', 'तक' के स्थान पर 'जी', 'कमरत्रंद' के स्थान पर 'पटुका' प्रयुक्त हुए हैं। पर लल्लूलाल के इतना ज्ञमाषापन नहीं ग्राने पाया है। 'ग्राय' 'जाय' का व्यवहार न होकर 'ग्राके' 'जाके' व्यवहृत हुए हैं। सारांश यह कि ईसाई मत-प्रचारकों ने विशुद्ध हिंदी का व्यवहार किया है। एक नमूना नीचे दिया जाता है—

"तत्र यीशु योहन से बपितस्मा लेने को उस पास गालील से यर्दन के तीर पर आया। परंतु योहन यह कह के उसे बर्जने लगा कि मुक्ते आपके हाथ से वपितस्मा लेना अवश्य है और क्या आप मेरे पास आते हैं! यीशु ने उसको उत्तर दिया कि अब ऐसा होने दे क्योंकि इसी रीति से सब धर्म को पूरा करना चाहिए। यीशु वपितस्मा लेके तुरंत जल के ऊरर आया और देखो उसके लिये स्वर्ग खुल गया और उसने ईश्वर के आत्मा को कपोत की नाई उतरते और अपने ऊरर आते देखा, और देखो यह आकाशवाणी हुई कि यह मेरा पिय पुत्र है जिससे मैं अति प्रसन्न हूँ।"

इसके त्रागे ईसाइयो की पुस्तकें त्रौर पैंफलेट वरावर निकलंते रहे। उक्त

''िस्तमपुर प्रेस'' से संवत् १८१३ में ''दाऊद के गीते'' नाम की पुस्तक छपी जिसकी भाषा में कुछ फारसी अरबी के बहुत चलते शब्द भी रखे मिलते हैं। पर इसके पीछे अनेक नगरों में बालकों की शिक्ता के लिये ईसाइयों के छोटे-मोटे स्कूल खुलने लगे और शिक्ता-अंबिधनी पुस्तके भी निकलने लगीं। इन पुस्तकों की हिंदी भी वैसी ही सरल और विशुद्ध होती थी जैसी 'बाइबिल' के अनुवाद की थी। आगरा, मिर्जापुर, मुंगेर आदि उस समय ईसाइयों के प्रचार के मुख्य केंद्र थे।

श्रॅगरेजी की शिक्ता के लिये कई स्थानी पर स्कूल श्रौर कालेज खुल चुके थे जिनमें श्रॅगरेजी के साथ हिंदी, उर्दू की पढ़ाई भी कुछ चलती थी। श्रातः शिक्ता-संबंधिनी पुस्तकों के माँग स० १६०० के पहले ही पैदा हो गई थी। शिक्ता-संबंधिनी पुस्तकों के प्रकाशन के लिये सवत् १८६० के लगभग श्रागरे मे पादियों की एक "स्कूल-बुक सोसाइटी" स्थापित हुई थी जिसने १८६४ में इंगलैंड के इतिहास का श्रौर संवत् १८६६ में मार्शमैन साहव के "प्राचीन इतिहास" का श्रनुवाद "कथासार" के नाम से प्रकाशित किया। "कथासार" के लेखक या श्रनुवादक पं० रतनलाल थे। इसके सपादक पादरी मूर साहव (J.J.Moore) ने श्रपने छोटे से श्रॅगरेजी वक्तव्य में लिखा था कि यदि सर्वसाधारण से इस पुस्तक को प्रोत्साहन मिला तो इसका दूसरा माग "वर्तमान इतिहास" मी प्रकाशित किया जायगा। माधा इस पुस्तक को विशुद्ध श्रौर पंडिताऊ है। 'की' के स्थान पर 'करी' श्रौर 'पाते हैं' के स्थान पर 'पावते हैं' श्रादि प्रयोग वरावर मिलते हैं। भाषा का नमूना यह है—

'परतु सोलन-की इन अत्युत्तम व्यवस्थाओं से विरोध भजन न हुआ। पच्पातियों के मन का क्रोध न गया। फिर कुलीनों में उपद्रव मचा और इसिलये प्रजा की सहायता से पिसिसट्रेटस नामक पुरुष सन्नों पर पराक्रमी हुआ। इसने सन्न उपाधियों को दन्नकर ऐसा निष्कंटक राज्य किया कि जिसके कारण वह र्जनाचारी कहाया, तथापि यह उस काल में दूरदर्शी और बुद्धिमानों में अग्रगण्य था।"

ग्रागरे की उक्त सोसाइटी के लिये संवत् १८६७ मे पंडित श्रोकार मह ने

'भूगोलसार' श्रौर संवत् १६०४ मे पंडित वद्रीलाल शर्मा ने ''रसायनप्रकाश' लिखा । कलकत्ते मे भी ऐसी ही एक स्कूल-बुक सोसाइटी थी जिसने ''पदार्थिविद्यासार'' (सं० १६०३) श्रादि कई वैज्ञानिक पुस्तके निकाली यीं । इसी प्रकार कुछ रीडरे भी मिशनरियो के छापेखानो से निकली थी—जैसे ''श्राजमगढ़ रीडर'' जो इलाहाबाद मिशन प्रेस से संवत् १८७ मे प्रकाशित हुई थी।

वलवे के कुछ पहले ही भिर्जापुर मे ईसाइयो का एक "श्रारफेन प्रेस" खुला था जिससे शिक्षा संबंधिनी कई पुस्तके शेरिंग साहब के संपादन में निकली थीं, जैसे — भूचरित्रदर्पण, भूगोल विद्या, मनोरंजक वृत्तांत, जंतुप्रबंध, विद्यासागर, विद्वान् संग्रह । ये पुस्तके संवत् १६१२ श्रीर १६१६ के बीच की हैं। तब से मिशन सोसाइटियों के द्वारा बराबर विशुद्ध हिंदी में पुस्तके श्रीर पैक्लेट श्रादि छपते श्रा रहे हैं जिनमें कुछ खंडन मंडन, उपदेश श्रीर भजन श्रादि रहा करते हैं। भजन रचनेवाले कई श्रव्छे ईसाई किव हो गए, हैं जिनमें दो एक श्रॅगरेज भी थे। "श्रासी" श्रीर "जान" के भजन देशी ईसाइयों में बहुत प्रचलित हुए श्रीर श्रव तक गाए जाते हैं। सारांश यह कि हिंदी-गद्य के प्रसार में ईसाइयों का बहुत कुछ योग रहा। शिक्षा-संबंधिनी पुस्तके तो पहले पहल उन्हीं ने तैयार की। इन बातों के लिये हिंदी-प्रेमी उनके सदा कृतज्ञ रहेंगे।

कहने की ग्रावश्यकता नहीं कि ईसाइयो के प्रचार कार्य्य का प्रमाव हिंदुग्रो की जन-संख्या पर ही पड़ रहा था। ग्रातः हिंदुग्रो के शिच्तित वर्ग के त्रीच स्वधर्म-रच्ना की त्राकुलता दिखाई पड़ने लगी। ईसाई उपदेशक हिंदू-धर्म की स्थूल ग्रौर बाहरी बातो को लेकर ही ग्रापना खंडन-मंडन चलाते ग्रा रहे थे। यह देखकर बंगाल मे राजा राममोहन राथ उपनिषद् ग्रौर वेदांत का ब्रह्मज्ञान लेकर उसका प्रचार करने खड़े हुए। नूतन शिच्ना के प्रभाव से पढ़े-लिखे लोगों में से बहुतो के मन में मूर्तियूजा, तीर्थाटन, जाति-पाँति, छूग्रा छूत ग्रादि के प्रति ग्राश्रद्धा हो रही थी। ग्रातः राममोहन राथ ने इन बातो को ग्रालग करके शुद्ध ब्रह्मोपासना का प्रवर्त्तन करने के लिये 'ब्रह्म समाज' की नींव डाली। संवत् १८७२ में उन्होंने वेदात-स्त्रों के भाष्य का हिंदी-ग्रानुवाद

करके प्रकाशित कराया था। सवत् १८८६ मे उन्होंने "वंगदूत" नाम का एक संवादपत्र भी हिंदी मे निकाला। राजा साहब की भाषा में एक-ग्राघ जगह कुछ वंगलापन जरूर मिलता है, पर उसका रूप ग्राधकांश में वही है जो शास्त्रज्ञ विद्वानों के व्यवहार मे ग्राता था। नमूना देखिए—

"जो सब ब्राह्मण साग वेद अध्ययन नहीं करते सो सब ब्रात्य हैं, यह प्रमाण करने की इच्छा करके ब्राह्मण-धर्म-परायण श्री सुब्रह्मण्य शास्त्रीजी ने जो पत्र साग वेदाध्ययन-हीन अनेक इस देश के ब्राह्मणों के समीप पठाया है, उसमें देखा जो उन्होंने लिखा है—वेदाध्ययन-हीन मनुष्यों को स्वर्ग और मोद्म होने शक्ता नहीं"।

कई नगरों में, जिनमें कलकत्ता मुख्य था, श्रव छापेबाने हो गए थे। वंगाल से कुछ श्रंगरेजी श्रौर कुछ बंगला के पत्र भी निकलने लगे थे जिनके पढनेवाले भी हो गए थे। इस परिस्थिति में पं॰ जुगुलिकशोर ने, जो कानपुर के रहनेवाले थे, सवत् १८८३ में "उदतमार्त्तंड" नाम का एक संवादपत्र निकाला, जिसे हिंदी का पहला समाचारपत्र समक्तना चाहिए जैसा कि उसके इस लेख से प्रकट होता है—

"यह उदत-मार्चड श्रव पहिले पहल हिंदुस्तानियों के हित के हेत जो श्राज तक किसी ने नहीं चलाया, पर श्रॅगरें औ श्रो पारसी श्रो वॅगले में जो समाचार का कागज छपता है उसका सुख उन बोलियों के जाने श्रो पढ़नेवालों को ही होता है। इससे सत्य समाचार हिंदुस्तानी लोग देखकर श्राप पढ़ श्रो समक्त लेयं श्रो पराई श्रपेचा न करें श्रो श्रपने भाषे की उपज न छोड़ें इसिलए " श्रीमान् गवरनर जेनेरेल बहादुर की श्रायस से ऐसे साइस में चित्त में लगाय के एक प्रकार से यह नया ठाट ठाटा। जो कोई प्रशस्त लोग इस खबर के कागज के लेने की इच्छा करें तो श्रमडा तला की गली ३७ श्रक मार्चड छापाघर में श्रपना नाम श्रो ठिकाना मेजने ही से सतवारे के सतवार यहाँ के रहनेवाले घर बैठे श्रो बाहिर के रहनेवाले डाक पर कागज पाया करेंगे।"

यह पत्र एक ही वर्ष चलकर सहायता के ऋभाव से चंद हो गया। इसमे

'खड़ी बोली' का 'मध्यदेशीय भाषा' के नाम से उल्लेख किया गया है। भाषा का स्वरूप दिखाने के लिये कुछ श्रीर उद्धरण दिए जाते है—

(१) एक यशी वकील वकालत का काम करते करते बुढ्ढा होकर अपने दामाद को वह काम सौंप के आप सुचित हुआ। दामाद कई दिन काम करके एक दिन आया ओ प्रसन्न होकर वोला—हे महाराज ! आपने जो फलाने का पुराना ओ संगीन मोकहमा हमें सौंपा था सो आज फैसला हुआ। यह सुनकर वकील पछता करके बोला तुमने सत्यानाश किया। उस मोकहमें से हमारे बाप बढे थे तिस पीछे हमारे वाप सरती समय हमें हाथ उठा के दे गए ओ हमने भी उसको बना रखा ओ अब तक भली भाँति अपना दिन काटा ओ वही मोकहमा तुमको सौंपकर समक्ता था कि तुम भी अपने बेटे पोते परोतों तक पलोगे, पर तुम थोड़े से दिनों में उसे खो बैठे।

(२) ३९ नवंबर को श्रवधिवहारी वादशाह के श्रावने की तोपें छूटीं। उस दिन तीसरे पहर को प्रलिंग साहिब श्रो हेल साहिब श्रो मेजर फिंडल लार्ड साहिब की श्रोर से श्रवधिवहारी की छावनी में जा करके वड़े साहिब का सलाम कहा श्रोर भोर होके लार्ड साहिब के साथ हाजिरी करने का नेवता किया। फिर श्रवधिवहारी बादशाह के जाने के लिये कानपुर के तले गंगा में नार्वों की पुलवंदी हुई श्रोर बादशाह बड़े ठाट से गंगा पार हो गवरनर जेनरेल बहादुर के सन्निध गए।

रीति-काल के समात होते होते ग्रँगरेजी राज्य देश में पूर्णरूप से स्थापित हो गया । इस राजनीतिक घटना के साथ ही साथ देशवासियों की शिक्ताविधि में भी परिवर्तन हो चला । ग्रँगरेज सरकार ने ग्रँगरेजी की शिक्ता के प्रचा की व्यवस्था की । सवत् १८५४ में ही ईस्ट इंडिया कंपनी के डाइरेक्टरों के पास ग्रँगरेजी की शिक्ता द्वारा भारतवासिथों को शिक्तित बनाने का परामर्श भेजा गया था । पर उस समय उस पर कुछ न हुग्रा । पीछे राजा राममोहन राय प्रभृति कुछ शिक्तित ग्रौर प्रभावशाली सज्जनों के उद्योग से ग्रूगरेजी की पढ़ाई के लिये कलकत्ते में हिंदू कालेज की स्थापना हुई, जिसमें से लोग ग्रूगरेजी पढ़ें पढ़कर निकलने ग्रौर सरकारी नौकरियाँ पाने लगे । देशी भाषा पढ़कर भी कोई शिक्तित हो सकता है, यह विचार उस समय तक लोगों को न था। ग्रूगरेजी के सिवाय यदि किसी भाषा पर ध्यान जाता था तो संस्कृत या ग्रूरवी

पर । संस्कृत की पाठशालाओं और अरबी के मदरसो को कंपनी की सरकार से थोड़ी बहुत सहायता मिलती आ रही थी । पर ऑगरेजी के शौक के सामने इन पुरानी संस्थाओं की ओर से लोग उदासीन होने लगे । इनकों जो सहायता मिलती थी घीरे घीरे वह भी बद हो गई । कुछ लोगों ने इन प्राचीन भाषाओं की शिक्ता का पक्त ग्रहण किया था पर मेकाले ने ऑगरेजी भाषा की शिक्ता का इतने जोरों के साथ समर्थन किया और पूरबी साहित्य के प्रति ऐसी उपेक्ता प्रकट की कि अंत से सवत् १८६२ (मार्च ७, सन् १८३५) में कंपनी की सरकार ने ऑगरेजी शिक्ता के प्रचार का प्रस्ताव पास कर दिया और घीरे घीरे ऑगरेजी के स्कूल खुलने लगे।

श्रॅगरेजी-शिक्षा की व्यवस्था हो जाने पर श्रॅगरेज सरकार का ध्यान श्रदालती भाषा की श्रोर गया। मोगलों के समय मे श्रदालती कार्रवाइयाँ श्रौर दफ्तर के सारे काम फारसी भाषा मे होते थे। जब श्रॅगरेजों का श्राधिपत्य हुश्रा तब उन्होंने भी दफ्तरों मे वही परपरा जारी रखी।

दफ्तरों की भाषा फारसी रहने तो दी गई, पर उस भाषा श्रीर लिपि से जनता के श्रपरिचित रहने के कारण लोगों को जो कठिनता होतीं थी उसे कुछ दूर करने के लिये संवत् १८६० में, एक नया कानून जारी होने पर, कपनी सरकार की श्रीर से यह श्राज्ञा निकाली गई—

"किसी को इस बात का उज़र नहीं होए कि ऊपर के दफे का लीखा हुकुम समसे वाकीफ नहीं है, हरी एक जिले के कलीकटर साहेब को लाजीम है कि इस आईन के पावने पर एक एक केता इसतहारनामा निचे के सरह से फारसी ब नागरी माखा वो अञ्छर मे लीखाय कै" कचहरी मे लटकावही। " अदालत के जज साहेब लोग के कचहरी मे भी तमामी आदमी के बुक्तने के बास्ते लटकावही (अँगरेजी सन् १८०३ साल, ३१ आईन २० दफा)"।

फारसी के अदालती भाषा होने-के कारण जनता को जो कठिनाइयाँ होनी थीं उनका अनुभव अधिकाधिक होने लगा। अतः सरकार ने संवत् १८६३ (सन् १८३६ ई०) में 'इश्तहारनामे' निकाले कि अदालती सब काम देश की प्रचलित भाषाओं में हुआ करें। हमारे संयुक्त प्रदेश के सदर बोर्ड की तरफ से जो 'इश्तहार-नामः' हिंदी में निकला था उसकी नकल नीचे दी जाती है—

इश्तहारनामः वोर्ड सद्र

पच्छाँह के सदर बोर्ड के साहबों ने यह ध्यान किया है कि कचहरी के सब काम फारसी जवान में लिखा पढ़ा होने से सब लोगों को बहुत हर्ज पढ़ता है श्रीर बहुत कलप होता है श्रीर जब कोई श्रपनी श्रजीं श्रपनी भाषा में लिख के सरकार में दाखिल करने पावे तो बड़ी बात होगी। सबको चैन श्राराम होगा। इसिलये हुनम दिया गया है कि सन् १२४४ की कुवार बढ़ी प्रथम से जिसका जो मामला सदर बोर्ड में हो सो श्रपना श्रपना सवाल श्रपनी हिंदी की बोली में श्रीर पारसी के नागरी श्रच्छरन में लिख के दाखिल करे कि डाक पर भेजे श्रीर सवाल जौन श्रच्छरन में लिखा हो तौने श्रच्छरन में श्रीर हिन्दी बोली में उस पर हुनम लिखा जायगा। मिती २९ जुलाई सन् १८३६ ई०।

इस इस्तहारनामें में स्पष्ट कहा गया है कि बोली 'हिंदी' ही हो, ग्राच्तर नागरी के स्थान पर फारसी भी हो सकते हैं। खेद की बात है कि यह उचित व्यवस्था चलने न पाई। मुसलमानों की ग्रोर से इस बात का घोर प्रयत्न हुग्रा कि दफ्तरों में हिंदी रहने न पाए, उर्दू चलाई जाय। उनका चक्र बराबर चलता रहा, यहाँ तक कि एक वर्ष बाद हो ग्रार्थात् १८६४ (सन् १८३७ ई०) में उर्दू हमारे प्रांत के सब दफ्तरों की भाषा कर दी गई।

सरकार की कृपा से खड़ी बोली का ग्रारबी-फारसीमय रूप लिखने-पढ़ने की ग्रदालती भाषा होकर सबके सामने ग्रा गया। जीविका ग्रीर मान-मर्यादा की दृष्टि से उर्दू सीखना ग्रावश्यक हो गया। देश-भाषा के नाम पर लड़कों को उर्दू ही सिखाई जाने लगी। उर्दू पढ़ें लिखें लोग ही शिक्तित कहलाने लगे। हिंदी की काव्य-परंपरा यद्यपि राजदरवारों के ग्राश्रय में चली चलती थी पर उसके पढ़नेवालों की भी संख्या घटती जा रही थी। नवशिच्तित लोगों का लगांव उसके साथ कम होता जा रहा था। ऐसे प्रतिकृत समय में साधारण जनता के साथ साथ उर्दू पढ़ें-लिखें लोगों की भी जो थोड़ी बहुत दृष्टि ग्रपने पुराने साहित्य की ग्रोर वनी हुई थी वह धर्मभाव से। तुलसीकृत रामायण की चौपाइयाँ ग्रीर स्रदासजी के भजन ग्रादि ही उर्दू ग्रस्त लोगों का कुछ लगाव

"भाखा" से भी बनाए हुए थे। ग्रन्यथा ग्रपने परंपरागत साहित्य से नव- 'शिच्चित लोगों का ग्रिधिकांश कालचक के प्रभाव से विमुख हो रहा था। श्रिगारस की भाषा-कविता का ग्रिगुशीलन भी गाने बजाने ग्रादि के शौक की तरह इघर उघर बना हुन्ना था। इस स्थिति का वर्णन करते हुए स्वर्गीय बाबू बालमुकुद ग्रुप्त लिखते हैं—

"जो लोग नागरी अन्तर सीखते थे, फारसी अन्तर सीखने पर विवश हुए श्रीर हिंदी भाषा हिंदी न रहकर उर्दू बन गई।" हिंदी उस भाषा का नाम रहा जो टूटी फूटी चाल पर देवनागरी अन्तरों में लिखी जाती थी।"

सवत् १६०२ मे यद्यपि राजा शिवप्रसाद शिक्ता विभाग मे नहीं आए थे पर विद्याव्यसनी होने के करण अपनी भाषा हिंदी की और उनका ध्यान था। अतः इघर उघर दूसरी भाषाओं मे समाचारपत्र निकलते देख उन्होंने उक्त सवत् में उद्योग करके काशी से "बनारस अखनार" निकलते देख उन्होंने उक्त सवत् में उद्योग करके काशी से "बनारस अखनार" निकलवाया। पर अखनार पढ़नेवाले पहले पहल नवशिक्तितों मे ही मिल सकते थे जिनकी लिखने-पढ़ने की भाषा उर्दू हो रही थी। अतः इस पत्र की भाषा भी उर्दू हो रखी गई, यद्यपि अत्तर देवनागरी के थे। यह पत्र बहुत ही घटिया कागज पर लोथो मे छपता था। भाषा इसकी यद्यपि गहरी उर्दू होती थी पर हिंदी की कुछ सूरत पैदा करने के लिये बीच बीच मे 'धर्मात्मा', 'परमेश्वर', 'दया' ऐसे कुछ शब्द मी रख दिए जाते थे। इसमें राजा साह्य भी कभी कभी कुछ लिख दिया करते थे। इस पत्र की भाषा का अंदाजा नीचे उद्धत अंश से लग सकता है—

''यहाँ जो नया पाठशाला कई साल से जनाव कप्तान किट साहब बहादुर के इहितमाम और धर्मात्माओं के मदद से बनता है उसका हाल कई दफ़ा जाहिर हो चुका है।'''''देखकर लोग उस पाठशाले के किते के मकानों की खूबियाँ अक्सर बयान करते हैं और उनके बनने के खर्च की तजबीज करते हैं कि जमा से जियादा लगा होगा और हर तरह से लायक तारीफ के है। सो यह सब दानाई साहब ममदूह की है।"

इस भाषां को लोग हिंदी कैसे समम सकते थे ? ग्रतः काशी से ही एक दूसरा पत्र "सुधाकर" बाबू तारामोहन मित्र ग्रादि कई सजनो के उद्योग से संवत् १६०७ में निकला। कहते हैं कि काशी के प्रसिद्ध ल्योतियी सुधाकरजी का नामकरण इसी पत्र के नाम पर हुन्ना था। जिस समय उनके चाचा के हाथ में डाकिए ने यह पत्र दिया था ठीक उसी समय भीतर से उनके पास मुधाकरजी के उत्पन्न होने की ख़बर पहुँची थी। इस पत्र की भाषा बहुत कुछ सुधरी हुई तथा ठीक हिदी थी, पर यह पत्र कुछ दिन चला नहीं। इसी समय के लगभग न्नार्थात् संवत् १६०६ मे न्नागरे से किसी मुंशी सदासुखलाल के प्रवध न्नीर संपादन में "बुद्धिप्रकाश" निकला जो कई वर्ष तक चलता रहा। "बुद्धिप्रकाश" की भाषा उस समय को देखते हुए बहुत ग्राच्छी होती थी। नमूना देखिए—

## "कलकत्ते के समाचार

इस पश्चिमीय देश में बहुतों को प्रगट है कि वंगाले की रीति के श्रनुसार उस देश के लोग श्रासन्न-मृत्यु रोगी को गंगा-तट पर ले जाते हैं श्रीर यह तो नहीं करते कि उस रोगी के श्रन्छे होने के लिये उपाय करने में काम करें श्रीर उसे यल से रचा में रक्लें वरन् उसके विपरीत रोगी को जल के तट पर ले जाकर पानी में गोते देते है श्रीर 'हरी वोल, हरी वोल' कहकर उसका जीव :लेते हैं।

## स्त्रियों की शिज्ञा के विपय

स्त्रियों में संतोप श्रौर नम्रता श्रौर श्रीत यह सब गुण कर्ता ने उत्पन्न किए हैं, केवल विद्या की न्यूनता है, जो यह भी हो तो स्त्रिया श्रपने सारे ऋण से चुक सकती हैं श्रौर लड़कों को सिखाना-पढ़ाना जैसा उनसे वन सकता है वैसा दूसरों से नहीं। यह काम उन्हीं का है कि शिचा के कारण वाल्यावस्था में लड़कों को भूलचूक से बचावें श्रोर सरल-सरल विद्या उन्हें सिखावें।"

इस प्रकार हम देखते हैं कि ज्यदालती भाषा उई बनाई जाने पर भी विक्रम के २०वी शताब्दी के ज्यारंभ के पहले से ही हिंदी खड़ी बोली गद्य की परंपरा हिंदी-साहित्य में ज्रञ्छी तरह चल पड़ी, उसमें पुस्तके छपने लगीं, ज्रालचार निकलने लगे। पद्य की भाषा ज्ञजभाषा ही बनी रही। ज्रब क्रॅगरेज 'सरकार का ध्यान देशी भाषाज्ञों की शिचा की ज्ञोर गया ज्ञौर उसकी व्यवस्था की बात सोची जाने लगी। हिंदी को ज्रदालतो से निकालने में मुसलमानो को सकता

हो चुकी थी। अब वे इस प्रयत्न मे लगे कि हिंदी को शिक्ता क्रम मे भी स्थान न मिले, उसकी पढ़ाई का भी प्रबंध न होने पाए। अतः सर्वसाधारण की शिक्ता के लिये सरकार की ओर से जब जगह जगह मर्दरसे खुलने की बात उठी और सरकार यह विचारने लगी कि हिंदी का पढ़ना सब विद्यार्थियों के लिये आवश्यके रखा जाय तब प्रभावशाली मुसलमानो की ओर से गहरा विरोध खड़ा किया गया। यहाँ तक कि तंग आकर सरकार को अपना विचार छोड़ना पड़ा और उसने सवत् १६०५ (सन् १८४८) मे यह सूचना निकाली—

"ऐसी भाषा का जानना सब विद्यार्थियों के लिये आवश्यक ठहराना जो मुल्क की सरकारी और दफ्तरी जवान नहीं है, हमारी राय में ठीक नहीं है। इसके सिवाय मुसलमान विद्यार्थी, जिनकी सख्या देहली कालेज में बड़ी है, इसे अच्छी नजर से नहीं देखेंगे।"

हिंदी के विरोध की यह चेष्टा बराबर बढती गई। सवत् १९११ के पीछे जब शिक्षा का पक्का प्रबंध होने लगा तव यहाँ तक कोशिश की गई कि वर्नाक्युलर स्कूलों में हिंदी की शिक्षा जारी ही न होने पाए। विरोधके नेता थे सर सैयद ग्रहमद साहब, जिनका ग्रॅगरें जो के बीच बड़ा मान था। वे हिंदी को एक 'गॅवारी बोली' बताकर ग्रॅगरें जो को उर्दू की ग्रोर मुकाने की लगातार चेष्टा करते ग्रा रहे थे। इस प्रात के हिंदु ग्रो में राजा शिवपसाद ग्रॅगरें जो के उसी ढंग के कुपापात्र थे जिस ढंग के सर सैयद ग्रहमद। ग्रतः हिंदी की रक्षा के लिये उन्हें खड़ा होना पड़ा ग्रीर वे बराबर इस सबंध में यक्षशील रहे। इससे हिंदी-उर्दू का मगड़ा बीसे वर्ष तक—मारतेंद्र के समय तक—चलता रहा।

गार्सा द तासी एक फरासीसी विद्वान् थे जो पैरिस में हिंदुस्तानी या उर्दू के ग्राध्यापक थे। उन्होंने संवत् १८६६ में 'हिंदुस्तानी साहित्य का इतिहास' लिखा या जिसमें उर्दू के कवियों के साथ हिंदी के भी कुछ बहुत प्रसिद्ध कवियों का उल्लेख था। संवत् १६०६ (५ दिसंबर सन् १८५२) के ग्रापने व्याख्यान में उन्होंने उर्दू ग्रीर हिंदी दोनो भाषाग्रों की युगपद् सत्ता इन शब्दों में स्वीकार की थी—

"उत्तर के मुसलमानों की भाषा यानी हिंदुस्तानी उर्दू पश्चिमोत्तर प्रदेश

( अब संयुक्त प्रांत ) की सरकारी भाषा नियत की गई है। यद्यपि हिंदी भी उर्दू के साथ साथ उसी तरह बनी है जिस तरह वह फारसी के साथ थी। बात यह है कि मुसलमान बादशाह सदा से एक हिंदी सेक्रेटरी, जो हिंदी-नवीस कहलाता या और एक फारसी सेक्रेटरी जिसको फारसी-नवीस कहते थे, रखा करते थे, जिसमे उनकी आशाएँ दोनो भाषाओं में लिखी जायँ। इस प्रकार ऑगरेज सरकार पश्चिमोत्तर-प्रदेश में हिंदू जनता के लाभ के लिये प्रायः सरकारी कानूनों का नागरी अन्तरों में हिंदी-अनुवाद भी उर्दू कानूनी पुस्तकों के साथ-साथ देती हैं".।

तासी के व्याख्यानों से पता लगता है कि उर्दू के ऋदालती भाषा नियत हो

जाने पर कुछ दिन सीघी भाषा त्रार नागरी त्रज्ञों में भी कान्नों ग्रीर सरकारी ग्राज्ञात्रों के हिंदी-त्र्रनुवाद छपते रहे। जान पड़ता है कि उर्दू के पज्ञपातियों कां जोर जब बढ़ा तब उनका छपना एकदम बंद हो गया। जैसा कि ग्रभी कह ग्राए हैं राजा शिवप्रसाद ग्रीर भारतेंदु के समय तक हिंदी उर्दू का भगड़ा चलता रहा। गासा द तासी ने भी फांस में हैठे हैठे इस भगड़े मे योग दिया। वे ग्ररवी फारसी के ग्रभ्यासी ग्रीर हिंदुस्तानी या उर्दू के ग्रध्यापक थे। उस समय के ग्रधिकांश ग्रीर यूरोपियनों के समान उनका भी मजहबी संस्कार प्रवल या। यहाँ जब हिंदी-उर्दू का सवाल उठा तब सर सैयद ग्रहमद, जो ग्रॅगरेजों से मेल जोल रखने की विद्या मे एक ही थे, हिंदी-विरोध मे ग्रीर बल लाने के लिये मजहबी नुसखा भी काम में लाए। ग्रॅगरेजों को सुकाया गया कि हिंदी हिंदुग्रों की जवान है जो 'बुतपरस्त' हैं ग्रीर उर्दू मुसलमानों की जिनके साथ ग्रॅगरेजों का मजहबी रिश्ता है—दोनो 'सामी' या पैगंबरी मत को माननेवाले हैं।

जिस गार्सों द तासी ने संवत् १९०९ के ऋासपास हिंदी ऋौर उर्दू दोनों का रहना ऋावश्यक समका था ऋौर कभी कहा था कि—

"यद्यपि मै खुद उर्दू का बड़ा भारी पक्तपाती हूँ, लेकिन मेरे विचार में हिंदी को विभाषा या बोली कहना उचित नहीं"।

वही गार्सा द तासी आगे चलकर मजहबी कट्टरपन की प्रेरणा से, सर सैयद अहमद की भरपेट तारीफ करके हिंदी के संबंध में फरमाते हैं— 'इस वक्त हिंदी की हैसियत भी एक वोली (dialect) की सी रह गई है, जो हर गॉव में अलग-अलग ढंग से बोली जातीं है"।

हिंदी-उर्दू का भगडा उठने पर ग्रापने मजहबी रिश्ते के खयाल से उर्दू का पत्त ग्रहण किया श्रोर कहा---

"हिंदी मे हिंदू-धर्म का ग्रामास है—वह हिंदू-धर्म जिसके मूल में बुत-परस्ती ग्रीर उसके ग्रानुषिगक विधान है। इसके विपरीत उर्दू में इसलामी सस्कृति ग्रीर ग्राचार-व्यवहार का संचय है। इसलाम भी 'सामी' मत है ग्रीर एकेश्वरवाद उसका मूल सिद्धात है, इसलिये इसलामी तहजीव में ईसाई या मसीही तहजीव की विशेषताएँ पाई जाती है"।

सवत् १६२७ के अपने व्याख्यान मे गार्धा द तासी ने साफ खोलकर कहा-

"में सैयद ग्रहमद खाँ जैसे विख्यात सुसलमान विद्वान् की तारीफ में श्रीर ज्यादा नहीं कहना चाहता। उर्दू भाषा श्रीर सुसलमानों के साथ मेरा जो लगाव है वह कोई छिपी हुई बात नहीं है। मैं समस्तता हूँ कि सुसलमान लोग कुरान को तो श्रासमानी किताब मानते ही हैं, इंजील की शिला को भी श्रस्वी-कार नहीं करते, पर हिंदू लोग मूर्तिपूजक होने के कारण इंजील की शिक्षा नहीं मानते।"

परंपरा से चली छाती हुई देश की भाषा का विरोध छौर उर्दू का समर्थन कैसे कैसे भावों की प्रेरणा से किया जाता रहा है, यह दिखाने के लिये इतना बहुत है। विरोध प्रवल होते हुए भी जैसे देश भर में प्रचलित छात्तरों छौर वर्णभाला को छोड़ना छासंभव था वैसे ही परंपरा से चले छाते हुए हिंदी-साहित्य को भी। छातः छादालती भाषा उर्दू होते हुए भी शिच्चा-विधान मे देश की छासली भाषा हिंदी को भी स्थान देना ही पड़ा। काव्य-साहित्य तो प्रचुर परिमाण में भरा पड़ा था। छातः जिस रूप में वह था उसी रूप में उसे लेना ही पड़ा। गद्य की भाषा को लेकर खींच-तान छारंभ हुई। इसी खींच-तान के समय मे राजा लच्मणसिंह छौर राजा शिवप्रसाद मैदान मे छाए।

## प्रकरण २

## गच-साहित्य का ऋाविभीव

किंस प्रकार हिंदी के नाम से नागरी अज्ञरों में उर्दू ही लिखी जाने लगी थी, इसकी चर्चा 'बनारस अखबार' के संबंध में कर आए हैं । संवत् १९१३ में श्रर्थात् वलवे के एक वर्ष पहले राजा शिवप्रसाद शिचा-विभाग में इंस्पेक्टर के पद पर नियुक्त हुए। उस समय श्रीर दूसरे विभागों के समान शिच्चा-विभाग में भी मुसलमानो का जोर था जिनके मन में 'भाखापन' का डर बराबर समाया रहता था। वे इस बात से डरा करते थे कि कहीं नौकरी के लिये 'भाखा', संस्कृत से लगाव रखनेवाली हिंदी, न सीखनी पड़े । ग्रतः उन्होने पहले तो उर्दू के त्रातिरिक्त हिंदी की भी पढ़ाई की व्यवस्था का घोर विरोध किया । उनका कहना था कि जब अदालती कामों मे उर्दू ही काम में लाई जाती है तब एक और जवान का बोक्त डालने से क्या लाभ ? 'भाखा' में हिंदुस्रो की कथा वार्त्ता श्रादि कहते सुन वे हिंदी को हिंदु श्रो की मजह वी जवान कहने लगे थे। उनमें से कुछ लोग हिंदी को "गॅवारी बोली" भी कहा करते थे। इस परिस्थिति मे राजा शिवप्रसाद को हिंदी की रचा के लिये बड़ी मुश्किलो का सामना करना पड़ा। हिंदी का सवाल जब त्राता तब मुसलमान उसे 'मुश्किल जवान' कहकर विरोध करते । अतः राजा साहब के लिये यहो संभव दिखाई पड़ा कि जहाँ तक हो सके ठेठ हिंदी का त्राश्रय लिया जाय जिसमे कुछ फारसी त्ररबी के चलते शब्द भी ब्राऍ। उस समय साहित्य के कोर्स के लिये पुस्तके नही थीं। राजा साहव स्वयं तो पुस्तके तैयार करने मे लग ही गए, पंडित श्रीलाल श्रीर पडित वंशीधर श्रादि ग्रपने कई मित्रों को भी उन्होंने पुस्तकें लिखने में लगाया। राजा साहत्र ने पाठ्यक्रम के उपयोगी कई कहानियाँ ऋदि लिखीं—जैसे, राजा भोज का सपना, वीरसिंह का वृत्तांत, त्र्यालसियो को कोड़ा, इत्यादि । संवत् १६०६ त्र्यौर १६१६

१-देखो ए० ४३१।

के बीच शिद्धा-सबंधी अनेक पुस्तके हिंदी में निकलीं जिनमें से कुछ का उल्लेख किया जाता है—

पं० वंशीधर ने, जो आगरा नामेल स्कूल के मुद्रिस थे, हिंदी-उर्दू का एक पत्र निकाला था जिसके हिंदी कालम का नाम "भारत-खंडामृत" और उर्दू कालम का नाम "आवेहयात" था। उनकी लिखी पुस्तको के नाम ये है—

- (१) पुष्पवाटिका (गुलिस्तां के एक अंश का अनुवाद, सं०१६०६)
- (२) भारतवर्षीय इतिहास (सं० १६१३)
- (३) जीविका-परिपाटी ( ऋर्यशास्त्र की पुस्तक, सं० १६१३)
- (४) जगत् वृत्तांत (स॰ १६१५)

पं० श्रीलाल ने संवत् १६०६ में 'पत्रमालिका' वनाई। गार्सा द तासी ने इन्हें कई एक पुस्तकों का लेखक कहा है।

विहारीलाल ने गुलिस्ताँ के ग्राठवे श्रध्याय का हिंदी-श्रनुवाद सं० १६१६ मे किया।

पं० वद्गीलाल ने डाक्टर वैलंटाइन के परामर्श के अनुसार सं० १६१६ में 'हितोपदेश' का अनुसाद किया जिसमें बहुत सी कथाएँ छॉट दी गई थीं। उसी वर्ष 'सिद्धात-सम्रह' (न्याय शास्त्र) और 'उपदेश पुष्पवती' नाम की दो और पुस्तके निकली थीं।

यहाँ यह कह देना ज्ञानश्यक है कि प्रारंभ में राजा साहब ने जो पुस्तके लिखीं वे बहुत ही चलती सरल हिंदी में थीं; उनमें वह उर्दूपन नहीं भरा था जो उनकी पिछली किताबी (इतिहास तिमिरनाशक ज्ञादि) में दिखाई पड़ता है। उदाहरण के लिये "राजा भोज का सपना" से कुछ अंश उद्धृत किया जाता है—

''वह कौन सा मनुष्य है जिसने महाप्रतापी महाराज भोज का नाम न सुना हो। उसकी महिमा श्रौर कीर्ति तो सारे जगत् मे व्याप रही है। बड़े बड़े महिपाल उसका नाम सुनते ही कॉप उठते श्रौर बड़े बड़े भूपति उसके पॉव पर श्रपना सिर नवाते। सेना उसकी समुद्र के तरंगों का नमूना श्रौर खजाना उसका सोने-चॉदी श्रौर रत्नों की खान से भी दूना। उसके दान ने राजा कर्ण को लोगों के जी से भुलाया श्रौर उसके न्याय ने विक्रम को भी लजाया।"

त्रपने ''मानवधर्मसार'' की भाषा उन्होंने त्राधिक संस्कृत-गर्भित रखी है। इसका पता इस उद्धृत त्राश से लगेगा—

"मनुस्मृति हिंदुश्रो का मुख्य धर्मशास्त्र है। उसको कोई भी हिंदू श्रप्रा-माणिक नहीं कह सकता। वेद में लिखा है कि मनुजी ने जो कुछ कहा उसे जीव के लिये श्रोषिष समक्तना; श्रोर वृहस्पति लिखते हैं कि धर्मशास्त्राचार्या में मनुजी सबसे प्रधान श्रोर श्रित मान्य हैं क्योंकि उन्होंने श्रपने धर्मशास्त्र में सपूर्ण वेदों का तात्पर्य लिखा है। " खेद की बात है कि हमारे देशवासी हिंदू कहला के श्रपने मानव-धर्मशास्त्र को न जाने श्रोर सारे कार्य उसके विरुद्ध करें।

"मानवधर्मसार की भाषा राजा शिवप्रसाद की स्वीकृत भाषा नहीं। प्रारंभ-काल से ही वे ऐसी चलती ठेठ हिंदी के पच्चपाती थे जिसमे सर्वसाधारण के बीच प्रचलित ऋरबी-फारसी शब्दो का भी स्वच्छंद प्रयोग हो। यद्यपि ऋपने 'गुटका' मे, जो साहित्य की पाठ्य-पुस्तक थी, उन्होंने थोड़ी संस्कृत मिली ठेठ ऋौर सरल भाषा का ही ऋादर्श बनाए रखा, पर संवर्त् १६१७ के पीछे उनका मुकाव उर्दू की ऋोर होने लगा जो बराबर बना क्या रहा, कुछ न कुछ बढ़ता ही गया। इसका कारण चाहे जो समिक्तए। या तो यह किहए कि ऋषिकांश शिच्तित लोगों की प्रवृत्ति देखकर उन्होंने ऐसा किया ऋथवा ऋँगरेज ऋषिकांशि का रुख देखकर। ऋषिकतर लोग शायट पिछले कारण को ही ठीक समक्तेगे। जो हो संवत् १६१७ के उपरांत जो इतिहास, भूगोल ऋादि की पुस्तके राजा साहब ने लिखीं उनकी भाषा बिल्कुल उर्दूपन लिए है। "इतिहास-तिमिर-नाशक" भाग २ की ऋँगरेजी भूमिका मे, जो सन् १८६४ की लिखी है, राजा साहब ने साफ लिखा है कि "मैंने 'बैताल-पचीसी' की भाषा का ऋनुकरण किया है"—

'I may be pardoned for saying a few words here to those who always urge the exclusion of Persian words, even those which have become our household words, from our Hindi books and use in their stead Sanskrit words quite out of place and fashion or those coarse expressions which can be tolerated only among a rustic population  $\times$   $\times$   $\times$   $\times$   $\times$   $\times$  I have adopted, to a certain extent, the language of the Baital Pachisi.

लक्षूलालजी के प्रसंग मे यह कहा जा चुका है कि ''वैताल-पचीसी'' की भाषा विल्कुल उर्दू है। राजा साहब ने अपने इस उर्दूवाले पिछले सिद्धांत का ''भाषा का इतिहास'' नामक जिस लेख मे निरूपण किया है, वही उनकी उस समय की भाषा का एक खास उदाहरण है, अतः उसका कुछ अश यहाँ दिया जाता है—

"हम लोगों को जहाँ तक बन पड़े जुनने में उन शब्दों को लेना चाहिए कि जो आम-फहम और खास-पसंद हों अर्थात् जिनको जियादा आदमी समफ सकते है और जो यहाँ के पढ़े लिखे आलिम फ़ाज़िल, पंडित, विद्वान् की बोल चाल में छोड़े नहीं गए हैं और जहाँ तक बन पड़े हम लोगों को हिगेज़ गैर मुल्क के शब्द काम में न लाने चाहिएँ और न संस्कृत की टकसाल कायम करके नए नए ऊपरी शब्दों के सिक्के जारी करने चाहिएँ; जब तक कि हम लोगों को उसके जारी करने की ज़रूरत न साबित हो जाय अर्थात् यह कि उस अर्थ का कोई शब्द हमारी जबान में नहीं है, या जो है अच्छा नही है, या कविताई की ज़रूरत या इल्मी ज़रूरत या कोई और ख़ास ज़रूरत साबित हो जाय।"

माषा-संबंधो जिस सिद्धात का प्रतिपादन राजा साहव ने किया है उसके अनुकूल उनकी यह भाषा कहाँ तक है, पाठक आप समस सकते हैं। आम-फहम' 'ख़ास पसंद' 'इल्मी ज़रूरत' जनता के बीच प्रचिलत शब्द कदापि नहीं हैं। फारसी के 'आलिम फाजिल' चाहे ऐसे शब्द बोलते हो पर संस्कृत हिंदी के 'पंडित विद्वान्' तो ऐसे शब्दों से कोसो दूर हैं। किसी देश के साहित्य का संबंध उस देश की सस्कृति परंपरा से होता है। अतः साहित्य की भाषा उस संस्कृति का त्याग करके नहीं चल सकती। भाषा मे जो रोचकता या शब्दों मे जो सौंदर्य्य का भाव रहता है वह देश की प्रकृति के अनुसार होता है। इस प्रकृति के निर्माण में जिस प्रकार देश के प्राकृतिक रूप रंग, आचार व्यवहार

श्रादि का योग रहता है उसी प्रकार परंपरा से चले श्राते हुए साहित्य का भी । संस्कृत शब्दों के थोड़े बहुत मेल से भाषा का जो रुचिकर साहित्यिक रूप हजारों वर्ष से चला श्राता था उसके स्थान पर एक विदेशी रूप-रंग की भाषा गले में उतारना देश की प्रकृति के विरुद्ध था । यह प्रकृति-विरुद्ध भाषा खटकी तो बहुत लोगों को होगी, पर श्रम्ली हिंदी का नमूना लेकर उस समय राजा लच्मणसिंह ही श्रागे बढ़ें । उन्होंने सवत् १९१८ में "प्रजाहितेषी" नाम का एक पत्र श्रागरे से निकाला श्रीर १९१९ में "श्रमिज्ञान-शाकुंतल" का श्रनुवाद बहुत ही सरस श्रीर विशुद्ध हिंदी में प्रकाशित किया । इस पुस्तक की बड़ी प्रशसा हुई श्रीर भाषा के संबंध में मानो फिर से श्रॉख खुली । राजा साहब ने उस समय इस प्रकार की माषा जनता के सामने रखी —

"श्रनस्या—(हौले प्रियंवदा से) सखी! में भी इसी सोच विचार में हूँ। श्रव इससे कुछ पूलूँगी। (प्रगट) महात्मा! तुम्हारे मधुर वचनों के विश्वास में श्राकर मेरा जी यह पूछने को चाहता है कि तुम किस राजवंश के भूषण हो श्रोर किस देश की प्रजा को विरह में व्याकुल छोड़ यहाँ पधारे हो? क्या कारन है जिससे तुमने श्रपने कोमल गात को कठिन तपोवन में श्राकर पीड़ित किया है?"

यह भाषा ठेठ ग्रौर सरल होते हुए भी सिहत्य मे चिरकाल से व्यवहृत संस्कृत के कुछ रससिद्ध शब्द लिए हुए है। रघुवंश के गद्यानुवाद के प्राक्तथन मे राजा लहुमग्रासिहजी ने भाषा के संबंध मे ग्रापना मत स्पष्ट शब्दों में प्रकट किया है—

"हमारे मत में हिंदी और उर्दू दो बोली न्यारी न्यारी है। हिंदी इस देश के हिंदू बोलते हैं और उर्दू यहाँ के मुसलमानों और पारसी पढ़े हुए हिंदुओं की बोलचाल है। हिंदी में संस्कृत के पद बहुत आते हैं, उर्दू में अरबी पारसी के। परंतु कुछ अवश्य नहीं है कि अरबी पारसी के शब्दों के विना हिंदी न बोली जाय और न हम उस भाषा को हिंदी कहते हैं जिसमें अरबी, पारसी के शब्द भरे हों।"

ग्रय भारत की देश भाषात्रों के ग्रध्ययन की ग्रोर इंगलैंड के लोगों का भी ध्यान ग्रन्छी तरह जा चुका था। उनमें जो ग्रध्ययनशील ग्रौर विवेकी थे, जो ग्रखंड भारतीय साहित्य परंपरा ग्रौर भाषा-परंपरा से ग्रभिज्ञ हो गए थे, उन पर श्रच्छी तरह प्रकट हो गया था कि उत्तरीय भारत की श्रम्मली स्वाभाविक भाषा का स्वरूप क्या है। ऐसे श्रॅगरेज विद्वानों में फ्रेंडरिक पिन्काट का स्मरण हिंदी-प्रेमियों को सदा बनाए रखना चाहिए। इनका जन्म संवत् १८६३ में इगलैंड में हुश्रा। उन्होंने प्रेम्स के कामों का बहुत श्रच्छा श्रमुभव प्राप्त किया श्रौर श्रंत में लंडन की प्रसिद्ध एलन ऐंड कपनी (W.H. Allen & Co., 13 Waterloo Place, Pall Mall S.W.) के विशाल छापेखाने के मैनेजर हुए। वहीं वे श्रपने जीवन के श्रंतिम दिनों के कुछ पहले तक शातिपूर्वक रहकर भारतीय माहित्य श्रौर भारतीय जनहित के लिये सदा उद्योग करते रहे।

संस्कृत की चर्चा पिन्काट साहब लड़कपन से ही सुनते त्राते थे, इससे उन्होंने बहुत परिश्रम के साथ उसका अध्ययन किया। इसके उपरांत उन्होंने हिंदी और उर्दू का अध्यास किया। इंगलैंड में बैठे ही बैठे उन्होंने इन दोनो भाषाओं पर ऐसा अधिकार प्राप्त कर लिया कि इनमें लेख और पुस्तके लिखने और अपने प्रेस में छपाने लगे। यद्यपि उन्होंने उर्दू का भी अच्छा अध्यास किया था, पर उन्हे इस बात का अच्छी तरह निश्चय हो गया था कि यहाँ की परपरागत प्रकृत भाषा हिंदी है, अतः जीवन भर ये उसी की सेवा और हित-साधना में तत्पर रहे। उनके हिंदी लेखो, कविताओं और पुस्तकों की चर्चा आगे चलकर भारतेंद्र-काल के भीतर की जायगी।

संवत् १९४७ में इन्होने उपर्शुक्त ऐलन कंपनी से संबंध तोड़ा श्रीर गिलबर्ट ऐंड रिविगटन (Gilbert and Rivington, Clerkenwell, London) नामक विख्यान व्यवसाय-कार्याख्य मे पूर्वीय मंत्री (Oriental Adviser and Expert) नियुक्त हुए। उक्त कपनी की श्रोर से एक व्यापारी पत्र "श्राईनः सौदागरी" उर्दू मे निकलता था जिसका सपादन पिन्काट साहब करते थे। उन्होने उसमें कुछ पृष्ठ हिंदी के लिये भी रखे। कहने की श्रावश्यकता नहीं कि हिंदी के लेख वे ही लिखते थे। लेखों के श्रातिरिक्त हिंदुस्तान मे प्रकाशित होनेवाले हिंदी-समाचारपत्रों (जैसे, हिंदोस्तान, श्रार्थ्यदर्पण, भारतिमत्र) से उद्धरण भी उस पत्र के हिंदी विभाग में रहते थे।

भारत का हित वे सच्चे हृदय से-चाहते थे। राजा लच्मण्सिंह, भारतेंदु हरिश्चंद्र, प्रतापनारायण मिश्र, कार्त्तिकप्रसाद खत्री, इत्यादि हिंदी-लेखकों से उनका वरावर हिंदी में पत्र-व्यवहार रहता। उस समय के प्रत्येक हिंदी-लेखक के घर मे पिन्काट साहब के दो चार पत्र मिलेगे। हिंदी के लेखकों ग्रीर ग्रंथकारों का परिचय इँगलैंडवालों को वहाँ के पत्रों में लेख लिखकर वे वरावर दिया करते थे। संवत् १६५७ (नवंबर सन् १८६५) में वे रीग्रा घास (जिसके रेशों से ग्रन्छे कपड़े बनते थे) की खेती का प्रचार करने हिंदुस्तान में ग्राए, पर साल भर से कुछ ऊपर ही यहाँ रह पाए थे कि लखनऊ में उनका देहांत (७ फरवरी १८६६ को) हो गया। उनका शरीर भारत की मिट्टी में ही मिला।

सवत् १६१६ मे जब राजा लद्दमणिंह ने 'शकुतला-नाटक' लिखा तब उसकी भाषा देख वे बहुत ही प्रसन्न हुए और उसका एक बहुत सुंदर परिचय उन्होंने लिखा। बात यह थी कि यहाँ के निवासियों पर विदेशी प्रकृति और रूप-रंग की भाषा का लादा जाना वे बहुत अनुचित समसते थे। अपना यह विचार उन्होंने अपने उस अगरेजी लेख में स्पष्ट रूप से व्यक्त किया है जो उन्होंने बा० अयोध्याप्रसाद खत्री के "खड़ी बोली का पद्य" की भूमिका के रूप में लिखा था। देखिए, उसमें वे क्या कहते हैं—

"फारसी-मिश्रित हिंदी ( श्रर्थात् उर्दू या हिंदुस्तानी ) के श्रदालती भाषा न्वनाए जाने के कारण उसकी बड़ी उन्नति हुई। इससे साहित्य की एक नई भाषा ही खड़ी हो गई। पश्चिमोत्तर प्रदेश के निवासी, जिनकी यह भाषा कही जाती है, इसे एक विदेशी भाषा की तरह स्कूलों में सीखने के लिये विवश किए जाते हैं।"

पहलें कहा जा जुका है कि राजा शिवप्रसाद ने उर्दू की ग्रोर मुकाव हो जाने पर भी साहित्य की पाठ्यपुस्तक ''गुटका'' में भाषा का ग्रादर्श हिंदी ही -रखा। उक्त गुटका में उन्होंने 'राजा भोज का सपना', 'रानी केतकी की कहानी' के साथ ही साथ राजा लद्ध्मणसिंह के ''शकुंतला नाटक'' का भी बहुत सा ग्रंश -रखा। पहला गुटका शायद संवत् १९२४ में प्रकाशित हुग्रा था।

संवत् १९१९ ग्रीर १९२४ के बीच कई संवादपत्र हिंदी में निकले । "प्रजा-हितैपी" का उल्लेख हो चुका है । संवत् १६२० में 'लोकमित्र' नाम का एक पत्र ईसाई धर्म-प्रचार के लिये आगरे (सिकंदरे) से निकलता था जिसकी भाषा शुद्ध हिंदी होती थी। लखनऊ से जो "आवध अखबार" (उर्दू ) निकलने लगा था उसके कुछ भाग में हिंदी के लेख भी रहते थे।

जिस प्रकार इघर संयुक्त प्रांत में राजा शिवप्रसाद शिच्चा-विभाग मे रहकर हिंदी की किसी न किसी रूप में रचा कर रहे थे उसी प्रकार पंजाब में बाबू नवीनचद्र राय महाशय कर रहे थे। संवत् १६२० स्त्रोर १६३७ के बीच नवीन वाबू ने मिन्न भिन्न विषयों की बहुत सी हिंदी पुस्तके तैयार की स्त्रीर दूसरों से तैयार कराईं। ये पुस्तके बहुत दिनों तक वहाँ कोर्ष में रही। पंजाब में स्त्री-शिच्चा का प्रचार करनेवालों में ये मुख्य थे। शिच्चा-प्रचार के साथ साथ समाजस्वार स्त्रादि के उद्योग में भी ये चरावर रहा करते थे। ईसाइयों के प्रभाव को रोकने के लिये किस प्रकार बंगाल में ब्रह्म-समाज की स्थापना हुई थी स्त्रीर राजा राममोहन राय ने हिंदी के द्वारा भी उसके प्रचार की व्यवस्था की थो, इसका उल्लेख पहले हो चुका है । नवीनचद्र ने ब्रह्म-समाज के सिद्धांतों के प्रचार के उद्देश्य से समय समय पर कई पित्रकाएँ भी निकालीं। संवत् १६२४ (मार्च सन् १८६७) में उनकी 'ज्ञानप्रदायिनी पित्रका' निकली जिसमें शिच्चा-संबंधी तथा साधारण ज्ञान-विज्ञानपूर्ण लेख भी रहा करते थे। यहाँ पर यह कह देना स्त्रावश्यक है कि शिच्चा विभाग द्वारा जिस हिंदी गद्य के प्रचार में ये सहायक हुए वह शुद्ध हिंदी गद्य था। हिंदी को उर्दू के कमोले में पड़ने से ये सदा बचाते रहे।

हिंदी की रत्ना के लिये उदू के पत्त्पातियों से इन्हें उसी प्रकार लड़ना पड़ता था जिस प्रकार यहाँ राजा शिवप्रसाद को । विद्या की उन्नति के लिये लाहौर में 'ग्रंजुमन लाहौर' नाम की एक सभा स्थापित थी । संवत् १६२३ के उसके एक ग्राधिवेशन में किसी सैयद हादी हुसैन खाँ ने एक व्याख्यान देकर उदू को ही देश में प्रचलित होने के योग्य कहा । उस सभा की दूसरी बैठक में नवीन बाबू ने खाँ साहब के व्याख्यान का पूरा खड़न करते हुए कहा—

"उर्दू के प्रचितत होने से देशवासियों को कोई लाभ न होगा क्योंकि वह भाषा खास मुसलमानों की है। उसमें मुसलमानों ने व्यर्थ बहुत से श्ररबी-

१-देखो पृ० ४२६-२७।

फारसी के शब्द भर दिए हैं। पद्य था छन्दोबद्ध रचना के भी उर्दू उपयुक्त नहीं। हिंदुओं का यह कर्तव्य है कि वे अपनी परंपरागत भाषा की उन्नति करते चलें। उर्दू में आशिकी कविता के अतिरिक्त किसी गंभीर विषय को व्यक्त करने की शक्ति ही नहीं है।"

नवीन बाबू के इस व्याख्यान की खबर पाकर इसलामी तहजीब के पुराने हामी, हिंदी के पक्के दुश्मन गार्सा द तासी फ्रांस में बैठे बैठे बहुत क्सलाए और अपने एक प्रवचन में उन्होंने बड़े जोश के साथ हिंदी का विरोध और उर्दू का पत्त-मंद्रन किया तथा नवीन बाबू को कहर हिंदू कहा। अब यह फरासीसी हिंदी से इतना चिढ़ने लगा था कि उसके मूल पर ही उसने कुठार चलाना चाहा और बीम्स साहब (M. Beames) का हवाला देते हुए कहा कि हिंदी तो एक त्रानी भार्षा थी जो संस्कृत से बहुत पहले प्रचलित थी; आयों ने आकर उसका नाश किया, और जो बचे-खुचे शब्द रह गए उनकी ब्युत्पित भी संस्कृत से सिद्ध करने का रास्ता निकाला। इसी प्रकार जब जहाँ कहीं हिंदी का नाम लिया जाता तब तासी बड़े खुरे ढंग से विरोध में कुछ न कुछ इसी तरह की बाते कहता।

सर सैयद ग्रहमद का ग्रॅगरेज ग्रिधकारियों पर कितना प्रभाव था, यह पहले कहा जा चुका है। संवत् १६२५ में इस प्रांत के शिन्ता-विभाग के ग्रध्यच हैवेल (M.S. Havell) साहब ने ग्रपनी यह राय जाहिर की—

"यह श्रधिक श्रन्छा होता यदि हिंदू बच्चों को उर्दू सिखाई जाती न कि एक ऐसी 'बोली' में विचार प्रकट करने का श्रभ्यास कराया जाता जिसे श्रंत में एक दिन उद्दे के सामने सिर भुकाना पड़ेगा।"

इस राय को गार्सा द तामी ने बड़ी खुशी के साथ ग्रापने प्रवचन मे शामिल किया। इसी प्रकार इलाहाबाद इस्टिट्यूट (Allahabad Institute) के एक ग्राधिवेशन में (संवत् १६२५) जब यह विवाद हुग्रा था कि 'देसी जवान' हिंदी को माने या उद्दे को, तब हिंदी के पल में कई वक्ता उठकर बोले थे। उन्होंने कहा था कि ग्रदांलतों में उद्दे जारी होने का यह फल हुग्रा है कि ग्राधिकांश जनता—विशेपतः गाँवो की—जो उद्दे से सर्वथा ग्रापरिचित है, बहुत कह उठाती है, इससे हिंदी का जारी होना बहुत ग्रावश्यक है। बोलनेवालों में

से किसी किसी ने कहा कि केवल अच्चर नागरी के रहे और कुछ लोगों ने कहा कि भाषा भी बदलकर सीधी सादी की जाय। इस पर भी गार्सी द तासी ने हिंदी के पच में बोलनेवालों का उपहास किया था।

उसी काल में इडियन डेली न्यूज (Indian Daily News) के एक लेख में हिंदी प्रचलित किये जाने का आवश्यकता दिखाई, गई थी। उसका भी जवाब देने ताझी साहब खड़े हुए 'थे। 'अवध अखबार' में जब एक बार हिंदी के पत्त में लेख छपा था तब भी उन्होंने उसके सपादक की राय का जिक्र करते हुए हिंदी को एक 'मद्दी बोली' कहा था जिसके अत्तर भी देखने में सुडौल नहीं लगते।

शिक्ता के त्रादोलन के साथ ही साथ ईसाई मत का प्रचार रोकने के लिये मत-मतातर सबंधी श्रादोलन देश के पिन्छमी भागो में भी चल पड़े। पैगंबरी एकेश्वरवाद की स्रोर नवशिच्चित लोगों को खिचते देख स्वामी\_दयानद सरस्वती वैदिक एकेश्वरवाद लेकर खड़े हुए ख्रौर संवत् १६२० से उन्होने श्रानेक नगरो मे घूम घूमकर व्याख्यान देना श्रारंभ किया। कहने की त्र्यावश्यकता नहीं कि ये व्याख्यान देश मे बहुत दूर तक प्रचलित साधु हिंदी भाषा मे ही होते थे। स्वामीजी ने ऋपना "सत्यार्थ प्रकाश" तो हिंदी या श्रार्थ्य-भाषा में प्रकाशित ही किया, वेदों के भाष्य भी संस्कृत श्रौर हिंदी दोनों में किए । स्वामीजी के अनुयायी हिंदी को "आर्य्यमाषा" कहते थे । स्वामीजी ने संवत् १६३२ मे त्रार्थ्यसमाज की स्थापना की त्रौर सब त्रार्थ्यसमाजियों के लिये हिंदी या ग्रार्थ्यभाषा का पढ़ना त्रावश्यक ठहराया । युक्त प्रात के पश्चिमी जिलों श्रौर पजान में श्रार्थ्य समाज के प्रभाव से हिंदी-गद्य का प्रचार बड़ी तेजी से हुन्रा। पंजाबी बोली में लिखित साहित्य न होने से न्त्रीर मुसलमानो के बहुत ग्राधिक संपर्क से पजानवालो की लिखने-पढ्ने की भाषा उर्दू हो रही थी। स्राज जो पंजाय में हिंदी की पूरी चर्चा सुनाई देती है, इन्हीं की बदौलत है।

संवत् १६१० के लगभग ही विलत्त्त्ग्ण प्रतिभाशाली विद्वान् पिंडत अद्धाराम फुल्लौरी के व्याख्यानों श्रौर कथाश्रों की धूम पंजान में श्रारंभ हुई।

जलंघर के पादरी गोकुलनाथ के व्याख्यानो के प्रभाव से कपूरथला-नरेश महाराज रणघीर सिंह ईसाई मत की ग्रोर मुक रहे थे। पंडित श्रद्धारामजी तुरंत संवत् १६२० मे कपूरथले पहुँचे श्रीर उन्होंने महाराज के सब संशयों का समाधान करके प्राचीन वर्णाश्रमधर्म का ऐसा सुंदर निरूपण किया कि सव लोग मुग्ध हो गए। पनाव के सब छोटे-वड़े स्थानों मे घूमकर पंडित श्रद्धारामजी उपदेश ग्रौर वक्तृताऍ देते तथा रामायण, महाभारत ग्रादि की कथाऍ सुनाते। उनकी कथाएँ सुनने के लिये बहुत दूर दूर से लोग ग्राते ग्रौर सहस्रो ग्रादिमयो की मीड़ लगती थी। उनकी वाणी मे ऋद्भुत श्राकर्षण था श्रीर उनकी भाषा बहुत जोरदार होती थी। स्थान स्थान पर उन्होंने धर्मसभाऍ स्थापित कीं श्रीर उपदेशक तैयार किए। उन्होंने पंजाबी श्रीर उर्दू मे भी कुछ पुस्तके लिखी है, पर अपनी मुख्य पुस्तके हिदी में ही लिखी है। अपना सिद्धांत-ग्रंथ "सत्यामृत-प्रवाह" उन्होंने बड़ी प्रौद-भाषा में लिखा है। वे बड़े ही स्वतंत्र विचार के मनुष्य थे त्रौर वेद-शास्त्र के यथार्थ त्रिभिपाय को किसी उद्देश्य से छिपाना अनुचित समभते थे। इसी से स्वामी दयानंद की बहुत सी बातो का विरोध वे बराचर करते रहे। यद्यपि वे बहुत सी ऐसी बाते कह श्रौर लिख जाते थे जो कट्टर श्रंधविश्वासियों को खटक जाती थी श्रौर कुछ लोग उन्हे नास्तिक तक कह देते थे पर जब तक वे जीवित रहे, सारे पंजाब के हिंदू उन्हें धर्म का स्तम समभते रहे।

पंडित श्रद्धारामजी कुछ पद्यरचना भी करते थे। हिंदी गद्य मे तो उन्होंने बहुत कुछ लिखा और वे हिंदी भाषा के प्रचार मे बराबर लगे रहे। सवत् १६२४ मे उन्होंने ''श्रात्म-चिकित्सा'' नाम की एक श्रध्यात्म संबंधी पुस्तक लिखी जिसे संवत् १६२८ में हिंदी में श्रनुवाद करके छपाया। इसके पीछे 'तत्त्वदीपक', 'धर्मरचा', 'उपदेश-संग्रह' (ज्याख्यानो का संग्रह), 'शतोपदेश' (दोहे) इत्यादि धर्म संबंधी पुस्तको के श्रातिरिक्त उन्होंने श्रपना एक बड़ा जीवनचरित (१४०० पृष्ठ के लगभग) लिखा था जो कहीं खो गया। ''भाग्यवती" नाम का एक सामाजिक उपन्यास भी संवत् १६३४ में उन्होंने लिखा, जिसकी बड़ी प्रशंसा हुई।

ग्रपने समय के वे एक सचे हिदी-हितैषी श्रौर सिद्धहस्त लेखक थे। संवत्

१९३८ में उनकी मृत्यु हुई। जिस दिन उनका देहांत हुग्रा उस दिन उनके मुंह से सहसा निकला कि "भारत मे भाषा के लेखक दो है—एक काशी मे, दूसरा पंजाब में। परंतु ग्राज एक ही रह जायगा।" कहने की ग्रावश्यकता नहीं कि काशी के लेखक से ग्रामिपाय हरिश्रंद्र से था।

राजा शिवप्रसाद "त्राम फहम" श्रीर "लास पसंद" भाषा का उपदेश ही देते रहे, उधर हिंदी ग्रपना रूप ग्राप स्थिर कर चली। इस बात मे धार्मिक ग्रौर सामाजिक ग्रादोलनो ने भी बहुत कुछ सहायता पहुँचाई । हिदी गद्य की माषा किस दिशा की त्रोर स्वभावतः जाना चाहती है, इसकी स्चना तो काल श्रच्छी तरह दे रहा था। सारी भारतीय भाषाश्रो का चरित्र चिरकाल से संस्कृत की परिचित ग्रौर भावपूर्ण पदावली का ग्राअय लेता चला ग्रा रहा था। त्र्यतः गद्य के नवीन विकास मे उस पदावली का त्याग त्रौर किसी विदेशी पदावली का सहसा ग्रहण कैसे हो सकता था ? जब कि बॅगला, मराठी त्रादि ग्रन्य देशी भाषात्रों का गद्य परंपरागत संस्कृत पदावली का त्राश्रय लेता हुग्रा चल पड़ा था तत्र हिंदी गद्य उर्दू के कमेले मे पड़कर कत्र तक रका रहता ? सामान्य सर्वध-सूत्र को त्यागकर दूसरी देश-भाषात्रों से अपना नाता हिंदी कैसे तोड़ सकती थी ? उनकी सगी वहन होकर एक ग्रजनवी के रूप मे उनके साथ वह कैसे चल सकती थी ? जन्न कि यूनानी ज्रौर लैटिन के शब्द योरप की भिन्न भिन्न मूलों से निकली हुई देश-भाषात्रों के बीच एक प्रकार का साहित्यिक संबंध बनाए हुए हैं तब एक ही मूल से निकली हुई त्र्रार्थ-भाषात्रो के बीच उस मूल-भाषा के साहित्यिक शब्दो की परपरा यदि संबंध-सूत्र के रूप मे चली त्रा रही है तो इसमें त्राश्चर्य की क्या बात है ?

कुछ श्रॅगरेज विद्वान् संस्कृतगिर्भत हिंदी की हॅसी उड़ाने के लिये किसी श्रॅगरेजी वाक्य मे उसी मात्रा में लैटिन के शब्द भरकर पेश करते हैं। उन्हें समक्तना चाहिए कि श्रॅगरेजी का लैटिन के साथ मूल संबंध नहीं है; पर हिंदी, बॅगला, मराठी, गुजराती श्रादि भाषाएँ संस्कृत के ही कुटुंब की हैं—उसी के प्राकृतिक रूपों से निकली हैं। इन श्रार्य भाषाश्रो का संस्कृत के साथ बहुत धनिष्ट संबंध है। इन भाषाश्रों के साहित्य की परंपरा को भी संस्कृत-साहित्य की परंपरा

का विस्तार कह सकते हैं। देशभाषा के साहित्य को उत्तराधिकार मे बिस प्रकार संस्कृत-साहित्य के कुछ संचित शब्द मिले हैं उसी प्रकार विचार श्रौर भावनाएँ भी मिली है। विचार श्रौर वाणी की धारा से हिंदी श्रपने को विच्छिन्न कैसे कर सकती थी ?

राजा लच्मणिसह के समय में ही हिंदी गद्य की भाषा ग्रापने भावी रूप का ग्रामास दे चुकी थी। ग्राव ग्रावश्यकता ऐसे शक्तिसंपन्न लेखकों की थी जो ग्रापनी प्रतिभा ग्राप्त उद्भावना के वल से असे सुन्यवस्थित ग्राप्त परिमार्जित करते ग्राप्त उसमे ऐसे साहित्य का विधान करते जो शिच्चित जनता की रुचि के ग्रानुकूल होता। ठीक इसी परिस्थित में भारतेंद्द का उदय हुग्रा।

# आधुनिक गद्य-साहित्य-परंपरा

# का अवर्रान

प्रथम उत्थान

(संवत् १९२५-१९५०)

## सामान्य परिचय

भारतेद्व हरिश्चंद्र का प्रभाव भाषा और साहित्य दोनों पर वहा गहरा पड़ा। उन्होंने जिस प्रकार गद्य की भाषा को परिमार्जित करके उसे बहुत ही चलता, मधुर और स्वच्छ रूप दिया, उसी प्रकार हिंदी-साहित्य को भी नए मार्ग पर लाकर खड़ा कर दिया। उनके भाषा-संस्कार की महत्ता को सब लोगों ने मुक्त कंठ से स्वीकार किया और वे वर्तमान हिंदी गद्य के प्रवर्त्तक माने गए। मुशी सदामुख की भाषा साधु होते हुए भी पिडताऊपन लिए थी, लल्द्रलाल में ब्रजभाषापन और सदल मिश्र में पूर्जीपन था। राजा शिवप्रसाद का उर्दूपन शब्दों तक ही परिमित न था, वाक्यविन्यास तक में घुसा था। राजा लच्नमणसिंह की भाषा विशुद्ध और मधुर तो अवश्य थी. पर आगरे की बोल-चाल का पुट उसमें कम न था। भाषा का निखरा हुआ शिष्ट-सामान्य रूप भारतेंद्र की कला के साथ ही प्रकट हुआ। भारतेंद्र हरिश्चंद्र ने पद्य की ब्रज-भाषा का भी बहुत कुछ संस्कार किया। पुराने पड़े हुए शब्दों को हटाकर काव्य माषा में भी वे बहुत कुछ चलतापन और सफाई लाए।

इससे भी बड़ा काम उन्होंने यह किया कि साहित्य को नवीन मार्ग दिखाया श्रौर उसे वे शिच्चित जनता के साहचर्य्य मे लाए। नई शिचा के प्रभाव से लोगों की विचारधारा वदल चली थी। उनके मन में देश-हित, समाज-हित ग्रादि की नई उमंगे उत्पन्न हो रही थीं। काल की गित के साथ उनके मान ग्रीर विचार तो बहुत ग्रागे बढ़ गए थे, पर साहित्य पीछे ही पड़ा था। भिक्त, श्रंगार ग्रादि की पुराने ढंग की किवताएँ ही होती चली ग्रा रही थीं। बीच-बीच में कुछ शिच्तासंबधी पुस्तके ग्रवश्य निकल जाती थीं पर देशकाल के ग्रात्कृल साहित्य-निर्माण का कोई विस्तृत प्रयत्न तब तक नहीं हुग्रा था। बंग देश में नए ढंग के नाटकों ग्रीर उपन्यासों का स्त्रपात हो चुका था जिनमें देश ग्रीर समाज की नई रुचि ग्रीर भावना का प्रतिविव ग्राने लगा था। पर हिंदी-साहित्य ग्रपने पुराने रास्ते पर ही पड़ा था। भारतेंद्व ने उस साहित्य को दूसरी ग्रीर मोड़कर हमारे जीवन के साथ फिर से लगा दिया। इस प्रकार हमारे जीवन ग्रीर साहित्य को नए नए विषयों की ग्रीर प्रवृत्त करनेवाले हिर्सचंद्र ही हुए।

उर्दू के कारण श्रव तक हिदी-गद्य की भाषा का स्वरूप ही कंकट में पड़ा या। राजा शिवप्रसाद श्रीर राजा लच्मणसिंह ने जो कुछ गद्य लिखा था वह एक प्रकार से प्रस्ताव के रूप में था। जब भारतेंद्र श्रपनी में जी हुई परिष्कृत भाषा सामने लाए तब हिंदी बोलनेवाली जनता को गद्य के लिये खड़ी बोली की प्रकृत साहित्यिक रूप मिल गया श्रीर भाषा के स्वरूप का प्रश्न न रह गया। प्रस्ताव-काल समाप्त हुं श्रा श्रीर भाषा का स्वरूप स्थिर हु श्रा।

भापा का स्वरूप स्थिर हो जाने पर साहित्य की रचना कुछ परिमाण में हो लेती है तभी शैलियों का भेद, लेखकों की व्यक्तिगत विशेषताएँ ग्रादि लिखते होती है। भारतेंदु के प्रभाव से उनके ग्रल्प जीवन-काल के बीच ही लेखकों का एक खासा मंडल तैयार हो गया जिसके भीतर पं० प्रतापनारायण मिश्र, उपाध्याय गदरीनारायण चौधरी, ठाकुर जगमोहनसिंह, पं० वालकृष्ण भट्ट मुख्य रूप से गिने जा सकते है। इन लेखकों की शैलियों में व्यक्तिगत विभिन्नता स्पष्ट लिखते हुई। भारतेंदु में ही हम दो प्रकार की शैलियों का व्यवहार पाते हैं। उनकी भावावेश की शैली दूसरी है ग्रीर तथ्य-निरूपण की

दूसरी । भावावेश के कथनों में वाक्य प्रायः बहुत छोटे छोटे होते हैं और पदावली सरल बोलचाल की होती है जिसमें बहुत प्रचलित अरबी-फारसी के शब्द भी कभी, पर बहुत कम, आ जाते हैं । जहाँ किसी ऐसे प्रकृतिस्थ भाव की व्यंजना होती है जो चिंतन का अवकाश भी बीच बीच में छोड़ता है, वहाँ की भाषा कुछ अधिक साधु और गंभीर होती है; वाक्य भी कुछ लंबे होते है, पर उनका अन्वय जिंदल नहीं होता। तथ्य-निरूपण या सिद्धांत-कथन के भीतर सस्कृत शब्दों का कुछ अधिक मेल दिखाई पड़ता है। एक बात विशेष रूप से ध्यान देने की है। वस्तु-वर्णन में विषयानुकूल मधुर या कठोर वर्णवाले संस्कृत शब्दों की योजना की, जो प्रायः समस्त और सानुपास होती है, चाल सी चली आई है। भारतेंद्र में यह प्रवृत्ति हम सामान्यतः नहीं पातें।

पं॰ प्रतापनारायण मिश्र की प्रकृति विनोदशील थी ग्रतः उनकी भाषा वहुत ही स्वच्छंद गित से, बोलचाल की चपलता ग्रौर भावभंगी लिए चलती है। हास्य-विनोद की उमंग में वह कभी कभी मर्थ्यादा का ग्रांतिक्रमण करती, पूर्वी कहावतो ग्रौर महावरों की बौछार छोड़ती भी चलती है। उपाध्याय बदरीनारायण चौधरी 'प्रेमधन' के लेखों से गद्य-काव्य के पुराने ढंग की कलक, रंगीन इबारत की चमक-दमक बहुत कुछ मिलती है। बहुत से वाक्य-खंडों की लिड़ियों से गुथे हुए उनके वाक्य ग्रत्यंत लंबे होते थे—इतने लंबे कि उनका ग्रन्वय कठिन होता था। पद-विन्यास में, तथा कहीं कहीं वाक्यों के बीच विरामस्थलों पर भी, श्रनुपास देख इंशा ग्रौर लल्लूलाल का स्मरण होता है। इस दृष्टि से देखे तो 'प्रेमधन' में पुरानी पर परा का निर्वाह ग्रिधक दिखाई पड़ता है।

पं० बालकृष्ण भट्ट की भाषा ग्राधिकतर वैसी होती थी जैसी खरी खरी सुनाने में काम में लाई जाती है। जिन लेखों में उनकी चिड़चिड़ाहट मलकती है वे विशेष मनोरंजक है। नूतन ग्रोर पुरातन का वह संघर्ष-काल था इससे भट्ट जी को चिढ़ने की पर्यात समग्री भिल जाया करती थी। समय के प्रतिकृत बद्धमूल विचारों को उखाड़ने ग्रीर परिस्थित के श्रनुकृत नए विचारों को जमाने में उनकी लेखनी सदा तत्पर रहती थी। भाषा उनकी चरपरी, तीखी और चमत्कारपूर्ण होती थी।

ठाकुर जगमोहनसिंह की शैली शब्द-शोधन ग्रौर ग्रनुपाछ की प्रवृत्ति के कारण चौधरी बदरीनारायण की शैली से मिलती जुलती है पर उसमे लंबे लंबे वाक्यों की जटिलता नहीं पाई जाती। इसके ग्रातिरिक्त उनकी भाषा में जीवन की मधुर भारतीय रंग-स्थिलयों को मार्मिक ढंग से हृद्य मे जमानेवाले प्यारे शब्दों का चयन ग्रापनी ग्रस्म विशेषता रखता है।

हरिश्चद्र-काल के सब लेखकों में ग्रापनी भाषा की प्रकृति की पूरी परख थी। संस्कृत के ऐसे शब्दों ग्रीर रूपों का व्यवहार वे करते थे जो शिष्ट समाज के बीच प्रचलित चले ग्राते हैं। जिन शब्दों या उनके जिन रूपों से केवल संस्कृताभ्यासी ही परिचित होते हैं ग्रीर जो भाषा के प्रवाह के साथ ठीक चलते नहीं, उनका प्रयोग वे बहुत ग्रीचट में पड़कर ही करते थे। उनकी लिखावट में न 'उड्डीयमान' ग्रीर 'ग्रवसाद' ऐसे शब्द मिलते हैं, न 'ग्रीदार्थ्य', 'सोकर्य' ग्रीर 'मीर्ब्य' ऐसे रूप।

भारतेंदु के समय में ही देश के कोने कोने में हिंदी-लेखक तैयार हुए जो उनके निधन के उपरांत भी बराबर साहित्य-सेवा में लगे रहे। ग्रापने ग्रापने विषय-त्तेत्र के ग्रानुकृल रूप हिंदी को देने में सबका हाथ रहा। धर्म-संबंधी विपयों पर लिखनेवालों (जैसे, पं॰ ग्रांबिकादत्त व्यास) ने शास्त्रीय विपयों को व्यक्त करने में, संवादपत्रों ने राजनीतिक वातों को सफाई के साथ सामने रखने में हिंदी को लगाया। साराश यह कि उस काल में हिंदी का ग्रांद्र साहित्योपयोगी रूप ही नहीं, व्यवहारोपयोगी रूप भी निखरा।

यहाँ तक तो भाषा ग्रौर शैली की बात हुई। ग्रव लेखकों का दृष्टि-चेन ग्रौर उनका मानसिक ग्रवस्थान लीजिए। दृरिश्चंद्र तथा उनके समसामयिक लेखकों में जो एक सामान्य गुण लिज्ञत होता है वह है सनीवता या जिदः-दिली। सब में हास्य या विनोद की मात्रा थोड़ी बहुत पाई जाती है। राजा शिवप्रसाद ग्रौर राजा लच्मणसिंह भाषा पर ग्राधिकार रखनेवाले पर संस्तृष्टों से द्वे हुए स्थिर प्रकृति के लेखक थे। उनमें वह चपलता, स्वच्छंदता ग्रौर उमंग

नहीं पाई जाती जो हरिश्चंद्रमंडल के लेखकों में दिखाई पड़ती है। शिच्चित समाज में संचरित भावों को भारतेंद्र के सहयोगियों ने बड़े अनुरंजनकारी रूप में प्रहण किया।

सबसे बड़ी बात स्मरण रखने की यह है कि उन पुराने लेखको के हृदय का मामिक सबंघ भारतीय जीवन के विविध रूपों के साथ पूरा पूरा बना था। भिन्न भिन्न ऋतुओं में पड़नेवाले त्योहार उनके मन में उमंग उठाते थे, परंपरा से चले आते हुए आमोद प्रमोद के मेले उनमें कुत्रल जगाते और प्रफुल्लता लाते थे। आजकल के समान उनका जीवन देश के सामान्य जीवन से विच्छिन्न नथा। विदेशी श्रंबड़ों ने उनकी ऑलों में इतनी धूल नहीं क्लोंकी थी कि अपने देश का रूप-रंग उन्हें सुक्ताई ही न पडता। काल की गति वे देखते थे, सुधार के मार्ग भी उन्हें सूझते थे, पर पश्चिम की एक एक बात के अभिनय को ही वे उन्नति का पर्याय नहीं समक्तते थे। प्राचीन और ननीन के संधि स्थल पर खड़े होकर वे दोनों का जोड इस प्रकार मिलाना चाहते थे कि नवीन प्राचीन का प्रवर्धित रूप प्रतीत हो, न कि ऊपर से लपेटी हुई वस्तु।

विलत्त्त् वात यह है कि आधुनिक गद्य-परंप्य का प्रवर्तन नाटको से हुआ । भारतेद्व के पहले 'नाटक' के नाम से जो दो चार ग्रंथ व्रजभाषा में लिखे गए थे उनमे महाराज विश्वनाथितिंद्व के 'त्रानदरघुनंदन नाटक' को छोड़ और किसी मे नाटकत्व न था । हरिश्चंद्र ने सबसे पहले 'विद्यासुदर नाटक' का बॅगला से सुंदर हिंदी मे अनुवाद करके संवत् १६२५ मे प्रकाशित किया। उसके पहले वे 'प्रवास नाटक' लिख रहे थे, पर वह पूरा न हुआ। उन्होंने आगे चल कर भी अधिकतर नाटक ही लिखे। पं अतापनारायण और बदरीनारायण चौधरी ने भी उन्हों का अनुसरण किया।

खेद के साथ कहना पड़ता है कि भारतेहु, के समय में धूम से चली हुई नाटको की यह परपरा श्रागे चलकर बहुत शिथिल पड़ गई। बा॰ रामकृष्ण वर्मा वंगभाषा के नाटको का—जैसे वीर नारी, पद्मावती, कृष्णकुमारी—श्रनुवाद करके नाटकों का सिलिसला कुछ चलाते रहे। इस उदासीनतां का कारण उपन्यासो की श्रोर दिन दिन बढ़ती हुई रुचि के श्रतिरिक्त श्रमिनयशालाश्रों

का श्रमाव भी कहा जा सकता है। श्रिमिनय द्वारा नाटकों की श्रोर रुचि बढ़ती है श्रीर उनका श्रण्छा प्रचार होता है। नाटक हुश्य काव्य हैं। उनका बहुत कुछ श्राकर्षण श्रिमिनय पर श्रवलम्बित रहता है। उस समय नाटक खेलनेवाली व्यवसायी पारसी कंपनियाँ थीं वे उद्धे छोड़ हिंदी नाटक खेलने को तैयार न थीं। ऐसी दशा में नाटकों की श्रोर हिंदी-प्रेमियो का उत्साह कैसे रह सकता था ?

मारतेंदुनी, प्रतापनारायण मिश्र, बदरीनारायण चौधरी उद्योग करके अभिनय का प्रबंध किया करते थे श्रीर कभी कभी स्वयं भी पार्ट लेते थे। पंठ शितलाप्रधाद त्रिपाठी कृत 'नानको मंगल नाटक' का जो धूमधाम से श्रिमनय हुश्रा था उसमें भारतेंदुनी ने पार्ट लिया था। यह श्रिमनय देखने काशीनरेश महाराज ईश्वरी प्रसाद नारायणसिंह भी पधारे थे श्रीर इसका विवरण मई रम्द्र के इंडियन मेल (Indian Mail) मे प्रकाशित हुश्रा था। प्रतापनारायण मिश्र का श्रपने पिता से श्रीभनय के लिये मूँछ मुँडाने की श्राज्ञा माँगना प्रसिद्ध ही है।

'काश्मीरकुसुम' (राजतरंगिणी का कुछ श्रंश) श्रौर 'वादशाहदर्पण' लिखकर इतिहास की पुस्तको की श्रोर श्रौर जयदेव का जीवनवृत्त लिखकर जीवनचित्त की पुस्तकों की श्रोर भी हरिश्चंद्र ध्यान ले गए पर उस समय इन विषयों की श्रोर लेखकों की प्रवृत्ति न दिलाई पड़ी।

पुस्तक-रचना के अतिरिक्त पत्रिकाओं मे प्रकाशित अनेक प्रकार के फुटकल लेख और निबंध अनेक विषयों पर मिलते हैं, जैसे, राजनीति, समाजदशा, देश-दशा, ऋतुछ्ठा, पर्व त्योहार, जीवनचरित, ऐतिहासिक प्रसंग, जगत् और जीवन से संबंध रखनेवाले सामान्य विषय (जैसे, आत्म-निर्भरता, मनोयोग, कल्पना)। लेखों और निबंधों की अनेकरूपता को देखते उनका वर्गीकरण किया जा सकता है। समाजदशा और देशदशा-संबंधी लेख कुछ विचारत्मक पर अधिकांश मे भावात्मक मिलेगे। जीवनचरितों और ऐतिहासिक प्रसंगों मे इतिह्न के साथ भाव-न्यंजना भी गुंफित पाई जायगी। ऋतु-छटा और पर्व-त्योहारों पर अलंकृत भाषा में वर्णनात्मक प्रबंध सामने आते हैं। जगत् और जीवन से संबंध रखनेवाले सामान्य विषयों के निरूपण में विरल विचार-खंड कुछ उक्त-वैचित्र्य के साथ

विखरे मिलेंगे। पर शैली की व्यक्तिगत विशेषताऍ थोड़ी बहुत सब लेखकीं में पाई नायंगी।

जैसा कि कहा जा चुका है हास्य विनोद की प्रवृत्ति इस काल के प्रायः सब लेखकों में थी। प्राचीन ग्रौर नवीन के संघर्ष के कारण उन्हें हास्य के न्नालं-वन दोनों पत्तों में मिलते थे। जिस प्रकार बात बात में बाप दादों की दुहाई देनेवाले, धर्म के न्नाडबर की न्नाड़ में दुराचार छिपानेवाले पुराने खूसट उनके विनोद के लच्य थे, उसी प्रकार पिन्छमी चाल-दाल की न्नोर मुंह के बल गिरने-वाले फैशन के गुलाम भी।

नाटकों श्रीर निवंधों की श्रोर विशेष भुकाव रहने पर भी वंगभाषा की देखा-देखी नए ढंग के उपन्यासो की स्रोर भी ध्यान जा चुका था। स्रॅगरेजी ढंग का मौलिक उपन्यास पहले पहल हिंदी में लाला श्रीनिवासदास का 'परीचा-गुरु' ही निकला था। उसके पीछे बा० राधाकुष्णदास ने 'निस्महाय हिंदू' ऋौर पं० बालकृष्ण भट्ट ने 'नूतन ब्रह्मचारी' तथा 'सौ अजान श्रौर एक सुजान' नामक छोटे छोटे उपन्यास लिखे। उस समय तक वंगमाषा मे बहुत से ग्रन्छे उप-न्यास निकल चुके थे। त्रातः साहित्य के इस विभाग की शून्यता शीघ हटाने के लिये उनके अनुवाद आवश्यक प्रतीत हुए। हरिश्चंद्र ने ही अपने पिछले जीवन में वंगभाषा के उपन्यास के अनुवाद में हाथ लगाया था, पर पूरा न कर सके थे। पर उनके समय में ही प्रतापनारायण मिश्र श्रीर राघाचरण गोस्वामी ने कई उपन्यासों के ऋनुवाद किए। तदनंतर वा० गदाधरसिंह ने वंग-विजेता च्यौर दुर्गेशनंदिनी का अनुवाद किया। संस्कृत की कादंबरी की कथा मी उन्होंने वंगला के आधार पर लिखी। पीछे तो बा० राधाकुष्णदास, बा० कार्तिकप्रसाद खत्री, बा॰ रामकृष्ण वर्मा श्रादि ने वॅगला के उपन्यासो के श्रनुवाद की जो परंपरा चलाई वह बहुत दिनों तक चलती रही । इन उपन्यासो मे देश के सर्व-सामान्य जीवन के बड़े मार्मिक चित्र रहते थे।

प्रथम उत्थान के अंत होते होते तो अनूदित उपन्यासों का ताँता वेँघ गया।
पर पिछले अनुवादको का अपनी भाषा पर वैसा अधिकार न था। अधिकाश
अनुवादक प्रायः भाषा को ठीक हिंदी रूप देने में असमर्थ रहे। कहीं कहीं तो

बँगला के शब्द श्रीर मुहावरे तक ज्यों के त्या रख दिए जाते थे—जैसे, "कॉदना", "सिहरना", "धू धू करके श्राग जलना", "छल छल श्रॉस् गिरना" इत्यादि । इन श्रनुवादों से बड़ा भारी काम यह हुश्रा कि नए ढंग के सामाजिक श्रीर ऐतिहासिक उपन्यासों के ढंग का श्रन्छा परिचय हो गया श्रीर उपन्यास लिखने की प्रवृत्ति श्रीर योग्यता उत्पन्न हो गई।

हिदी-गद्य की सर्वतोमुखी गित का श्रनुमान इसी से हो सकता है कि पचीस पत्र-पत्रिकाएँ हरिश्चंद्र के ही जीवन-काल में निकली जिनके नाम नीचे दिए जाते हैं—

```
१ त्रालमोड़ा ऋखवार ( संवत् १६२८; संपादक पं॰ सदानंद सलवाल )
```

२ हिंदी-दीति प्रकाश (कलकता १६२६; सं ं कार्तिकप्रसाद खत्री)

३ विहार-बंधु (१६२६, केशवराम भट्ट )

४ सदादर्श (दिल्ली १६३४; ला॰ श्रीनिवास दास)

५ काशी-पत्रिका (१६३३; बा०, बालेश्वरप्रसाद, बी० ए०, शिच्हा-संबंधी मासिक)

६ भारत-बंधु ( १६३३; तोताराम; ग्रालीगढ़ )

७ भारत-मित्र (कलकत्ता सं० १६३४; रुद्रदत्त )

मत्र-विलास (लाहौर १६३४; कन्हैयालाल )

६ हिंदी-प्रदीप ( प्रयाग १६३४; पं० बालकृष्ण भट्ट; मासिक )

१० त्रार्थ-दर्पेण ( शाहजहाँपुरं १६३४; मुं० बख्तावर सिंह )

११ सार-सुधानिधि (कलकत्ता १६३५; सदानंद मिश्र )

१२ उचितवका ( कलकता १६३५; दुर्गाप्रसाद मिश्र )

१३ सज्जन-कोर्ति-सुघाकर ( उदयपुर १६३६; वंशीधर )

१४ भारत-सुदशाप्रवर्तक ( फर्रुखाबाद १६३६; गर्गोशप्रसाद )

१५ ग्रानंद-काद्विनी ( मिरजापुर १६३८; उषाध्याय वदरीनारायण चौधरी; मासिक )

१६ देश-हितैषी ( अजमेर १६२६ )

१७ दिनकर-प्रकाश ( लखनऊ १६४०; रामदास वर्मा )

१८ धर्म-दिवाकर ( कलकत्ता १६४०; देवीसहाय ).

१६ प्रयाग समाचार (१६४०; देवकीनंदन त्रिपाठी )
२० ब्राह्मण (कानपुर १६४०; प्रतापनारायण मिश्र )
२१ शुभिंचतक (जवलपुर १६४०; सीताराम )
२२ सदाचार-मार्त्तंड (जयपुर १६४०; लालचद शास्त्री )
२३ हिंदोस्थान (इॅगलेंड १६४०; राजा रामपालसिंह, दैनिक )
२४ पीयूष-प्रवाह (काशी १६४१; स्रांविकादत्त व्यास )
२५ भारत जीवन (काशी १६४१; रामकृष्ण वर्मा )
२६ भारतेंदु (चृंदावन १६४१, राधाचरण गोस्वामी )
२७ कविकुलकज-दिवाकर (बस्ती १६४१; रामना्थ शुक्र )

इनमे से श्राधिकांश पत्र-पित्रकाएँ तो थोडे ही दिन चलकर बंद हो गईं, पर कुछ ने लगातार बहुत दिनों तक लोकहित-साधन श्रीर हिंदी की सेवा की है, जैसे—विहारबंधु, भारत-मित्र, भारत-जीवन, उचितवक्ता, दैनिक हिंदोस्थान, श्रार्थदर्पण, ब्राह्मण, हिंदी प्रदीप। 'मित्र-विलास' सनातनधर्म का समर्थक पत्र या जिसने पंजाब मे हिंदी-प्रचार का बहुत कुछ कार्य किया था। 'ब्राह्मण', 'हिंदी-प्रदीप' श्रीर 'श्रान्द-शदबिनी' साहित्यक पत्र थे जिनमे बहुत सुदर मौलिक गद्य प्रबंध श्रीर किवताएँ निकला करती थीं। इन् पत्र-पित्रकाश्रो को बराबर श्रार्थिक कठिनाइयों का सामना करना पड़ता था। 'हिंदो प्रदीप' को कई बार बंद होना पड़ा था। 'ब्राह्मण' संपादक पं० प्रतापनारायण मिश्र को प्राहको से चंदा मॉगते मॉगते थककर कभी कभी पत्र मे इस प्रकार याचना करनी पड़ती थी—

#### श्राठ मास बीते, जजमान ! श्रव तौ करौ दिच्छिना दान ॥

वाबू कार्त्तिकप्रसाद खत्री ने हिंदी संवादपत्रों के प्रचार के लिये बहुत उद्योग किया था। उन्होंने सवत् १६६८ में "हिंदी-दीति-प्रकाश" नाम का एक संवाद-पत्र ख्रोर "प्रेम-विलासिनी" नाम की एक पत्रिका निकाली थी। उस समय हिंदी सवाद-पत्र पेढ़नेवाले थे ही नहीं। पाठक उत्पन्न करने के लिये बाबू कार्त्तिक-प्रसाद ने बहुत दौड़धूप की थी। लोगों के घर जा जाकर वे पत्र सुना तक आते थे। इतना सब करने पर भी उनका पत्र थोड़े दिन चलकर बंद हो गया।

संवत् १६३४ तक कोई अच्छा और स्थायी साप्ताहिक पत्र नहीं निकला था। अतः संवत् १६३४ में पंडित दुर्गाप्रसाद मिश्र, पंडित छोटूलाल मिश्र, पंडित सदानंद मिश्र, बाबू जगन्नाथप्रसाद खन्ना के उद्योग से कलकत्ते में "भारतिमत्र कमेटी" बनी और "भारतिमत्र" पत्र बड़ी धूमधाम से निकला और बहुत दिनो तक हिंदी संवादपत्रों में एक ऊँचा स्थान प्रहण किए रहा। प्रारंभ काल में जब पंडित छोटूलाल मिश्र इसके संपादक थे तब भारतेदुजी भी कभी कभी इसमें लेख दिया करते थे।

उसी संवत् मे लाहौर से "मित्र विलास" नामक पत्र पंडित गोपीनाथ के उत्साह से निकला । इसके पहले पंजाब मे कोई हिंदी का पत्र न था । केवल "ज्ञानप्रदायिनी" नाम की एक पित्रका उर्दू-हिंदी में बाबू नवीनचंद्र द्वारा निकलती थी जिसमे शिक्ता और सुधार-संबंधी लेखों के अतिरिक्त ब्राह्मोमत की चातें रहा करती थीं । उसके पीछे जो "हिंदू-बाधव" निकला उसमें भी उर्दू और हिंदी दोनों रहती थीं । केवल हिंदी का एक मी पत्र न था । 'कवि-वचन-सुधा' की मनोहर लेखशैली और भाषा पर मुग्ध होकर ही पंडित गोपीनाथ ने "मित्र-विलास" निकाला था, जिसकी भाषा बहुत सुष्ठु और ओजिंदिनी होती थी । भारतेंद्व के गोलोकवास पर बड़ी ही मार्मिक भाषा में इस पत्र ने शोक-प्रकाश किया था और उनके नाम का संवत् चलाने का आंदोलन उठाया था ।

इसके उपरांत संवत् १६३५ मे पंडित दुर्गाप्रसाद मिश्र के संपादन में "उचितवक्ता" ग्रीर पंडित सदानंद मिश्र के संपादन में "सारसुधानिधि" ये दो पत्र कलकत्ते से निकले । इन दोनो महाशयो ने बड़े समय पर हिंदी के एक बड़े ग्रामाव की पूर्ति मे योग दिया था । पीछे कालाकॉकर के मनस्वी ग्रीर देश-भक्त राजा रामपालसिंहजी ग्रापनी मातृभाषा की सेवा के लिये खड़े हुए ग्रीर संवत् १६४० में उन्होंने 'हिदोस्थान' नामक पत्र इँगलैंड से निकाला जिसमें हिंदी ग्रीर ग्रॅगरेजी दोनो रहती थीं । भारतेदु के गोलोकवास के पीछे संवत् १६४२ में यह हिंदी दैनिक के रूप में निकला ग्रीर बहुत दिनों तक चलता रहा । इसके संपादकों में देशपूज्य पंडित मदनमोहन मालवीय, पंडित प्रतापनारायण पिश्र, बाबू बालमुकुंद गुप्त ऐसे लोग रह चुके हैं । बाबू हरिश्चंद्र के जीवनकाल

मे ही ग्रर्थात् मार्च सन् १८८४ ई० मे बाबू रामकृष्ण वर्मा ने काशी से "भारत-जीवन" पत्र निकाला । इस पत्र का नामकरण भारतेंद्वजी ने ही किया था ।

भारतेंदु हरिश्चंद्र का जन्म काशी के एक संपन्न वैश्य-कुल मे भाद्र शुक्ल ५ संवत् १६०७ को श्रीर मृत्यु ३५ वर्ष की श्रवस्था में मान्न कृष्ण ६ सं० १६४१ को हुई।

संवत् १६२२ मे वे ऋपने परिवार के साथ जगन्नाथजी गए। , उसी यात्रा मे उनका परिचय बंग देश की नवीन साहित्यिक प्रगति से हुआ। उन्होंने बंगला मे नए ढंग के सामाजिक, देश-देशातर-संबधी, ऐतिहासिक श्रीर पौराणिक नाटक, उपन्यास ग्रादि देखे ग्रौर हिंदी मे ऐसी पुस्तको के ग्रामाव का ग्रानुभव किया । संवत् १६२५ में उन्होंने 'विद्यासुदर नाटक' बॅगला से ऋनुवाद करके प्रकाशित किया। इस त्रानुवाद मे ही उन्होंने हिंदी-गद्य के बहुत ही सुडौल रूप का ग्राभास दिया। इसी वर्ष उन्होंने 'कविवचनसुघा' नाम की एक पत्रिका निकाली जिसमे पहले पुराने कवियों की कविताएँ छपा करती थीं पर पीछे गद्य-लेख भी रहने लगे। संवत् १६३० मे उन्होने 'हरिश्चंद्र मैगजीन' नाम की एक मासिक पत्रिका निकाली जिसका नाम संख्यात्रों के उपरात 'हरिश्चंद्र-चंद्रिका' हो गंया। हिंदीगद्य का ठीक परिष्क्रत रूप पहले पहल इसी 'चंद्रिका' मे प्रकट हुग्रा। जिस प्यारी हिंदी को देश ने ऋपनी विभूति समका, जिसकी जनता ने उत्कंठापूर्वंक दौड़कर श्रपनाया, उसका दर्शन इसी पत्रिका में हुश्रा। भारतेंदु ने नई सुघरी हुई हिंदी का उदय इसी समय से माना है। उन्होंने 'कालचक्र' नाम की अपनी पुस्तक में नोट किया है कि "हिंदी नई चाल में ढली, सन् १८७३ ई० ? ।

इस 'हरिश्रंद्री हिंदी" के ग्राविर्भाव के साथ ही नए नए लेखक भी तैयार होने लगे। 'चंद्रिका' में भारतेंदुजी ग्राप तो लिखते ही थे, बहुत से ग्रीर लेखक भी उन्होंने उत्साह दे देकर तैयार कर लिए थे। स्वर्गीय पडित बदरीनारायण चौघरी बाबू हरिश्चंद्र के संपादन-कौशल की बड़ी प्रशंसा किया करते थे। बड़ी तेजी के साथ वे चंद्रिका के लिये लेख ग्रीर नोट लिखते श्रीर मैटर को बड़े ढंग से सजाते थे। हिंदी गद्य-साहित्य के इस श्रारंभ काल में ध्यान देने की बात यह है कि इस समय जो थोड़े से गिनती के लेखक थे उनमें विदग्धता श्रीर मौलिकता थी श्रीर उनकी हिंदी हिंदी होती थी। वे श्रपनी माषा की प्रकृति को पहचाननेवाले थे। वंगला, मराठी, उर्दू, श्रॅगरेजी के श्रनुवाद का वह त्फान जो पचीस तीस वर्ष पीछे चला श्रीर जिसके कारण हिंदी का स्वरूप ही संकट में पड़ गया था, उस समय नहीं था। उस समय ऐसे लेखक न थे जो बॅगला की पदावली श्रीर वाक्य ज्यों के त्यों रखते हो या श्रॅगरेजी वाक्यों श्रीर मुहावरों का शब्द प्रतिशब्द श्रनुवाद करके हिंदी लिखने का दावा करते हो। उस समय की हिंदी में न 'दिक् दिक् श्रशांति' थी, न 'काँदना सिहरना श्रीर छल छल श्रश्रुपात'; न 'जीवन होड़' श्रीर 'किव का संदेश' था, न 'भाग लेना' श्रीर 'स्वार्थ लेना"।

मैगजीन मे प्रकाशित हरिश्चंद्र का "पाँचवे पैगंबर", मुशी ज्वालाप्रसाद का "कलिराज की सभा", बाबू तोताराम का "श्रद्भुत श्रपूर्व स्वप्न", बाबू कांर्चिकप्रसाद का "रेल का विकट खेल" श्रादि लेख बहुत दिनों तक लोग वड़े चाव से पढ़ते थे। संवत् १६३१ मे भारतेदुजी ने स्त्रीशिचा के लिये "बाला-बोधिनी" निकाली थी। इस प्रकार उन्होंने तीन पत्रिकाएँ निकाली। इसके पहले ही संवत् १६३० मे उन्होंने श्रपना पहला भौलिक नाटक वैदिकी हिंसा हिंसा न भवति' नाम का प्रहसन लिखा, जिसमे धर्म श्रीर उपासना के नाम से समाज मे प्रचलित श्रनेक श्रनाचारों का जधन्य रूप दिखाते हुए उन्होंने राजा शिवप्रसाद को लच्य करके खुशामिदयों श्रीर केवल श्रपनी मानवृद्धि की फिक्र मे रहनेवालों पर भी छीटे छोड़े। मारत के प्रेम मे मतवाले, देशहित की चिता मे व्यग्र, हरिश्चंद्र जी पर सरकार की जो कुदृष्टि हो गई थी उसके कारण बहुत कुछ राजा साहब ही समभे जाते थे।

गद्य-रचना के श्रंतर्गत भारते हुका ध्यान पहले नाटको की श्रोर ही गया। श्रपनी 'नाटक' नाम की पुस्तक में उन्होंने लिखा है कि हिंदी में नाटक उनके पहले दो ही लिखे गये थे—महाराज विश्वनाथिं हि का 'श्रानंद-रघुनंदन नाटक'' श्रीर बाबू गोपालचंद का ''नहुष नाटक''। कहने की श्रावश्यकता नहीं कि ये दोनों व्रजभाषा में थे। भारते दु-प्रग्ति नाटक ये हैं—

#### (मौलिक)

वैदिकी हिंसा हिंसा न भवंति, चंद्रावली; विषस्य विषमौषधम्, भारत-दुर्दशा, नीलदेवी, ऋंधेर नगरी, प्रेम-जोगिनी, सती-प्रताप ( ऋधूरा )।

( श्रनुवाद ')

विद्यासुद्र, पालंड विडंबन, धनंजय विजय, कर्पूरमजरी, मुद्रारात्त्वस, सत्य-हरिश्चद्र, भारतंजननी ।

'सत्यहरिश्चंद्र' मौलिक समका जाता है, पर हमने एक पुरानां बंगला-नाटक देखा है जिसका वह अनुशद कहा जा सकता है। कहते हैं कि 'भारत-जननी' उनके एक मित्र का किया हुआ वगमाषा में लिखित 'भारतमाता' का अनुवाद था जिसे उन्होंने सुधारते सुधारते सारा फिर से लिखे डाला।

भारतेंद्व के नाटको में सब से पहले ध्यान इस बात पर जाता है कि उन्होंने सामग्री जीवन के कई च्लेत्रों से ली हैं। 'चंद्रावली' में प्रेम का ग्रादर्श है। 'नीलदेवी' पंजाब के एक हिंदू राजा पर मुसलमानों की चढ़ाई का ऐतिहासिक चृत्त लेकर लिखा गया है। 'भारत दुर्दशा' में देश-दशा बहुत ही मनोरंजक ढंग से सामने लाई गई है। 'विषस्य विषमीषधम्' देशी रजवाडों की कुचक्रपूर्ण परिस्थिति दिखाने के लिये रचा गया है। 'प्रेमजोगिनी' में भारतेंद्ध ने वर्त्तमान पाषडमय धार्मिक ग्रीर सामाजिक जीवन के बीच ग्रपनी परिस्थिति का चित्रण किया है, यही उसकी विशेषता है।

ा नाटकों की रचना-शैली में उन्होंने मध्यम मार्ग का अवलवन कियाँ। म तो वंगला के नाटकों की तरह प्राचीन भारतीय शैली को एकवारंगी छोड़ वे ऑगरेबी नाटकों की नकल पर चले और न प्राचीन नाट्यशास्त्र की बिटलता में अपने को फॅसाया। उनके नाटकों में प्रस्तावना बरावर रहती थी। पताका स्थानक आदि का प्रयोग भी वे कहीं कहीं कर देते थे।

यद्यपि सब से अधिक रचना उन्होंने नाटको की ही की, पर हिंदी साहित्य के सर्वतोमुख विकास की श्रोर भी वे बराबर दत्तचित्त रहे। 'काश्मीरकुमुम', 'बादशाहदर्पण' आदि लिखकर उन्होंने इतिहास रचना का मार्ग दिखाया। अपने पिछले दिनों में वे उपन्यास लिखने की श्रोर प्रवृत्त हुए थे, पर चल बसे।

वे सिद्ध वाणी के अत्यंत सरसहृद्य कि थे। इससे एक ओर तो इनकी लेखनी से शृंगार-रस के ऐसे सम्पूर्ण और मार्मिक किवत-सवैये निकले कि उनके जीवन-काल में ही चारों ओर लोगों के मुंह से सुनाई पड़ने लगे ओर दूसरी ओर सबदेशप्रेम मरी हुई उनकी किवताएँ चारों ओर देश के मंगल का मंत्र सा फूँकने लगीं।

ग्रपनी सर्वतोमुखी प्रतिभा के वल से एक ग्रोर तो वे पद्माकर ग्रौर द्विजदेव की परंपरा में दिखाई पढ़ते थे, दूसरी ग्रोर वंगदेश के माइकेल ग्रौर हेमचंद्र की श्रेणी में । एक ग्रोर तो राघाइन्ण की भक्ति में झूमते हुए नई भक्तमाल गूँथते दिखाई देते थे, दूसरी ग्रोर मिदरों के ग्राधकारियों ग्रौर टीकाधारी भक्तों के चरित्र की हॅसी उड़ाते ग्रौर स्त्रीशिक्षा, समाज-सुधार ग्रादि पर व्याख्यान देते पाए जाते थे । प्राचीन ग्रौर नवीन का यही सुंदर सामंजस्य भारतेंद्र की कला का विशेष माधुर्य्य है । साहित्य के एक नवीन युग के ग्रादि में प्रवर्त्तक के रूप में खड़े होकर उन्होंने यह भी प्रदर्शित किया कि नए नए या बाहरी भावों को पचाकर इस प्रकार मिलाना चाहिए कि वे ग्रपने ही साहित्य के विकसित ग्रंग से लगें । प्राचीन नवीन के उस संधिकाल में जैसी शीतल कला का संचार ग्रपेचित था वैसी ही शीतल कला के साथ भारतेंद्र का उदय हुग्रा, इसमें संदेह नहीं।

हरिश्चंद्र के जीवन-काल में ही लेखको श्रीर किवयों का एक खासा मंडल चारों श्रोर तैयार हो गया था। उपाध्याय पंडित बदरीनारायण चौघरी, पंडित प्रतापनारायण मिश्र, वाबू तोताराम, ठाकुर जगमोहनसिंह, लाला श्रीनिवासदास, पंडित बालकृष्ण भद्द, पंडित केशवराम भद्द, पंडित श्रांविकादत्त व्यास, पंडित राधाचरण गोस्वामी इत्यादि कई प्रौढ़ श्रीर प्रतिमाशाली लेखकों ने हिंदी-साहित्य के इस चूतन विकास में योग दिया था। भारतेंद्र का श्रस्त तो संवत् १६४१ में ही हो गया पर उनका यह मंडल बहुत दिनों तक साहित्य-निर्माण करता रहा। श्रानेक प्रकार के गद्य-प्रबंध, नाटक, उपन्यास श्रादि इन लेखकों की लेखनी से निकलते रहे। जो मौलिकता इन लेखकों में थी वह दितीय उत्थान के लेखकों में न दिखाई पड़ी। भारतेंद्रजी में हम दो प्रकार की शैलियों का व्यवहार पाते हैं। उनकी मावावेश की शैली दूसरी है श्रीर तथ्य-निरूपण की

शैली दूसरी। भावावेश की माषा मे प्रायः वाक्य बहुत छोटे छोटे होते हैं ग्रौर पदावली सरल बोल-चाल की होती है जिसमें बहुत प्रचलित साधारण फारसी- ग्रायी के शब्द भी कभी कभी, पर बहुत कम, ग्रा जाते हैं। 'चंद्रावली नाटिका' से उद्युत यह ग्रंश देखिए—

"मूठे मूठे ! मूठे ही नहीं विश्वासघातक। क्यों इतना छाती ठोंक और हाथ उठा-उठाकर लोगों को विश्वास दिया ? श्राप ही सब मरते, चाहे जह जुम में पढते। " भला क्या काम था कि इतना पचड़ा किया ? किसने इस उपद्रव और जाल करने को कहा था ? कुछ न होता, तुम्हीं तुम रहते, बस चैन था, केवल धानंद था। फिर क्यों यह विपमय संसार किया ? बखेड़िए ! श्रीर इतने बढ़े कारखाने पर बेहयाई परले सिरे की। नाम बिके, लोग मूठा कहें, श्रपने मारे फिरें पर वाह रे शुद्ध बेहयाई—पूरी निर्लं जता! लाज को जूतों मार के, पीट पीट के निकाल दिया है। जिस मुहल्ले में श्राप रहते है लाज की हवा भी नहीं जाती। हाय एक बार भी मुँह दिखा दिया होता तो मतवाले मतवाले बने क्यों लड़ लड़कर सिर फोड़ते ? काहे को ऐसे बेशरम मिलेंगे ? हुक्मी बेहया हो।"

जहाँ चित्त के किसी स्थायी त्तोम की न्यंजना है श्रीर चिंतन के लिये कुछ श्रवकाश है वहाँ की भाषा कुछ श्रघिक साधु श्रीर गंभीर तथा वाक्य कुछ बड़े है, पर श्रन्वय जटिल नहीं है, जैसे 'प्रेमयोगिनी' में सूत्रधार के इस भाषण में—

"क्या सारे संसार के लोग सुखी रहें श्रीर हम लोगों का परम बंधु, पिता, मित्र, पुत्र, सब भावनाश्रों से भावित, श्रेम की एकमात्र मूर्ति, सौजन्य का एकमात्र पात्र, भारत का एकमात्र हित, हिंदी का एकमात्र जनक, भाषा नाटकों का एकमात्र जीवनदाता, हरिश्चंद्र ही दुखी हो? (नेत्र में जल भरकर) हा सज्जनशिरोमणे! कुछ चिंता नहीं, तेरा तो बाना है कि कितना भी दुख हो उसे सुख ही मानना। × × × मित्र! तुम तो दूसरों का अपकार श्रीर अपना उपकार दोनों भूल जाते हो, तुम्हें इनकी निंदा से क्या ? इतना चित्त क्यों क्षुष्ट करते हो ? स्मरण रक्खो, ये कीड़े ऐसे ही रहेंगे श्रीर तुम लोक-बहिष्कृत होकर इनके सिर पर पैर रख के विहार करोगे।"

- तथ्य-निरूपण्या वस्तु-वर्ण्न के समय क्रमी कभी उनकी भाषा में संस्कृत

पदावली का कुछ ग्रधिक समावश होता है। इसका सब से बढ़ा चढ़ा उदाहरण 'नीलदेवी' के वक्तव्य में मिलता है। देखिए

"श्राज बढ़ा दिन है, किस्तान लोगों को इससे बदकर कोई श्रानंद का दिन नहीं है। किंतु मुक्तको श्राज उलटा श्रोर दुख है। इसका कारण मनुष्य-स्वभाव-सुलभ ईर्ण मात्र है। मैं कोई सिद्ध नहीं कि राग द्वेष से विहीन हूँ। जय मुक्ते श्रॅगरेजी रमणी लोग मेदिसचित केशराशि, कृत्रिम कुंतलजूट, मिथ्या रलाभरण, विविध-वर्ण वसन से भूपित, चीण किटदेश कसे, निज निज पितगण के साथ प्रसन्जवदन इधर से उधर फर फर कल की प्रतली की माँति फिरनी हुई दिखलाई पढ़ती हैं तब इस देश की सीधी सादी स्त्रियों की हीन श्रवस्था मुक्को स्मरण श्राती है श्रीर यही बात मेरे दुःख का कारण होती है"।

पर यह भारतेदु की ग्रसली भाषा नहीं । उनकी ग्रसली भाषा का रूप पहले दो ग्रवतरणों में ही समक्तना चाहिये। भाषा चाहे जिस ढंग की हो उनके चाक्यों का ग्रन्वय सरल होता है, उसमें जटिलता नहीं होती। उनके लेखों में भावों की मार्मिकता पाई जाती है, वाग्वैचित्र्य या चमत्कार की प्रवृत्ति नहीं।

यह स्मरण रखना चाहिए कि अपने समय के सब लेखकों में भारतेंदु की माषा साफ सुथरी और व्यवस्थित होती थी। उसमें शब्दों के रूप भी एक प्रणाली पर मिलते हैं और वाक्य भी सुसंबद्ध पाए जाते हैं। 'प्रेमधन' आदि और लेखकों की भाषा में हम क्रमशः उन्नित और सुधार पाते हैं। सं० १६३८ की 'आनंदकादंबिनी' का कोई लेख लेकर १० वर्ष पश्चात् के किसी लेख से मिलान किया जाय तो बहुत अतर दिखाई पड़ेगा। भारतेंद्र के लेखों में इतना अंतर नहीं पाया जाता। 'इच्छा किया', 'आज्ञा किया' ऐसे व्याकरण-विरुद्ध प्रयोग अवस्य कहीं कहीं मिलते हैं।

प्रतापनारायण मिश्र के पिता उन्नाव से त्राकर कानपुर में बस गए थे जहाँ प्रतापनारायण जी का जन्म सं० १६१३ में त्रीर मृत्यु सं० १६५१ में हुई। ये इतने मनमोजो थे कि त्राधुनिक सम्यता त्रीर शिष्टता की कम परवा करते थे। कभी लावनीबाजो में जाकर शामिल हो जाते थे, कभी मेत्रो त्रीर तमाशों में बंद इक्के पर वैठे जाते दिखाई देते थे।

प्रतापनारायण मिश्र यद्यपि लेखन-कला मे भारतेंद्व की ही ग्रादर्श मानते

थे पर उनकी शैली में भारते दु की शैली से बहुत कुछ विभिन्नता भी लिखत होती है। प्रतापनारायण की में विनोद-प्रियता विशेष थी इससे उनकी वाणी में व्यंग्य-पूर्ण वकता की मात्रा प्रायः रहती है। इसके लिये वे पूरवीपन की परवा न करके अपने बैसवारे की आम्य कहावतें और शब्द भी कभी कभी वेघड़ करख दिया करते थे! कैसा ही विषय हो, वे उसमें विनोद और मनोरंजन की सामग्री हूँ लेते थे। अपना 'ब्राह्मण' पत्र उन्होंने विविध विषयों पर गद्यप्रबंध लिखने के लिये ही निकाला था। लेख हर तरह के निकलते थे। देशदशा, समाज-सुधार, नागरी-हिंदी-प्रचार, साधारण मनोरंजन आदि सब विषयों पर मिश्रजी की लेखनी चलती थी। शीर्षकों के नामों से ही विषयों की अनेकरूपता का पता चलेगा। जैसे 'धूरे क लत्ता बिनै, कनातन क डील बॉधे", 'समक्तदार की मीत है", ''बात", ''मनोयोग", ''वृद्ध", ''भौं"। यद्यपि उनकी प्रवृत्ति हास्य-विनोद की ओर ही अधिक रहती थी, पर जब कभे कुछ गंमीर विषयों पर वे लिखते थे तब संयत और साधु भाषा का व्यवहार करते थे। दोनो प्रकार की लिखावयों के नमूने नीचे दिए जाते है—

#### समभदार की मौत है

सच है "सब ते भले हैं मूढ़ जिन्हें न न्यापै जगतगित"। मने से पराई जमा गपक नैठना, खुशामिदयों से गप मारा करना, जो कोई तिथ त्योहार छा पड़ा तो गंगा में बदन घो छाना, गगापुत्र को चार पैसे देकर सेत-मेत में घरममूरत, घरमश्रीतार का खिताब पाना; संशार परमार्थ दोनों तो बन गए, छब काहें की है है श्रीर काहे की खै खै ? छाफत तो बिचारे जिंदादिलों की है जिन्हें न यो कछ न वों कल; जब स्वदेशी माषा का पूर्ण प्रचार था तब के विद्वान् कहते थे "गीवां पावाणीषु विशाल बुद्धिरतथान ग्रमाषा रसलो लुपोहम्"। छब छाज छन्य भाषा वरंच छन्य भाषाछो का करकट (उर्दू) छाती का पीपल हो रही है; अब यह चिंता खाए लेती है कि कैसे इस चुड़ैल से पीछा छूटे।

#### मनोयोग

शरीर के द्वारा जितने काम किए जाते हैं उन सब में मन का लगांव अवश्य रहता है। जिनमे मन प्रसन्न रहता है वही उत्तमता के साथ होते हैं श्रीर जी उसकी इच्छा के अनुकूल नहीं होते वह वास्तव में चाहे अच्छे कार्य्य मी हों किंद्य मले प्रकार पूर्ण रीति से संपादित नहीं होते, न उनका कर्ता ही यथोचित आनंद लाम करता है। इसी से लोगों ने कहा है कि मन शरीर-रूपी नगर का राजा है और स्वमाव उसका चंचल है। यदि स्वच्छंद रहे तो बहुधा कुत्सित ही मार्ग में धावमान रहता है। यदि रोका न जाय तो कुछ काल में आलस्य और अकृत्य का व्यसन उत्पन्न करके जीवन को व्यर्थ एवं अनर्थपूर्ण कर देता है।

प्रतापनारायण्जी ने फुटकल गद्यप्रबंधों के स्रतिरिक्त कई नाटक भी लिखे। 'किलकौतुक रूपक' में पाखंडियों स्त्रौर दुराचारियों का चित्र खींचकर उनसे सावधान रहने का संकेत किया गया है। 'संगीत शाकुंतल' लावनी के दंग पर गाने योग्य खड़ी बोली में पद्यबद्ध शकुंतला नाटक है। भारतेंदु के स्त्रमुकरण पर मिश्रजी ने 'भारतदुर्दशा' नाम का नाटक भी लिखा था। 'हठी हम्मीर' रण्थंभीर पर स्त्रलाउद्दीन की चढ़ाई का दृत्त लेकर लिखा गया है। 'गोसंकट नाटक' स्त्रौर 'किल-प्रभाव नाटक' के स्त्रितिरिक्त 'जुस्रारी खुस्रारी' नामक उनका एक प्रहसन भी है।

पं वालकृष्ण भट्ट का जन्म प्रयाग में सं० १६०१ में और परलोकवास सं० १६७१ में हुआ। वे प्रयाग के 'कायस्य-पाठशाला कालेज' में संस्कृत के अध्यापक थे।

उन्होंने संवत् १६३३ मे अपना "हिंदी-प्रदीप" गद्य-सहित्य का दर्श निकालने के लिये ही निकाला था। सामाजिक, साहित्यिक, राजनीतिक, नैतिक सब प्रकार के छोटे छोटे गद्यप्रबंध वे अपने पत्र में तीस बत्तीस वर्ष तक निकालते रहे। उनके लिखने का दंग पंडित प्रतापनारायण के दंग से मिलता जुलता है। मिश्रजी के समान भट्टजी भी स्थान स्थान पर कहावतो का प्रयोग करते थे, पर उनका मुकाब मुहावरों की अोर कुछ अधिक रहा है। व्यंग्य और वक्रता उनके लेखों में भी भरी रहती है और वाक्य भी कुछ बड़े बड़े होते है। ठीक खड़ी बोली के आदर्श का निर्वाह भट्टजी ने भी नहीं किया है। प्रवी प्रयोग बराबर मिलते हैं। "समका बुक्ताकर" के स्थान पर "समकाय बुक्ताय" वे प्रायः लिख जाते थे। उनके लिखने के दंग से यह जान पड़ता है कि वे श्रॅगरेजी पढ़े-लिखे नवशिच्तित लोगों को हिंदी की श्रोर श्राकिंत करने के लिये लिख रहे हैं। स्थान स्थान पर ब्रैकेट मे घिरे "Education," "Society," "National vigour and strength," "Standard," "Character" इत्यादि श्रॅगरेजी शब्द पाए जाते हैं। इसी प्रकार फारसी-श्ररवी के लफ्ज ही नहीं बड़े बड़े फिकरे तक भट्टजी श्रपनी मौज मे श्राकर रखा करते थे। इस प्रकार उनकी शैली मे एक निरालापन फलकता है। प्रतापनारायण के हास्यविनोद से भट्टजी के हास्यविनोद मे यह विशेषता है कि वह कुछ चिड़चिड़ाहट लिए रहता था। पदिवन्यास भी कभी कभी उनका बहुत ही चोखा श्रीर श्रनूठा होता था।

श्रनेक प्रकार के गद्य-प्रबंध सट्टजो ने लिखे हैं, पर सब छोटे छोटे। वे बराबर कहा करते थे कि न जाने कैसे लोग बड़े बड़े लेख लिख डालते हैं। सहावरों की स्फ्स उनकी बहुत श्रन्छी थी। "श्रॉख", "कान", "नाक" श्रादि शीर्षक देकर उन्होंने कई लेखों मे बड़े ढंग के साथ मुहाबरों की कड़ी बॉध दी है। एक बार वे मेरे घर पधारे थे। मेरा छोटा भाई श्रॉखों पर हाथ रखे उन्हे दिखाई पड़ा। उन्होंने पूछा "मैया! श्रॉख मे क्या हुश्रा है?" उत्तर मिला "श्रॉख श्राई है।" वे चट बोल उठे "मैया! यह श्रॉख बड़ी बला है, इसका श्राना, जाना, उठना, बैठना सब बुरा है।" श्रनेक विषयों पर गद्य-प्रबंध लिखने के श्रातिरिक्त "हिदी-प्रदीप" द्वारा भट्टजी सक्कत-साहित्य और संस्कृत के कवियों का परिचय भी श्रपने पाठकों को समय समय पर कराते रहे। पंडित प्रतापनारायण मिश्र श्रीर पडित बालकृष्ण भट ने हिंदी गद्यसाहित्य में बही काम किया है जो श्रॅगरेजी गद्य-साहित्य मे एडीइन श्रीर स्टील ने किया था। मट्टजी की लिखावट के दो नमूने देखिए—

#### कल्पना

४ ४ यावत् मिथ्या श्रीर दरोग की किवलेगाह इस कल्पना पिशाचिनी का कहीं श्रोर छोर किसी ने पाया है १ श्रानुमान करते करते हैरान गौतम
से मुनि 'गोतम' हो गए। कणाद तिनका खा खाकर किनका बीनने लगे पर
मन की मनभावनी कन्या कल्पना का पार न पाया। कपिल बेचारे पचीस तत्वो

की कल्पना करते करते 'किपल' ग्रार्थात् 'पीले पड़ गये। व्यास ने इन तीनों दार्शनिकों की दुर्गति देखं मन में सोचा, कौनं इस भूतनी के पीछे दौड़ता फिरे, यह संपूर्ण विश्व जिसे इम प्रत्यच्च देख सुन सकते हैं सब कल्पना ही कल्पना, मिथ्या, नाशवान् ग्रौर च्याभंगुर है, ग्रातएव हेय है।

# श्रात्म-निर्भरता

इधर पचास-साठ वर्षों से श्रॅगरेजी राज्य के श्रमनचैन का फायदा पाय हमारे देशवाले किसी भलाई की श्रोर न सुके वरन दस वर्ष की गुड़ियों का व्याह कर पहिले से ड्योदी दूनी सृष्टि श्रलबत्ता बढ़ाने लगे। हमारे देश की जन-संख्या श्रवश्य घटनी चाहिए। ××× श्रात्म-निर्भरता में दह, श्रपने क्वंते-बाजू पर भरोसा रखनेवाला पृष्टवीर्थ्य, पृष्ट-बल, भाग्यवान एकं संतान श्रच्छा। 'कूकर स्कर से' निकम्मे, रंग रग में दास-भाव से पूर्ण, परभाग्योपजीवी दस किस काम के ?

निवंधों के अतिरिक्त भट्टजी ने कई छोटे-मोटे नाटक भी लिखे हैं जो क्रमशः उनके 'हिदी-प्रदीप' में छपे हैं, जैसे—किलराज की सभा, रेल का निकट खेल, बालिवबाह नाटक, चंद्रसेन नाटक। उन्होंने माइकेल मधुसूदन दत्त के 'पद्मावती' और 'शर्मिष्ठा' नामक वंगभाषा के दो नाटकों के अनुवाद भी निकाले थे।

सं० १६४३ में महजी ने लाला श्रीनिवासदास के 'संयोगतास्वयंवर' नाटक की 'सची समालोचना' भी, ग्रौर पत्रों में उसकी प्रशंसा ही प्रशंसा देखकर, की थी। उसी वर्ष उपाध्याय पं० बद्रीनारायण चौधरी ने बहुत ही विस्तृत समालोचना ग्रापनी पत्रिका में निकाली थी। इस दृष्टि से सम्यक् ग्रालोचना का हिंदी में स्त्रपात करनेवाले इन्हीं दो लेखको को समक्षना चाहिए।

उपाध्याय पं० बद्रीनारायण चौधरी का जन्म मिरंजापुर के एक ग्रिमजात ब्राह्मण्-वंश में भाद्र कृष्ण् ६ सं० १९१२ को ग्रीर मृत्यु फाल्गुन शुक्र १४ सं० १९७६ को हुई। ए उनकी हर एक बात से रईसी टपकती थी। बातचीत का ढंग उनका बहुत ही निराला ग्रीर श्रनूठा था। कभी कभी बहुत ही सुंदर वक्रता-पूर्ण वाक्य उनके मुँह से निकलते थे। लेखन-कला के उनके ही सुंदर वक्रता-पूर्ण वाक्य उनके मुँह से निकलते थे। लेखन-कला के उनके

सिद्धात के कारण उनके लेखों में यह विशेषता नहीं पाई जाती । वे भारतेंद्ध के घनिष्ठ मित्रों में थे श्रीर वेश भी उन्हीं का-स रखते थे ।

उपाध्याय पंडित बदरीनारायण चौधरी (प्रेमधन) की शैली सबसे विलच्छ थीं। वे गद्य-रचना को एक कला के रूप मे अहण करनेवाले कलम की कारीगरी समभानेवाले - लेखक थे श्रीर कभी कभी ऐसे पेचीले मजमून बॉधते थे कि पाठक एक एक डेढ़ डेढ़ कालम के लंबे वाक्य में उलका रह जाता था। अनुप्रास <u>श्रीर श्रानुठे पंदिब</u>न्यास की श्रीर भी उनका ध्यान रहता था। किसी बात को साधारण ढंग से कह जाने को ही वे लिखना नहीं कहते थे। वे कोई लेख लिखकर जब तक कई बार उसका परिकार ख्रौर मार्जन नहीं कर लेते थे तब तक छपने नहीं देते थे। भारते दु के वे घनिष्ठ मित्र थे पर लिखने में उनके ''उतावलेपन" की शिकायत ग्रक्सर किया करते थे। वे कहते थें कि बाबू हरिश्चंद्र अपनी उमंग मे जो कुछ लिख जाते थे उसे यदि एक वार श्रीर देखकर परिमार्जित कर लिया करते तो वह श्रीर भी मुडौल श्रीर मुंदर हो जाता । एक बार उन्होंने मुझसे कांग्रेस के दो दल हो जाने पर एक नोट लिखने को कहा। मैंने जब लिखकर दिया तब उसके किसी वाक्य को पढ़कर वे कहने लगे कि इसे यो कर दीनिए - 'दोनों दलो की दलादली में दलपित का विचार भी दलदल में फॅसा रहा।" भाषा अनुपासमयी और जुहचुहाती हुई होने पर भी उनका पद-विन्यास न्यर्थ त्राडंबर के रूप में नहीं होता था, उनके लेख स्रर्थः गर्भित श्रौर सूच्म विचारपूर्ण होते थे। ल्खनऊ की उर्दू का जो श्रादर्श था ृवही उनकी हिंदी का था।

चौधरी साहब ने कई नाटक लिखे हैं। 'भारत-सौभाग्य' काग्रेस के अवसर पर खेले जाने के लिये सन् १८८८ में लिखा गया था। यह नाटक विलक्षण है। पात्र इतने अधिक और इतने प्रकार के हैं कि अभिनय दुस्ताध्य ही समित्र । भाषा भो रंग-विरगो है—पात्रों के अनुरूप उर्दू, मारवाड़ी, वैसवाड़ी, भोजपुरी, पंजाबी, मराठी, बंगाली सब कुछ मिलेगी। नाटक की कथावस्तु है बद-एकबाल-हिंद की प्रेरणा से सन् १८५७ का गदर, अगरेजों के अधिकार की पुनः प्रतिष्ठा और नेशनल काग्रेस की स्थापना। नाटक के आरंभ के हश्यों में लक्ष्मी, सरस्वती और दुर्गा का भारत से प्रस्थान भारतेद्व के 'पै धन बिरेश

चिल जात यहै अति ख्वारी" से अधिक काव्योचित और मार्मिक है।

'प्रयाग-रामागमन' नाटक मे राम का भरद्वाच ग्राश्रम में पहुँचकर ग्रातिश्य ग्रहण है। इसमें सीता की भाषा व्रच रखी गई है 'वारांगना रहस्य महानाटक ( श्रथवा वेश्याविनोद महानाटक )'। दुर्व्यसन-ग्रस्त समाज का चित्र खींचने के लिये उन्होंने सं० १६४३ से ही उठाया श्रोर थोड़ा थोड़ा करके समय समय पर श्रपनी 'श्रानंद-कादिवनी' में निकालते रहे, पर पूरा न कर सके। इसमे जगह जगह श्रंगाररस के श्लोक, किवत्त-सबैये, गजल, शेर इत्यादि रखे गए हैं।

विनोदपूर्ण प्रहसन तो अनेक प्रकार के ये अपनी पत्रिका में बराबर निकालते रहे।

सच पूछिए तो "श्रानंद-कादंबिनी" प्रेमघनजी ने श्रपने ही उमझते हुए विचारों श्रीर भावों को श्रांकित करने के लिये निकाली थी। श्रीर लोगों के लेख इसमें नहीं के बराबर रहा करते थे। इस पर भारतेंदुजी ने उनसे एक बार कहा था कि "जनाव! यह किताव नहीं कि जो श्राप श्रकेले ही इरकाम फरमाया करते हैं, बल्कि श्रखबार है कि जिसमे श्रनेक जन लिखित लेख होना श्रावश्यक है; श्रीर यह भी जरूरत नहीं कि सब एक तरह के लिक्खाइ हों।" श्रपनी पत्रिका में किस शैली की भाषा लेकर चौधरी साहब मैदान में श्राएं इसे दिखाने के लिये हम उसके प्रारंभ काल (संवत् १६३८) की एक संख्या से कुछ श्रंश नीचे देते हैं—

### "परिपूर्णं पावस

जैसे किसी देशाधीश के प्राप्त होने से देश का रंग ढंग वदल जाता है तद्रूप पावस के श्रागमन से इस सारे संसार ने भी दूसरा रंग पकड़ा; भूमि हरी-भरी होकर नाना प्रकार की घासों से सुशोभित भई, मानों मारे मोद के रोमांच की श्रवस्था को प्राप्त भई। सुंदर हरित पत्रावितयों से भरित तरुगनों की सुहावनी लताएँ लिपट लिपट मानों मुग्ध मयंकमुखियों को श्रपने प्रियतमों के श्रनुरागालिंगन की विधि वतलातीं। इनसे युक्त पर्वतों के श्रंगों के नीचे सुंदरी-दरी-समूह से स्वच्छ श्वेत जल-प्रवाह ने मानों पारा की धारा श्रीर विह्नीर की ढार को तुच्छ कर युगल पांश्वें की हरी-भरी भूमि के, कि जो मारे हरेपन के

रयामता की मलक दे श्रलक की शोभा लाई है, बीचोबीच माँग सी काढ़ मन माँग लिया श्रीर पत्थर की चट्टानों पर सुंबुल श्रर्थात् हंसराज की जटाश्रों का फैलना बिथरी हुई लटों के लावएय का लाना है।"

कादिवनी में समाचार तंक कभी कभी बड़ी रंगीन भाषा में लिखे जाते थे। संवत् १९४२ की संख्या का एक 'खानिक संवाद' देखिए—

"दिन्यदेवी श्री महाराणी बड़हर लाल संसट सेल श्रीर चिरकाल पर्य्यन्त बड़े बड़े उद्योग श्रीर मेल से दुःख के दिन सकेल, श्रचल 'कोर्ट' पहाड़ ढकेल, फिर गही पर बैठ गईं। ईश्वर का भी क्या खेल है कि कभी तो मनुष्य पर दुःख की रेलपेल श्रीर कभी उसी पर सुख की कुलेल है।"

्पीछे जो उनका साप्ताहिक पत्र "नागरी नीरद" निकला उसके शीर्षक भी वर्षा के खासे रूपकृ हुए; जैसे, "संपादकीय-संमति-समीर", "प्रेरित-कलापि-कलरव्", "हास्य-हरितांकुर", " वृत्तांत बलाकाविलि", "काव्यामृत वर्षां", "विज्ञापन-बीर-बहूटियाँ", "नियम निर्धोष"।

समालोचना का स्त्रपात हिंदी मे एक प्रकार से महजी और चौधरी साहव ने ही किया। समालोच्य पुस्तक के विषयों का अच्छी तरह विवेचन करके उसके गुण-दोष के विस्तृत निरूपण की चाल उन्हीं ने चलाई। बालू गदाधर-सिंह ने "बंगविजेता" का जो अनुवाद किया था उसकी आलोचना कादंबिनी में पॉच पृष्ठों में हुई थी। लाला श्रीनिवासदास के 'संयोगता स्वयंवर" की बड़ी विस्तृत और कठोर समालोचना चौधरीजी ने कादंबिनी के २१ पृष्ठों में निकाली थी। उसका कुछ अंश नमूने के लिये नीचे दिया जाता है—

"यद्यपि इस पुस्तक की समालोचना करने के पूर्व इसके समालोचकों की समालोचनाथ्यों की समालोचना करने की आवश्यकता जान पड़ती है, क्योंकि जब हम इस नाटक की समालोचना अपने बहुतेरे सहयोगी और मित्रों को करते देखते हैं, तो अपनी थ्रोर से जहाँ तक खुशामद और चापलूसी का कोई दरजा पाते हैं, शेष छोड़ते नही दिखाते।

नाट्य-रचना के बहुतेरे दोप 'हिंदी-प्रदीप' ने श्रपनी 'सच्ची समालोचना' में दिखलाए हैं। श्रतएव उसमें हम विस्तार नहीं देते; हम केवल यहाँ श्रलग श्रवाग उन दोषों को दिखलाना चाहते हैं जो प्रधान श्रीर विशेष हैं। तो जानना चाहिए कि यदि यह संयोगता स्वयंवर पर नाटक लिखा गया तो इसमें कोई दश्य स्वयंवर का न रखना मानो इस कविता का नाश कर डालना है, क्योंकि यही इसमें वर्णनीय विषय है।

नाटक के प्रबंध का कुछ कहना ही नहीं, एक गँवार भी जानता होगा कि स्थान-परिवर्त्तन के कारण गर्भांक की श्रावश्यकता होती है, श्रर्थात् स्थान के वंदलने में परदा वदला जाता है श्रीर इसी पदें के बदलने को दूसरा गर्भांक मानते हैं, सो श्रापने एक ही गर्भांक में तीन स्थान बदल डाले।

× × × ×

गर्जे कि इस सफ़हे की कुल स्पीचें 'मरचेंट श्राफ़ वेनिस' से ली गईं। पहिले तो मैं यह पूछता हूँ कि विवाह में मुद्रिका परिवर्त्तन की रीति इस देश की नहीं, बल्कि यूरोप की (है) i मैंने माना कि श्राप शकुंतला को दुष्यंत के मुद्रिका देने का प्रमाण देंगे, पर वो तो परिवर्त्तन न था किंतु महाराज ने श्रपना स्मारक चिह्न दिया था।"

लाला श्रोनिवासदास के पिता लाला मंगलीलाल मथुरा के प्रसिद्ध सेठ लच्मीचंद के मुनीम क्या मैनेजर थे जो दिल्ली मे रहा करते थे। वहीं श्रीनिवासदास का जन्म सवत् १६०८ मे श्रोर मृत्यु सं० १६४४ मे हुई।

भारते दु के सम-सामयिक लेखकों में उनका भी एक विशेष स्थान था। उन्होंने कई नाटक लिखे हैं। "प्रह्लाद-चरित्र" ११ दृश्यों का एक बड़ा नाटक है, पर उसके संवाद ग्रादि रोचक नहीं, भाषा भी ग्रच्छी नहीं। "तप्ता-संवरण नाटक" सन् १८७४ के 'हरिश्चंद्र मैगजीन' में छुपा था, पीछे, सन् १८८३ ई० में पुस्तकाकार प्रकाशित हुग्रा। इसमें तप्ता ग्रीर संवरण की पौराणिक प्रेम कथा है। सवरण ने तप्ता के ध्यान में लीन रहने के कारण गौतम मुनि को प्रणाम नहीं किया। इसपर उन्होंने शाप दिया कि जिसके ध्यान में द्यम मम हो वह तुम्हें भूल जाय। फिर सदय होकर शाप का यह परिहार उन्होंने ज्ञाया कि ग्रग-स्पर्श होते ही उसे तुम्हारा स्मरण हो जायगा।

लालाजी के "रणधीर श्रीर प्रेममोहिनी" नाटक की उस समय श्रधिक

चर्चा हुई थी। पहले पहल यह नाटक एं० १९३४ में प्रकाशित हुआ था और इसके साथ एक भूमिका थी जिसमें नाटको के संबंध में कई बातें अंगरेजी नाटको पर दृष्टि रखकर लिखी गई थीं। यह स्पृष्ट जान पड़ता है कि यह नाटक उन्होंने अंगरेजी नाटकों के ढंग पर लिखा था। 'रणधीर और प्रेममोहिनी' नाम ही ''रोमियो एंड जुलियट'' की ओर ध्यान ले जाता है। कथा-वस्तु भी इसकी सामान्य प्रथानुसार पौराणिक या ऐतिहासिक न होकर कल्पित है। पर यह वस्तु-कल्पना मध्ययुग के राजकुमार-राजकुमारियों के चेत्र के भीतर ही हुई है—पाटन का राजकुमार है और सूरत की राजकुमारी। पर दृश्यों में देश-कालानुसार सामाजिक परिस्थिति का ध्यान नहीं रखा गया है। कुछ दृश्य तो आजकल का समाज सामने लाता है, कुछ मध्ययुग का और कुछ उस प्राचीन काल का जब स्वयव्द की प्रथा प्रचलित थी। पात्रों के अनुरूप भाषा रखने के प्रयत्न में मुंशीजी की भाषा इतनी घोर उर्दू कर दी गई है कि केवल हिंदी-पढ़ा व्यक्ति एक पंक्ति भी नहीं समक सकता। कहाँ स्वयवर, कहाँ ये मुंशी जी!

जैसा ऊपर कहा गया है, यह नाटक अगरेजी नाटकों के ढंग पर लिखा गया है। इसमें प्रस्तावना नहीं रखी गई है। दूसरी बात यह कि यह दुःखांत है। भारतीय रूपक-चेत्र में दुःखांत नाटकों का चलन न था। इसकी अधिक चर्चा का एक कारण यह भी था।

लालाजी का ''संयोगता-स्वयंवर'' नाटक सबसे पीछे का है। यह पृथ्वीराज द्वारा संयोगता-हरण का प्रचलित प्रवाद लेकर लिखा गया है।

श्रीनिवासदास ने "परीचागुर" नाम का एक शिचापद उपन्यास भी लिखा। वे खड़ी बोली की बोलचालके शब्द श्रीर मुहावरे श्रच्छे लाते थे। उपर्युक्त चारों लेखकों में प्रतिभाशालियों का मनमौजीपन था, पर लाला श्रीनिवासदास व्यवहार में दक्त श्रीर संसार का ऊँचा नीचा समक्तेवाले पुरुष थे। श्रतः उनकी भाषा संयत श्रीर साफ-सुथरी तथा रचना बहुत कुछ सोदेश्य होती थी। 'परीचा-गुर' से कुछ श्रश नीचे दिया जाता है—

'सुझे त्रापकी यह बात बिलकुल त्रनोखी मालूम होती है। भला, परोपकारादि शुभ कामों का परिणाम कैसे बुरा हो सकता है ?" पंडित पुरुषोत्तमदास ने कहा। "जैसे श्रन्न प्राणाधार है परंतु श्रति भोजन से रोग उत्पन्न होता है" लाला व्रजिकशोर कहने लगे "देखिए परोपकार की इच्छा अत्यंत उपकारी है परंतु हद से आगे बढ़ने पर वह भी फिजूलखर्ची समभी जायगी और अपने कुटुंब परिचारादि का सुख नष्ट हो जायगा। जो आलसी अथवा अधिमें की सहायता की, तो उससे संसार में आलस्य और पाप की वृद्धि होगी। इसी तरह कुपात्र में भिक्त होने से लोक परलोक दोनों नष्ट हो जायँगे। न्यायपरता यद्यपि सब वृत्तियों को समान रखनेवाली है, परंतु इसकी अधिकता से भी मनुष्य के स्वभाव में मिलनसारी नहीं रहती, क्षमा नहीं रहती। जब बुद्धिवृत्ति के कारण किसी वस्तु के विचार में मन अत्यंत लग जायगा तो और जानने लायक पदार्थों की अज्ञानता बनी रहेगी। आनुषंगिक प्रवृत्ति के प्रवल होने से जैसा संग होगा वैसा रंग तुरंत लग जाया करेगा।"

ऊपर उद्धरण में ग्रॅंगरेजी उपन्यां के ढंग पर भाषण के बीच में या ग्रंत में ''श्रमुक ने कहा'' ''श्रमुक कहने लगे'' 'ध्यान देने योग्य है। खैरियत हुई कि इस प्रथा का श्रनुसरण हिंदी के उपन्यां में नहीं हुआ।

मारतेदुनी के मित्रों में कई बातो में उन्हीं की-सी तबीयत रखनेवाले विजयराघवगढ़ ( मध्य प्रदेश ) के राजकुमार टाकुर जगमोहनसिंहजो थे। उनका
जन्म श्रावण शुक्क १४ सं० १६१४ को और मृत्यु सं० १६५६ ( मार्च सन्
१८६६ ) में हुई। वे शिक्षा के लिये कुछ दिन काशी में रखे गए थे नहाँ
उनका मारतेंदु के साथ मेल नोल हुआ। वे संस्कृत साहित्य और ऑगरेनी के
श्रन्छे नानकार तथा हिदी के एक प्रेम-पिथक किन और माधुर्यपूर्ण गद्यलेखक थे। प्राचीन संस्कृत-साहित्य के श्रम्यास और विध्यादवी के रमणीय
प्रदेश में निवास के कारण विविध मावमयी प्रकृति के रूप-माधुर्य की नैसी
सन्ची परख, नैसी सन्ची श्रमुम्ति, उनमें थो वैसी उस काल के किसी हिंदीकिन या लेखक में नहीं पाई नाती। श्रम्य तक निन लेखकों की चर्चा हुई
उनके हृद्य में इस मूखड की रूपमाधुरी के प्रति कोई सन्चा प्रेम-सस्कार न
था। परपरा पालन के लिये चाहे प्रकृति का वर्णन उन्होंने किया हो पर वहाँ
उनका हृदय नहीं मिलता। श्रपने हृदय पर श्रंकित मारतीय ग्राम्य-नीवन के
माधुर्य का नो संस्कार ठाकुर साहन ने श्रपने "श्यामा स्वप्न" में न्यक्त किया है
उसकी सरसता निराली है। बाबू हरिश्चंद्र, पंडित प्रतापनारायण श्रादि किया है

श्रीर लेखको की दृष्टि श्रीर हृदय की पहुँच मानव-त्तेत्र तक ही थी, प्रकृति के श्रीपर त्तेत्रों तक नहीं। पर ठाकुर जगमोहनसिहजी ने नरत्तेत्र के सौद्र्य की प्रकृति के श्रीर त्तेत्रों के सौद्र्य के मेल मे देखा है। प्राचीन संस्कृत साहित्य के दिच-संस्कार के साथ भारतभूमि की प्यारी रूप रेखा को मन में बसानेवाले वे पहले हिंदी लेखक थे, यहाँ पर बस इतना ही कहकर हम उनके "श्यामास्त्रम" का एक दृश्य-खंड नीचे देते हैं—

"नर्मदा के दक्षिण दंडकारण्य का एक देश दक्षिण कोशल नाम से प्रसिद्ध है-याही मग ह्वै कै गए दंडकबन श्री राम । तासों पावन देस वह विंध्याटवी ललाम ॥

में कहाँ तक इस सुंदर देश का वर्णन कहूँ ? . . . . जहाँ की निर्झरिया— जिनके तीर वानीर से भिरे, मदकल-कृजित विहंगमों से शोभित है, जिनके मूल से स्वच्छ श्रीर शीतल जलधारा बहती है श्रीर जिनके किनारे के श्याम जंबू के निकुंज फलभार से निमत जनाते हैं—शब्दायमान होकर भरती है। × × × जहाँ के शल्लकी-चृक्षों की छाल में हाथी श्रपना बदन रगड़ रगड़ खुजली मिटाते हैं श्रीर उनमें से निकला क्षीर सब बन के शीतल समीर को सुरमित करता है। मंजु वंजुल की लता श्रीर नील निजुल के निकुंज जिनके पत्ते ऐसे सघन जो सूर्य की किरनों को भी नहीं निकलने देते, इस नदी के तट पर शोभित हैं।

ऐसे दंडकारण्य के प्रदेश में भगवती चित्रोत्पला, जो नीलोत्पलों की भाड़ियों श्रीर मनोहर पहाडियों के बीच होकर बहती है, कंकगृद्ध नामक पर्वत से निकल श्रनेक दुर्गम विपम श्रीर श्रसम भूमि के ऊपर से, बहुत से तीथीं श्रीर नगरी को श्रपने पुण्य-जल से पावन करती, पूर्व समुद्र में गिरती है।

इस नदी के तीर श्रनेक जंगली गाँव बसे हैं। मेरा श्राम इन सभी से उत्कृष्ट श्रौर शिष्ट जनों से पूरित है। इसके नाम ही को सुनकर तुम जानोगे कि यह कैसा सुंदर ग्राम है। × × × इस पावन श्रीभराम ग्राम का नाम स्थामापुर है। यहाँ श्राम के श्राराम पथिकों श्रौर पवित्र यात्रियों को विश्राम श्रौर श्राराम देते हैं। × × × प्रराने टूटे-फूटे देवाले इस ग्राम की प्राचीनता के साक्षी हैं। श्राम के सीमांत के साड़, जहाँ झुंड के झुंड कौवे श्रौर वगुले बसेरा लेते हैं, गवँई की शोभा वताते है। पौ फटते श्रौर गोध्ली के

समय गैयों के खुरों से उड़ी घूल ऐसी गिलयों में छा जाती है मानों कुहिरा गिरता हो। × × × ऐसा सुंदर ग्राम, जिसमें श्यामसुंदर स्वयं विराजमान हैं, मेरा जन्म-स्थान था।"

कियों के पुराने प्यार की बोली में देश की हरयावली को सामने रखने का मूक समर्थन तो इन्होंने किया ही है, साथ ही माव प्रबलता से प्रेरित कल्पना के विप्रव और विद्येप को अंकित करनेवाली एक प्रकार की प्रलापरौली भी इन्होंने निकाली जिसमें रूपविधान का वैलद्याय प्रधान था, न कि शब्दविधान का । क्या अब्छा होता यदि इस शैली का हिंदी में स्वतंत्र रूप से विकास होता। तब तो बंग-साहित्य में प्रचलित इस शैली का शब्दप्रधान रूप, जो हिंदी पर कुछ काल से चढ़ाई कर रहा है और अब काव्यद्येत्र का अतिक्रमण कर कभी कभी विषय-निरूपक निबंधों तक का अर्थग्रास करने दौड़ता है, शायद जगह न पाता।

बाबू तोताराम—ये जाति के कायस्थ थे। इनका जन्म स० १६०४ में श्रीर मृत्यु दिसंबर १६०२ में हुई। बी० ए० पास करके ये हेडमास्टर हुए पर श्रंत में नौकरी छोड़कर श्रलीगढ़ में प्रेस खोलकर "भारतबंधु' पत्र निकालने लगे। हिंदी का हर एक प्रकार से हितसाधन करने के लिये जब भारतेंदु जी खड़े हुए थे उस समय उनका साथ देनेवालों में ये भी थे। इन्होंने "भाषासंव-र्द्धिनी" नाम की एक समा स्थापित की थी। ये हरिश्चद्ध-चंद्रिका के लेखकों में से थे। उसमें 'कीर्त्तिकेत्त' नाम का इनका एक नाटक भी निकला था। ये जब तक रहे, हिंदी के प्रचार श्रीर उन्नित में लगे रहे। इन्होंने कई पुस्तके लिखकर श्रपनी समा के सहायतार्थ श्रपित की थीं—जैसे 'केटोक्टतांत नाटक' (श्रॅगरेजी का श्रमुवाद ), स्त्रीसुनोधिनी। भाषा इनको साधारण श्रर्थात् विशेषतारहित है। इन्हों कीतिकेत्र' नाटक का एक भाषण देखिए—

"यह कौन नहीं जानता ? परंतु इस नीच संसार के आगे कीर्तिकेतु विचारे की क्या चलती है ? जो पराधीन होने ही से प्रसन्न रहता है और सिसुमार की सरन जा गिरने का जिसे चाव है, हमारा पिता अत्रिपुर में बैठा हुआ वृथा रमावती नगरी की नाम मात्र प्रतिष्ठा बनाए है। नवपुर की निर्वल सेना और एक रीती थोथी, सभा जो निष्कृत युद्धों से शेप रह गई है, वह उसके संग है। हे ईश्वर!"

भारतेंद्र के साथ हिंदी की उन्नित में योग देनेवालों में नीचे लिखे महानुभाव भी विशेष उन्नेख योग्य हैं—

पं० केशवराम भंद्र महाराष्ट्र ब्राह्मण थे जिनके पूर्वज बिहार में बस गए थे। उनका जन्म स० १६११ श्रीर मृत्यु सं० १६६१ में हुई। उनका सबंध शिचा विभाग से था। कुछ स्कूली पुस्तकों के श्रातिरक्त उन्होंने 'सज्जाद-सुबुल' श्रीर 'शमशाद-सीसन' नामक दो नाटक भी लिखे जिनकी भाषा उर्दू ही समितिए। इन दोनो नाटकों की विशेषता यह है कि ये वर्त्तमान जीवन को लेकर लिखे गए है। इनमें हिंदू, मुसलमान, श्रॅगरेज, लुटेर, लफ्गे, मुकदमें बाज, मारपीट करनेवाले, रुपया इजम करनेवाले इत्यादि श्रमेक ढंग के पात्र श्राए हैं। स० १६२६ में उन्होंने 'विहार बंधु' निकाला था श्रीर १६३१ में 'विहार बंधु प्रेस' खोला था।

पं राधांचरण गोस्वामी का जन्म बृंदावन मे स॰ १६१५ में हुन्ना ग्रीर मृत्यु स॰ १६८२ (दिसंबर सन् १६२५) में हुई। ये संस्कृत के बहुत ग्रन्छे विद्वान् थे। 'हरिश्चंद्र मैगजीन' को देखते देखते इनमें देश भिक्त ग्रीर समाज-सुधार के माव जगे थे। साहित्य सेवा के विचार से इन्होने 'मारतेदु' नाम का एक पत्र कुछ दिनो तक बृंदावन से निकाला था। ग्रानेक सभा समाजों में सम्मिलित होने ग्रीर समाज सुधार का उत्साह रखने के कारण थे. कुछ ब्रह्म-समाज की ग्रीर श्राकर्षित हुए थे ग्रीर उसके पत्त में 'हिंदू बाधव' में कई लेख भी लिखे थे। भाषा इनकी गठी हुई होती थी।

इन्होंने कई बहुत ही अञ्छे मौलिक नाटक लिखे हैं। जैसे, सुदामा नाटक, सती चद्रावली, अमरसिंह राठौर, तन-मन-धन श्री गोसाईजी के अपण । इनमें से 'सती चंद्रावली' और 'अमरसिंह राठौर' वड़े नाटक हैं। 'सती चद्रावली' की कथावस्तु औरंगजेब के समय हिंदुओं पर होनेवाले अत्याचारों का चित्र खींचने के लिये बड़ी निपुणता के साथ कल्पित की गई है। अमरसिंह राठौर ऐतिहासिक है। नाटकों के अतिरिक्त इन्होंने 'विरजा', 'जावित्री' और 'मृणमयी' नामक उपन्यासों के अनुवाद भी वंगभाषा से किए है।

पंडित श्रंबिकादत्तं च्यास का जन्म सं० १६१५ श्रीर मृत्यु सं० १६५७

मे हुई। ये संस्कृत के प्रतिभाशाली विद्वान्, हिंदी के अच्छे कवि और सनातन ४७८ धर्म के बड़े उत्साही उपदेशक थे। इनके धर्म संबंधी व्याख्यानो की धूम रहा क्रती थी। "अवतार-मीमांसा" आदि धर्म-संबंधी पुस्तको के अतिरिक्त इन्होने बिहारी के दोहों के भाव को विस्तृत करने के लिये "बिहारी-विहार" नाम का एक बड़ा काव्य ग्रंथ लिखा। पद्य रचना का भी विवेचन इन्होंने श्राच्छा किया है। पुरानी चाल की कविता (जैसे, पावस-पचासा) के अतिरिक्त इन्होने भाद्य-काव्य मीमांसा' त्रादि त्रानेक गद्य की पुस्तकें भी लिखीं। 'इन्होने', 'उन्होंने' के स्थान पर ये 'इनने' 'उनने' लिखते थे।

व्रजभाषा की ग्रन्छी कविता ये वाल्यावस्था से ही करते थे जिससे बहुत शीघ्र रचना करने का इन्हें ग्रम्यास हुग्रा। कृष्णलीला को लेकर इन्होने वज-भाषा में 'ललिता नाटिका' लिखी थी। भारतेष्ठु के कहने से इन्होंने 'गो-संकट नाटक' लिखा जिसमें हिंदु श्रों के बीच असंतोष फैलने पर अकबर द्वारा गोवध

, बंद किए ज़ाने की कथावस्तु रखी गई है। पंडित मोहनलाल विष्णुलाल पंड्या—इन्होंने गिरती दशा मे "हिर्ज्वंद्र-वंद्रिका" को सँभाला था और उसमे अपना नाम भी जोड़ा था। इनके रंग ढंग से लोग इन्हें, इतिहास का अर्च्छा जानकार और विद्वान् समसते थे। कविराजा श्यामलदानजी ने जब ग्रपने "पृथ्वीराज-चरित्र" ग्रंथ मे "पृथ्वीराजरासो" को जाली ठहराया था तब इन्होंने "रासो-संरत्ता" लिखकर उसको ग्रसल सिद्ध करने का प्रयत किया था।

पंडित भीमसेन शर्मा—ये पहले स्वामी दयानंदनी के दहने हाथ थे। संवत् १६४० ग्रीर १६४२ के वीच इन्होंने धर्म-संबंधी कई पुस्तकें हिंदी मे लिखीं और कई संस्कृत ग्रंथों के हिंदी भाष्य भी निकाले। इन्होंने "आर्य-सिद्धांत" नामक एक मासिक पत्र भी निकाला था । भाषा के संबंध में इनका विलच्च मत था। "संस्कृत भाषा की श्रद्भुत शक्ति" नाम का एक लेख लिखकर इन्होंने ग्रारबी फारसी शब्दों को भी संस्कृत वना डालने की राय वड़े जोर शोर से दी थी—जैसे दुश्मन को ''दुःश्मन'', सिफारिश को ''द्यंप्राशिष'', चश्मा को "चद्मा", शिकायत को "शिचायल" इत्यादि।

काशीनाथ खत्री—इनका जन्म संवत् १६०६ मे त्रागरे के माईयान महल्ले मे त्रीर परलोकवास सिरसा (जिला इलाहाबाद) मे जहाँ ये पहले त्राध्यापक रह चुके थे त्रीर त्रांतिम दिनो में त्राकर बस गए थे, सं० १६४८ (६ जनवरी १८६१) मे हुत्रा । कुछ दिन गवर्नमेट वर्नाक्यूलर रिपोर्टर का काम करके पीछे ये लाट सहब के दफ्तर के पुस्तकाध्यत्त नियुक्त हो गए थे। ये मातृमाषा के संबचे सेवक थे। नीति, कर्तव्यपालन, स्वदेशहित ऐसे विषयो पर ही लेख त्रीर पुस्तके लिखने की त्रीर इनकी रुचि थी। शुद्ध साहित्य कोटि मे त्रानेवाली रचनाएँ इनकी बहुत कम हैं। ये तीन पुस्तके उल्लेख-योग्य हैं—(१) त्राम-पाठशाला त्रीर निकृष्ट नीकरी नाटक, (२) तीन ऐतिहासिक (१) रूपक त्रीर (३) बाल-विधवा संताप नाटक।

तीन ऐतिहासिक रूपकों मे पहला तो है "सिंधुरेश की राजकुमारियाँ" जो सिंध मे अर्बो की चढ़ाईवाली घटना लेकर लिखा गया, दूसरा है 'गुन्नौर की रानी" जिसमे भूपाल के मुसलमानी राज्य के संस्थापक द्वारा पराजित गुन्नौर के हिंदू राजा की विधवा रानी का वृत्त है, तीसरा है 'लव जी का स्वप्न' जो रघुवंश की एक कथा के आधार पर है।

काशीनाथ खत्री वास्तव में एक ग्रत्यंत ग्रभ्यस्त ग्रनुवादक थे। इन्होने कई ग्रॅगरेजी पुस्तकों, लेखों ग्रौर व्याख्यानो के ग्रनुवाद प्रस्तुत किए, जैसे—शेक्षिपथर के मनोहर नाटकों के ग्राख्यानो (लेब कत) का ग्रनुवाद; नित्युपदेश (ब्लेकी के Self Culture का ग्रनुवाद); इंडियन नेशनल कांग्रेस (ब्रूम के व्याख्यान का ग्रनुवाद); देश की दरिद्रता ग्रौर ग्रॅगरेजी राजनीति (दादाभाई नौरोजी के व्याख्यान का ग्रनुवाद); भारत त्रिकालिक दशा कर्नल ग्रलकाट के व्याख्यान का ग्रनुवाद) इत्यादि। ग्रनुवादों के ग्रतिरिक्त इन्होंने भारतवर्ष की विख्यात स्त्रियों के चरित्र', 'यूरोपियन धर्मशीला स्त्रियों के चरित्र', 'मातृभाषा की उन्नति किस विधि करना योग्य है' इत्यादि ग्रनेक छोटी छोटी पुस्तके ग्रौर लेख, लिखे।

राधाकृष्णदास भारतेंदु हरिश्चंद्र के फ़फेरे भाई थे। इनका जन्म सं० १६२२ श्रौर मृत्यु सं० १६६४ मे हुई। इन्होने भारतेंदु का श्रध्रा छोड़ा हुश्रा नाटक सती प्रताप' पूरा किया था। इन्होंने पहले पहल 'दुःखिनी बाला' ر م

हिंदी-साहित्यं का इतिहास

自動物表入机

्रेश्चे सिंहे वहां १ विस्तार

दिला हे हिल्लों में पहारे

" 耐桶柳"

े भू बहुरों। तुसर

响廊桶铺

सम्माषा भूगुनी के

क्षिणीयांची

旅修服房

前板

भें हैं।

FIR

VIV.

丽

रेश

前

नामक एक छोटा सा रूपक लिखा था जो 'हरिश्चंद्र-चंद्रिका ग्रोर 'मोहन चंद्रिका' में प्रकाशित हुत्रा था। इसमें जन्मपत्री-मिलान, बालं विवाह, अपव्यय

ग्रादि कुरीतियो का दुष्परिणाम दिखाया गया है। इनका दूसरा नाटक है 4महारानी पद्मावती अर्थवा मेवाड कमिलनी जिसकी रर्वना चित्तीड पर

अञ्चलाउदीन की चढ़ाई के समय की पद्मिनी वाली घटना को लेकर हुई है। इनका सबसे उत्कृष्ट ग्रीर बड़ा नाटक 'महाराणा प्रताप' (या राजस्थान केसरी)

है जो सं० १६५४ में समाप्त हुआ था। यह नाटक बहुत ही लोकप्रिय हुआ

और इसका अभिनय कई बार कई जगह हुआ।

भारतीय प्रथा के त्रानुसार इसके सब पात्र भी त्रादर्श के साँचों में ढले हुए हैं। कथोपकथन यद्यपि चमत्कारपूर्ण नहीं, पर पात्र और अवसर के सर्वथा उपयुक्त हैं; उनमे कहीं कही क्रोंज भी पूरा है। वस्तु-योजना बहुत ही व्यवस्थित है। इस नाटक मे अकबर का हिंदुओं के प्रति सद्भाव उसकी कूटनीति के रूप मे प्रदर्शित है। यह बात चाहे कुछ लोगों को पसंद न हो।

नाटकों के ग्रातिरिक्त इन्होने 'निस्सहाय हिंदू' नामक एक छोटा स उपन्यास भी लिखा था। बॅगला के कई उपन्यासी के अनुवाद इन्होंने किए

है \_ जैसे, स्वर्णलता, मरता क्या न करता।

कार्तिकप्रसाद खत्री—(जन्म सं०१६०८, मृत्यु १६६१)। ये आसाम, बंगाल ग्रादि कई स्थानों में रहे। हिंदी का प्रेम इनमें इतना ग्रधिक था कि २० वर्ष की अवस्था में ही इन्होंने कलकते से हिंदी की पत्र-पत्रिकाएँ निकालने का उद्योग किया था। "रेल का विकट खेल" नाम का एक नाटक १५ ग्राप्रैल सन् १८७४ ई० की संख्या से 'हरिश्चंद्र मैगजीन' में छपने लगा था, पर पूरा

न हुग्रा। 'इला', 'प्रमीला', 'जया', 'मधुमालती' इत्यादि ग्रनेक बंगला उपन्यासों के इनके किए हुए अनुवाद काशी के 'भारत जीवन' प्रेस से निकले ।

फ्रेडरिक पिन्कार का उल्लेख पहले हो चुका है और यह कहा जा चुका है कि वे हॅगलैंड में के के हिंदी में लेख और पुस्तक लिखते और हिंदी लेखकों के साथ पत्रव्यवहार भी हिंदी में ही करते थे। उन्होंने दो पुस्तकें हिंदी में लिखी हैं—

१ बालदीपक ४ मार्ग (नांगरी श्रीर कैथी श्रे स्तेरी में) २ विक्टोरिया चिरित्र । ये दोनों पुस्तकें खड्गविलास प्रेस, 'बॉकीपुर मे छपी थी । 'बालदीपक' विद्यार के स्कूलों मे पढ़ाई 'बाती थी। उसके एक पाठ का कुछ श्रश भाषा के नमूने के लिये दिया बाता है—

''हे लड़को ! तुमको चाहिए कि श्रपनी पोथी को बहुत सँमाल 'कर रेन्खो । मैली न होने पाने, बिगड़े नहीं और जब उसे खोलो चौकसाई से खोलो कि उसका पंजा श्रामुली के तले दबकर फट न जाने ।''

'विक्टोरिया-चरित्र' १३६ पृष्ठों की पुस्तक है। इसकी भाषा उनके पत्रो की भाषा की त्रपेत्ता त्राधिक मुहावरेदार है।

उनके विचार उनके लंबे लबे पत्रों में मिलते हैं। बाबू कार्त्तिकप्रसाद खत्री को स॰ १६४३ के लगभग श्रापने एक पत्र में वे लिखते है—

"ग्रापकी सुंबद पेत्रं सुर्फेकी मिला श्रीर उससे सुमको परम श्रानंद हुआ।

श्रांपकी समक्त में हिंदी भाषा का प्रचित होना उत्तर-पश्चिम-वासियों के लिये सबसे भारी बात है। मैं भी संपूर्ण रूप से जानता हूँ कि जब तक किसी देग में निज भाषा श्रीर श्रक्षर सरकारी श्रीर व्यवहार संबंधी कामो में नहीं प्रवृत्त होते हैं तब तक उस देश का परम सौभाग्य हो नहीं सकता। इसिलये मैने वार वार हिंदी भाषा के प्रचित्त करने का उद्योग किया है।

देखो, श्रस्सी वरस हुए बंगाली भाषा निरी श्रपश्रश भाषा थी। पहले पहल थोडी थोड़ी संस्कृत बातें उसमें मिली थीं। परंतु श्रव क्रम करके सँवारने से निषट श्रव्छी भाषा हो गई। इसी तरह चाहिए कि इन दिनों में पिंडत लोग हिंदी भाषा में थोडी थोडी संस्कृत बातें मिलाने। इस पर भी स्मरण कीर्जिए कि उत्तर-पिश्रम में हजार बरस तक फारसी बोलनेवाले लोग राज करते थे। इसी कारण उस देश के लोग बहुत फारसी बातों को जानते हैं। उन फारसी बातों को भाषा से निकाल देने का उद्योग मुर्खता का काम है।"

हिंदुस्तानी पुलिसं की करत्ती की सुनकर जापने बार कार्तिकप्रसाद की लिखा था-

"कुछ दिन हुए कि मेरे एक हिंदुस्तानी दोस्त ने हिंदुस्तान के पुलिस के

जुलम की ऐसी तस्वीर खेंची कि मैं हैरान हो गया। मैंने एक चिट्ठी लाहौर नगर के 'ट्रीब्यून' नामी समाचार पत्र को लिखी। उस चिट्ठी के छुपते ही मेरे पास बहुत से लोगों ने चिट्ठियाँ भेजीं जिनसे प्रकाशित हुन्ना कि पुलिस का जुलम उससे भी ज्यादा है, जितना मैंने सुना था। ग्रब मैंने पक्का इरादा कर लिया है कि जब तक हिंदुस्तान की पुलिस वैसी ही नहो जावे जैसे कि हमारे इँगलिस्तान में है, मैं इस बात का पीछा न छोडूँगा।''

भारतेंदु हरिश्चंद्र को एक चिट्ठी पिन्काट साहब ने व्रजभाषा पद्य में लिखी थी जो नीचे दी जाती है—

''वैस-बंस-अवतंस, श्रीबाबू हरिचंद जू। छीर नीर कलहंस, दुक उत्तर लिखि देव मोहिं॥ पर उपकार में उदार अवनी में एक, भाषत अनेक यह राजा हरिचंद है। विभव बढ़ाई वपु वसन बिलास लिख कहत यहाँ के लोग बाबू हरिचंद है।

चंद वैसो श्रमिय श्रनंदकर श्रारत को कहत कविंद यह भारत को चंद है। कैसे श्रब देखें, को बतावे, कहाँ पावे ? हाय, कैसे वहाँ श्रावें, हम कोई मितमंद हैं।

श्रीयुत सकल-कविंद-कुल-नुत वाबू हरिचंद। भारत-हृदय-सतार-नभ उदय रहो जनु चंद॥"

#### प्रचार-कार्य

भारतेदु के समय से साहित्य-निर्माण का कार्य तो धूम-धाम से चल पड़ा पर उस साहित्य के सम्यक् प्रचार में कई प्रकार की बाधाएँ थीं। अदालतों की भाषा बहुत पहले से उर्दू चली आ रही थी इससे अधिकतर बालकों को अँग्रेजी के साथ या अकेले उर्दू की ही शिक्ता दी जाती थी। शिक्ता का उद्देश्य अधिकतर सरकारी नौकरियों के योग्य बनाना ही समझा जाता रहा है। इससे चारों ओर उर्दू पढ़ें लिखे लोग ही दिखाई पड़ते थे। ऐसी अबस्था में साहित्य-निर्माण के साथ हिंदी के प्रचार का उद्योग भी बराबर चलता रहा। स्वयं बाबू हरिश्चंद्र को हिंदी भाषा और नागरी अक्तरों की उपयोगिता समक्ताने के लिये बहुत से नगरों में व्याख्यान देने के लिये जाना पड़ता था। उन्होंने इस संबंध में कई पैंफलेट भी लिखे। हिंदी-प्रचार के लिए बलिया में बड़ी भारी सभा हुई थी जिसमें भारतेद्र का बड़ा मार्मिक व्याख्यान हुआ था। वे जहाँ जाते अपना यह मूल मंत्र अवश्य सुनाते थे—

े निज भाषा-उन्नति ; श्रहै, सत्र उन्नति की मूल । बिनु निज भाषा ज्ञान के, मिटत न हिय को सूल ॥ ﴿

इसी प्रकार पंडित प्रतापनारायण मिश्र भी, "हिंदी, हिंदू, हिंदुस्तान" का राग ग्रालापते फिरते थे। कई स्थानों पर हिंदी प्रचार के लिये समाएँ स्थापित हुई। बाबू तोताराम द्वारा स्थापित ग्रालीगढ़ की "भाषासंबद्धिनी" सभा का उल्लेख हो चुका है। ऐसी ही एक सभा सन् १८८४ में 'हिंदी उद्धारिणी प्रतिनिधि मध्य सभा" के नाम से प्रयाग में प्रतिष्ठित हुई थी। सरकारी दफ्तरों में नागरों के प्रवेश के लिये बाबू हरिश्चंद्र ने कई बार उद्योग किया था। सफलता न प्राप्त होने पर भी इस प्रकार का उद्योग बराबर चलता रहा। जब लेखकों की दूसरी पीढ़ी तैयार हुई तब उसे ग्रापनी बहुत कुछ शक्ति प्रचार के काम में भी लगानी पड़ी।

'भारतेदु के ग्रस्त होने के उपरांत ज्यो ज्यो हिंदी गद्य-साहित्य की वृद्धि होती गई त्यो त्यो प्रचार की त्र्यावश्यकता भी अधिक दिखाई पड़ती गई। श्रदालती भाषा उर्दू होने से नवशिचितो की श्रिधक संख्या उर्दू पढ़नेवाली की थी, जिससे हिंदी-पुस्तको के प्रकाशन का उत्साहत्र ढ़ने नहीं पाता था। इस साहित्य संकट के अतिरिक्त नागरी का प्रवेश सरकारी दफ्तरों में न होने से जनता का घोर संकट भी सामने था। ख्रतः संवत् १६५० मे कई उत्साही छात्रो के उद्योग से, जिनमें बाबू श्यामसुंदरदास, पिंडत रामनारायण मिश्र श्रीर ठाकुर शिवकुमारसिंह मुख्य थे, काशी-नागरी-प्रचारिणी सभा की स्थापना हुई। सच पूछिए तो इस सभा की सारी समृद्धि श्रीर कीर्त्ति बाबू श्यामसुंद्रदासजी के त्याग ग्रौर सतत परिश्रम का फल है। वे ही त्रादि से ग्रंत तक इसके प्राण-स्वरूप स्थित होकर बरावर इसे अनेक बड़े उद्योगों में तत्पर करते रहे। इसके प्रथम सभापति भारतेदुजी के फुफेरे भाई बाबू राधाकुब्ल्दास हुए। इसके सहायको में भारतेंदु के सहयोगियों में से कई सजन थे, जैसे—रायबहादुर पिंडत लच्मीशकर मिश्र, एम्० ए०, खङ्गविलास प्रेस के स्वामी बाबू रामदीन-सिंह, 'भारत जीवन' के अध्यन्त बाबू रामकृष्ण वर्मा, बाबू गदाघरसिंह, बाबू कार्त्तिकप्रसाद खत्री इत्यादि । इस सभा के उद्देश्य दो हुए—नागरी ब्राव्त्रों का प्रचार श्रौर हिदी-साहित्य की समृद्धि ।

उक्त दो उद्देशों में से यद्यिप प्रथम का प्रतियक्त संबंध हिंदी-साहित्य के इतिहास से नहीं जान 'पड़ता। पर परोक्त संबंध अवश्य है। पहिले कह आए हैं कि सरकारी दफ्तरों आदि में नागरी का प्रवेश न होने से नविशक्तिों में हिंदी पढ़नेवालों की पर्याप्त संख्या नहीं थी। इससे नूतन साहित्य के निर्माण और प्रकाशन में पूरा उत्साह नहीं बेना रहने पाता था। पुस्तकों का प्रचार होते न देख प्रकाशक भी हतोत्साह हो जाते थे और लेखक भी। ऐसी परिस्थिति में नागरीप्रचार के आंशेलन का साहित्य की वृद्धि के साथ भी संबंध मान हम संचेप में उसका उल्लेख कर देना आवश्यक समकते हैं।

्बाबू हरिश्चंद्र किस प्रकार नागरी श्रौर हिंदी के संबंध मे श्रपनी चंद्रिका में लेख छाना करते श्रौर जगह जगह घूमकर वक्तृता दिया करते थे, यह हम पहले कह श्राए हैं। वे जब बिलया के हिंदी-प्रेमी कलक्टर के निमंत्रण पर वहाँ गए थे तब कई दिनों तक बड़ी घूम रही। हिंदी भाषा श्रौर नागरी श्रक्तों की उपयोगिता पर उनका बहुत श्रव्छा व्याख्यान तो हुश्रा ही था, साथ ही 'सत्यहरिशंचंद्र', 'श्रंधेरनगरी' श्रौर 'देवाक्तरचरित्र' के श्रमिनय भी हुए थे। "देवाक्तरचरित्र" पंडित रविदत्त शुक्ल का लिखा हुश्रा एक प्रहसन था जिसमें उर्दू लिपि की गड़बड़ी के बड़े ही विनोदपूर्ण हरेय दिखाए गए थे।

भारतेदु के ग्रस्त होने के कुछ पहले ही नागरी-प्रचार का मंडा पिडत गौरीदत्तजी ने उठाया। ये मेरठ के रहनेवाले सारस्वत ब्राह्मण थें ग्रौर मुदिरिसी करते थे। ग्रपनी धुन के ऐसे पक्के थे कि चालीस वर्ष की ग्रवस्था हो जाने पर इन्होंने ग्रपनी सारी जायदाद नागरी-प्रचार के लिये लिखकर रिजस्टरी करा दी ग्रौर ग्राप संन्यासी होकर 'नागरी-प्रचार' का मंडा हाथ में लिए चारों ग्रोर घूमने लगे। इनके व्याख्यानों के प्रभाव से न जाने कितने देवनागरी-स्कूल मेरठ के ग्रास पास खुले। शिक्षा-संबंधिनी कई पुस्तकें भी इन्होंने लिखीं। प्रसिद्ध 'गौरी-नागरी-कोश' इन्हों का है। जहाँ कहीं कोई मेला तमाशा होता वहाँ पंडित गौरीदत्तजी लड़कों को खासी भीड़ पीछे लगाए नागरी का मंडा हाथ में लिए दिखाई देते थे। मिलने पर 'प्रणाम', 'जयराम' ग्रादि के स्थान पर लोग इनसे "जय नागरी की" कहा करते थे। इन्होंने संवत् १६५१ में दफ्तरों मे नागरी जारी करने के लिये एक मेमोरियल भी मेजा था।

नागरी-प्रचारिणी सभा अपनी स्थापना के कुछ ही दिनों पीछे दबाई नागरी के उद्धार के उद्योग में लग गई। संवत् १६५२ में जब इस प्रदेश के छोटे लाट सर ऐटनी (पीछे लाई) मैकडानल काशी में आए तब सभा ने एक आवेदन-पत्र उनको दिया और सरकारी दफ्तरों से नागरी को दूर रखने से जनता को जो कठिनाइयाँ हो रही थीं और शिचा के सम्यक् प्रचार में जो बाधाएँ पड़ रही थीं, उन्हें सामने रखा। जब उन्होंने इस विषय पर पूरा विचार करने का वचन दिया तब से बराबर सभा व्याख्यानो और परचों द्वारा जनता के उत्साह को जामत करती रही। न जाने कितने स्थानो पर डेपुटेशन भेजे गए और हिंदी भाषा और नागरी अच्छों की उपयोगिता की ओर ध्यान आकर्षित किया गया। भिन्न भिन्न नगरों में सभा की शाखाएँ स्थापित हुई। संवत् १६५५ में एक बड़ा प्रभावशाली डेपुटेशन—जिसमें अयोध्या-नरेश महाराज प्रतापनारायण-सिंह, माँडा के राजा रामप्रसादसिंह, आवागढ़ के राजा बलवंतसिंह, डाक्टर सदरलाल और पिडत मदनमोहन मालवीय ऐसे मान्य और प्रतिष्ठित लोग थे—लाट साहब से मिला और नागरी का मेमोरियल अपित किया।

उक्त मेमोरियल की सफलता के लिये कितना भीषण उद्योग प्रांत भर में किया गया था, यह बहुत लोगों को स्मरण होगा। समा की छोर से न जाने कितने सजन सब नगरों में जनता के हस्ताज्य लेने के लिये भेजे गए जिन्होंने दिन को दिन और रात को रात नहीं समका। इस आंदोलन के प्रधान नायक देशपूज्य श्रीमान् पडित मदनमोहन मालवीयजी थे। उन्होंने "अदालती लिपि और प्राइमरो शिचा" नाम की एक बड़ी झॅगरेजी पुस्तक, जिसमे नागरी को दूर रखने के दुष्परिणामों को बड़ी ही विस्तृत और अनुसधान-पूर्ण मीमासा थो, लिखकर प्रकाशित की। छंत में संवत् १६५७ में भारतेंदु के समय से ही चले आते हुए उस उद्योग का फल प्रकट हुआ और कचहरियों में नागरी के प्रवेश की घोषणा प्रकाशित हुई।

सभा के साहित्यिक श्रायोजनों के भीतर हम बराबर हिंदी-प्रेमियों की सामान्य श्राकाचाश्रों श्रोर प्रशृत्तियों का परिचय पाते चले श्रा रहे हैं। पहले ही वर्ष "नागरीदास का जीवनचरित्र" नामक जो लेख पढ़ा गया वह कवियों के विषय में बढ़ती हुई लोकजिज्ञासा का पता देता है। हिंदी के पुराने

किवियों का कुछ इतिवृत्त-संग्रह पहले पहल संवत् १८६६ मे गासी द तासी ने श्रपने "हिंदुस्तानी साहित्य का इतिहास" मे किया, फिर सर्वे १६४० मे ठाकुर शिवसिंह सेगर ने अपने "शिवसिंह सरोज" मे किया। उसके पीछे प्रिसिद्ध भाषावेत्ता डाक्टर (पीछे सर ) ग्रियर्सन ने संवत् १९४६ में Modern Vernacular Literature of Northern Hindustan प्रकाशित किया। कवियो का वृत्त भी साहित्य का एक ग्रंग है। ग्रतः सभा ने ग्रागे चलकर हिंदी पुस्तकों की खोज का काम भी ग्रापने हाथ में लिया जिससे बहुत से गुप्त श्रौर श्रप्रकाशित रहीं के मिलने की पूरी श्राशा के साथ साथ कवियों का बहुत कुछ चत्तांत प्रकट होने की भी पूरी संभावना थी। संवत् १६५६ मे सभा को गवमेंट से ४००) वार्षिक सहायता इस काम के लिये प्राप्त हुई ग्रौर खोज धूमधाम से त्रारंभ हुई। यह वार्षिक सहायता ज्यो ज्यों बढ़ती गई, •त्यो त्यों काम भी श्रिधिक विस्तृत रूप मे होता गया। इसी खोज का फल है कि त्राज कई सौ ऐसे कवियों की कृतियों का परिचय हमें प्राप्त है जिनका पहले पता न था। कुछ कियों के संबंध में बहुत सी बातों की नई जानकारी भी हुई। सभा की "प्रथमाला" में कई पुराने कवियों के ग्रन्छे ग्रन्छे श्रप्रकाशित ग्रंथ छपे। सारांश यह कि इस खोज के द्वारा हिंदी साहित्य का इतिहास लिखने की खासी सामग्री उपस्थित हुई जिसकी सहायता 'से दो एक

श्राच्छे किववृत्त संग्रह भी हिंदी में निकले।
हिंदी भाषा के द्वारा ही सब प्रकार के वैज्ञानिक विषयों की शिक्षा की व्यवस्था का विचार भी लोगों के चित्त में अब उठ रहा था। पर वड़ी भारी किठनता पारिभाषिक शब्दों के संबंध में थी। इससे अनेक विद्वानों के सहयोग और परामर्श से संवत् १६६३ में सभा ने "वैज्ञानिक कोश" प्रकाशित किया। भिन्न भिन्न विषयों पर पुस्तकें लिखाकर प्रकाशित करने का काम तो तब से अब तक बराबर चल ही रहा है। स्थापना के तीन वर्ष पीछे सभा ने अपनी पत्रिका (ना॰ प्र॰ पत्रिका) निकाली जिसमें साहित्यक, वैज्ञानिक, ऐतिहासिक, दार्शनिक सब प्रकार के लेख आरंभ ही से निकलने लगे थे और जो आज भी साहित्य से संबंध रखनेवाले अनुसंधान और पर्यालोचन का उद्देश्य रखकर चल रही है। 'छत्रप्रकाश', 'सुजानचरित्र', 'जंगनामा', 'पृथ्वीराज रासो'

'परमाल रासो' त्रादि पुराने ऐतिहासिक कान्यों को प्रकाशित करने के त्रातिरिक्त तुलसी, जायसी, भूषण, देव ऐसे प्रसिद्ध कवियों की प्रथावितयों के भी बहुत सुंदर संस्करण सभा ने निकाले हैं। "मनोरंजन पुस्तक-माला" मे ५० से ऊपर भिन्न भिन्न विषयों पर उपयोगी पुस्तके निकल चुकी हैं। हिंदी का सब से बड़ा त्रीर प्रामाणिक न्याकरण तथा कोश (हिंदी शब्दसागर) इस सभा के चिरस्थायी कार्यों मे गिने जायंगे।

इस सभा ने अपने ३५ वर्ष के बीवन मे हिदी साहित्य के "वर्तमान काल" की तीनों अवस्थाएँ देखी हैं। जिस समय यह स्थापित हुई थी उस समय मारतेंदु द्वारा प्रवित्तित प्रथम उत्थान की ही परपरा चली आ रही थी। वह प्रचार काल था। नागरी अच्हों और हिंदी साहित्य के प्रचार के मार्ग मे बड़ी बाधाएँ थी। 'नागरीप्रचारिग्णी पत्रिकां' की प्रारंभिक संख्याओं को यदि हम निकाल कर देखे तो उनमे अनेक विषयों के लेखों के अतिरिक्त कहीं कहीं ऐसी कविताएँ भी मिल जायंगी जैसी श्रीयुत महावीरप्रसाद द्विवेदी की "नागरी तेरी यह दशा!"

न्तन हिंदी-साहित्य का वह प्रथम उत्थान कैसा हॅसता खेलता सामने आया था, भारतेद्व के सहयोगी लेखकों का वह मडल किस जोश लौर जिदः-दिली के साथ और कैसी चहल पहल के बीच अपना काम कर कर गया, इसका उल्लेख हो चुका है। सभा की स्थापना के पीछे घर संभालने की चिता और व्यम्रता के से कुछ चिन्ह हिंदी-सेवक-मंडल के बीच दिखाई पड़ने लगे थे। भारतेद्वजी के सहयोगी अपने दरें पर कुछ न कुछ लिखते तो जा रहे थे, पर उनमे वह तत्परता और वह उत्साह नहीं रह गया था। बाबू हरिश्चंद्र के गोलोकवास के कुछ आगे पीछे जिन लोगों ने साहित्य-सेवा प्रहण की थी वे ही अब प्रौढ़ता प्राप्त करके काल की गति परखते हुए अपने कार्य में तत्पर दिखाई देते थे। उनके अतिरिक्त कुछ नए लोग भी मैदान में धीरे धीरे उतर रहे थे। यह नवीन हिंदी साहित्य का द्वितीय उत्थान था जिसके आरंभ में 'सरस्वती' पित्रका के दर्शन हुए।

१ सत्रत् १९८५ तक (

# प्रकरण ३

## गद्य-साहित्य का प्रसार

द्वितीय उत्थान

१९५०—१९५५

# सामान्य परिचय

इस उत्थान का ग्रारंभ हम संवत् १९५० से मान सकते हैं। कुछ ऐसी चिंतात्रों त्रौर त्राकांचात्रों का ग्रामास पाते हैं जिनका समय भार-तेंदु के सामने नहीं त्राया था । भारतेंदु-मंडल मनोरंजक साहित्य निर्माण द्वारा हिंदी-गद्य-साहित्य की स्वतंत्र सत्ता का भाव ही प्रतिष्ठित करने मे अधिकतर लगा रहा। ग्राव यह भाव पूर्ण रूप से प्रतिष्ठित हो गया था ग्रीर शिचित समाज को ग्रपने इस नए गद्य साहित्य का बहुत कुछ परिचय भी हो गया था। प्रथम उत्थान के भीतर बहुत बड़ी शिकायत यह रहा करती थी कि ग्रॅगरेजी की ऊँची शिचा पाए हुए बड़े बड़े डिग्रीधारी लोग हिंदी-छाहित्य के नूतन निर्माण मे योग नहीं देते ग्रीर ग्रपनी मातृभाषा से उदासीन रहते हैं। द्वितीय उत्थान मे यह शिकायत बहुत कुछ कम हुई। उच शिचा-प्राप्त लोग घीरे घीरे ग्राने लगे— पर अधिकतर यह कहते हुए कि "मुभे तो हिंदी आती नहीं"। इधर से जवाव मिलता था ''तो क्या हुन्ना ? त्रा न नायगी। कुछ काम तो गुरू कीनिए।" ग्रतः बहुत से लोगो ने हिंदी ग्राने के पहले ही काम शुरू कर दिया। उनकी मापा में जो दोष रहते थे, वे उनकी खातिर से दर गुजर कर दिए जाते थे। जब वे कुछ काम कर चुकते थे—दो चार चीजे लिख चुकते थे—तब तो पूरे लेखक हो जाते थे। फिर उन्हें हिंदी श्राने न श्राने की परवा क्यों होने लगी ? 'इस काल-खंड के बीच हिंदी लेखकों की तारीफ मे प्रायः यहीं कहा-सुना जाता रहा कि ये संस्कृत बहुत ग्रन्छी जानते हैं, वे ग्ररबी-फारसी के पूरे विद्वान् है, ये ग्रांगरेजी के ग्रच्छे पडित हैं। यह कहने की ग्रावश्यकता नहीं समभी

थी कि ये हिंदी बहुत ग्रन्छी जानते हैं। यह मालूम ही नहीं होता था कि

हिंदी भी कोई जानने की चोज है। परियाम यह हुआ कि बहुत से हिंदी के प्रौढ और अच्छे लेखक भी अपने लेखों में फारसीदानी, अँगरेजीदानी, संस्कृत दानी, आदि का कुछ प्रमाण देना जरूरी समक्तने लगे।

भाषा बिगड़ने का एक और सामान दूसरी ख्रोर खड़ा हो गया था। हिंदी के पाठको का अब वैसा अकाल नही था—विशेषतः उपन्यास पढ़नेवालों का। वंगला उपन्यासों के अनुवाद धड़ाधड़ निकलने लगे थे। बहुत से लोग हिंदी लिखना सीखने के लिये केवल संस्कृत शब्दों की जानकारी ही आवश्यक समक्तते थे जो बंगला की पुस्तकों से प्राप्त हो जाती थी। यह जानकारी थोड़ी बहुत होते ही वे बंगला से अनुवाद भी कर लेते थे और हिंदी के लेख भी लिखने लगते थे। अतः एक ओर तो अंगरेजीदानों की ओर से "स्वार्थ लेना", "जीवन होड़" "किव का सदेश", "हिष्टिकीए" आदि आने लगे; दूसरी ओर वंगभाषा-श्रित लोगों की ओर से 'सिहरना', 'कॉदना', 'वहंत रोग' आदि। इतना अवश्य था कि पिछले केड़े के लोगों की लिखावट उतनी अजनवी नहीं लगती थी जितनी पहले केंडेवालों की। बंगभाषा फिर भी अपने देश की और हिंदी से मिलती जुलती भाषा थी। उसके अभ्यास से प्रसंग या स्थल के अनुरूप बहुत ही सुदर और उपयुक्त संस्कृत शब्द मिलते थे। अतः वगभाषा की ओर जो सुकाव रहा उसके प्रभाव से बहुत ही परिमार्जित और सुंदर सस्कृत पदिवन्यास की परपरा हिंदी मे आई, यह स्वीकार करना पड़ता है।

पर "श्रॅगरेजी मे विचार, करनेवाले" जब श्रापटे का श्रॅगरेजी सरकृत कोश लेकर श्रपने विचारों का शाब्दिक श्रमुवाद करने बैठते थे तब तो हिंदी बेचारी कोसों दूर जा खडी होती थी। वे हिंदी श्रीर संस्कृत के शब्द मर लिखते थे, हिंदी माषा नहीं लिखते थे। उनके बहुत से वाक्यों का तात्पर्य श्रॅगरेजी मापा की मावमंगी से परिचित लोग ही समक्त सकते थे, केवल हिंदी या सस्कृत जाननेवाले नहीं।

यह पहले कहा जा चुका है कि भारतेंदुजी श्रीर उनके सहयोगी लेखकों की दृष्टि न्याकरण के नियमों पर श्रुच्छी तरह बमी नहीं थी। वे "इच्छा किया", "श्राशा किया" ऐसे प्रयोग भी कर जाते थे श्रीर वाक्यविन्यास की सफाई पर भी उतना ध्यान नहीं रखते थे। पर उनकी भाषा हिंदी हो होती थी,

महावरे के खिलाफ प्रायः नहीं जाती'थी'। पर द्वितीय उत्थान के मीतर बहुत दिनों तक व्याकरण की शिथिलता ग्रौर माषा की रूपहानि दोनों साथ साथ दिखाई पड़ती रहीं। व्याकरण के व्यतिक्रम ग्रौर माषा की ग्रास्थरता पर तो थोड़े ही दिनों में कोपदृष्टि पड़ी, पर मापा की रूपहानि की ग्रोर उतना ध्यान नहीं दिया गया। पर जो कुछ हुग्रा वही बहुत हुग्रा ग्रौर उसके लिये हमारा हिदी साहित्य पंडित महावीरप्रसाद द्विवेदी का सदा ऋणी रहेगा। व्याकरण की शुद्धता ग्रौर माषा की सफाई के प्रवर्तक द्विवेदीजी ही थे। 'सरस्वती' के संपादक के रूप मे उन्होंने ग्राई हुई पुस्तकों के भीतर व्याकरण ग्रौर माषा की ग्रशुद्धियाँ दिखा-दिखाकर लेखकों को बहुत कुछ सावधान कर दिया। यद्यपि कुछ हठी ग्रौर ग्रनाड़ी लेखक ग्रपनी मूलों ग्रौर गलतियों का समर्थन तरह तरह की बातें बनाकर करते रहे, पर ग्रधिकतर लेखकों ने लाभ उठाया ग्रौर लिखते समय व्याकरण ग्रादि का पूरा ध्यान रखने लगे। गद्य की भाषा पर द्विवेदीजी के इस शुभ प्रभाव का स्मरण जब तक भाषा के लिये शुद्धता ग्रावश्यक समसी जायगी तब तक बना रहेगा।

व्याकरण की ख्रोर इस प्रकार ध्यान जाने पर कुछ दिनों व्याकरण-संबंधिनी वातो की चर्चा भी पत्रों में अच्छी चली विभक्तियाँ शब्दों से मिलाकर लिखी जानी चाहिएँ या अलग, इसी प्रश्न को लेकर कुछ काल तक खंडन-मंडन के लेख जोर-शोर से निकले। इस आंदोलन के नायक हुए थे—पंडित गोविंद-नारायणजी मिश्र, जिन्होंने 'विभक्ति-विचार' नाम की एक छोटी सी पुस्तक द्वारा हिंदी की विभक्तियों को शुद्ध विभक्तियाँ बताकर लोगों को उन्हें मिलाकर लिखने की सलाह दी थी।

इस द्वितीय उत्थान में जैसे ग्राधिक प्रकार के विषय लेखकों की विस्तृत दृष्टि के भीतर ग्राए वैसे ही शैली की ग्रानेकरूपता का ग्राधिक विकास भी हुग्रा। ऐसे लेखकों की संख्या कुछ बढ़ी जिनकी शैली में कुछ उनकी निज की विशिष्टता रहती थी, जिनकी लिखाबट को परख कर लोग कह सकते थे कि यह उन्हीं की है। साथ ही वाक्य विन्यास में ग्राधिक सफाई ग्रीर व्यवस्था ग्राई। विराम चिन्हों का ग्रावश्यक प्रयोग होने लंगा। ग्रांगरेजी ग्रादि ग्रन्य समुक्त भाषाग्रों की उच्च विचारधारा से परिचित ग्रीर ग्रापनी भाषा पर भी यथेष्ट

श्रीधिकार रखनेवाले कुछ लेखकों की कृपा से हिंदी की श्राशेंद्वाटिनी शिक्त को अच्छी वृद्धि श्रीर श्रीभव्यजन-प्रणाली का भी श्रेच्छा प्रसार हुआ। सघन श्रीर गुकित विचारसूत्रों को व्यक्त करनेवाली तथा सद्दम श्रीर गृढ़ भावों को मलकानेवाली भाषा हिंदी साहित्य को कुछ कुछ प्राप्त होने लगी। उसी के श्रनु हप हमारे साहित्य का डौल भी बहुत कुछ ऊँचा हुश्रा। बँगला के उत्कृष्ट सामाजिक, पारिवारिक श्रीर ऐतिहासिक उपन्यासों के लगातार श्राते रहने से चिच परिष्कृत होती रही, जिससे कुछ दिनों की तिलस्म ऐयारी श्रीर जाससी के उपरांत उच्च कोटि के सच्चे साहित्यक उपन्यासों की मौलिक रचना का दिन भी ईश्वर ने दिखाया।

ेनाटक के चेत्र मे वैसी उन्नात नहीं दिखाई पड़ी । बाबू राधाक्वष्णदास के "महाराणा प्रताप" (या राजस्थान केसरी ) की कुछ दिन धूम रही श्रौर उसका ग्रामिनय भी बहुत बार हुन्ना। राय देवीप्रसादें जी पूर्ण ने ''चद्रकला भानुकुमार" नामक एक बृहुत बडे डीलडौलं का नाटक लिखा, पर वह साहित्य के विविध अगो से पूर्ण होने पर भी वस्तु-वैचित्र्य के अभाव तथा भाषणो की कृत्रिमता त्र्यादि के कारण उतना प्रसिद्ध न हो संका । 'बँगला के नाटको के कुछ अनुवाद वाबू रामकृष्ण वर्मा के बाद भी होते रहे पर उतनी अधिकता से नहीं, जितनी ऋधिकता से उंपन्यासो के । इससे नाटक की गिति बहुत मेंद् रही। हिदी-प्रेमियो के उत्साह से स्थापित प्रयाग ग्रौर काशी की नाटक-मंडलियो ( जैसे, भारतेंदु नाटक मंडली ) के लिये रगशाला के अनुकूल दो एक छोटे मोटे नाटक ग्रवश्य लिखे गए पर वे साहित्यिक प्रसिद्धि न पा सके। प्रयाग मे पिंडत माधव शुक्लजी त्रौर काशी में पंडित दुगवेकरजी त्रपनी रचनात्रीं त्रौर अन्हें अभिनशे द्वारा बहुत दिनों तक दश्य काव्य की रुचि जगाये रहे । इसके उपरात बॅगला में श्री दिजेद्रलाल राय के नाटकों की धूम हुई श्रीर उनके श्रनुवाद हिंदी में धडार्घड़ हुए। इसी प्रकार रवीद्र वाबू के कुछ नाटक मी हिंदी रूप मे लाए गए। द्वितीय उत्थान के स्रंत में दृश्य-काव्य की स्रवस्था यही रही।

निवंधों की त्रोर यद्यपि बहुत कम ध्यान दिया गया त्रीर उसकी परंपरा ऐसी न चली कि हम ५-७ उच्च कोटि के निवध-लेखकों को उसी प्रकार कट से छॉटकर बता सके जिस प्रकार ग्रॅगरेजी साहित्य में बता दिए जाते हैं, फिर भी बीच बीच में ग्रच्छे ग्रौर उच्च कोटि के निग्रंध मासिक पित्रकाग्रों में दिखाई पड़ते रहें। इस द्वितीय उत्थान में साहित्य के एक एक ग्रंग को लेकर जैसी विशिष्टता लेखकों में ग्रा जानी चाहिए थी वैसी विशिष्टता न ग्रा पाई। किसी विपय में ग्रपनी सबसे ग्रधिक शक्ति देख उसे ग्रपनाकर बैठने की प्रवृत्ति बहुत कम दिखाई दी। बहुत से लेखकों का यह हाल रहा कि कभी ग्रखवार-नवीसी करते, कभी उपन्यास लिखते, कभी नाटक में दखल देते, कभी किता की ग्रालोचना करने लगते ग्रौर कभी इतिहास ग्रौर पुरातत्त्व की बाते लेकर सामने ग्राते। ऐसी ग्रवस्था में भाषा की पूर्ण शक्ति प्रदर्शित करनेवाले गृह, गभीर निबंध-लेखक कहाँ से तैयार होते ? फिर भी भिन्न भिन्न शैलियाँ प्रदर्शित करनेवाले करनेवाले कई ग्रच्छे लेखक इस बीच बीच में बताए जा सकते हैं जिन्होंने लिखा तो कम है पर जो कुछ लिखा है वह महस्व का है।

समालोचना का आरंभ यद्यपि भारते हु के जीवनकाल में ही कुछ न कुछ हो गया था पर उसका कुछ अधिक वैभव इस द्वितीय उत्थान में ही दिखाई पड़ा। श्रीयुत पिडत महावीर प्रसादजी द्विवेदी ने पहले पहल विस्तृत आलोचना का रास्ता निकाला। फिर भिश्रबंधुओं और पिडत पद्मसिंह शर्मा ने अपने ढंग पर कुछ पुराने किवयों के संबंध में विचार प्रकट किए। पर यह सब आलोचना अधिकतर बहिरंग बातो तक ही रही। भाषा के गुण, दोष, रस, अलंकार आदि की समीचीनता, इन्हीं सब परंपरागत विषयों तक पहुँची। स्थायी साहित्य में पिरगणित होनेवाली समालोचना जिसमें किसी किव की अंतर्वृत्ति का सद्भ व्यवच्छेद होता है, उसकी मानसिक प्रवृत्ति की विशेषताएँ दिखाई जाती है, बहुत ही कम दिखाई पड़ी।

्रसाहित्यिक मूल्य रखनेवाले चार जीवनचित महंदर के निकले पंडित मायवप्रसाद मिश्र की ''विशुद्ध चरितावली'' (स्वामी विशुद्धानंद का जीवन-चरित) तथा बाबू शिवनंदन सहाय लिखित ''बाबू हरिश्चंद्र का जीवन-चरित'', ''गोस्वामी तुलसीदासजो का जीवनचरित'' श्रीर ''चैतन्य महाप्रभु का जीवनचरित''। ्द्रितीय उत्थान के भीतर गद्य-साहित्य का निर्माण इतने प्रिमाण में ग्रौर इतने रूपों में हो गया कि हम उसका निरूपण कुछ विभाग करके कर सकते हैं। सुभीते के लिये हम चार विभाग करते हैं—नाटक, उपन्यास-कहानियाँ, निबंध ग्रौर समालोचना।

#### नाटक 🕠

जैसा कि पहले कहा जा चुका है, भारतेदु के पीछे नाटको की श्रोर प्रवृत्ति बहुत कम हो गई। नाम लेने योग्य श्रव्छे मौलिक नाटक बहुत दिनो तक दिखाई न पड़े। श्रनुवादों की परंपरा श्रलवत चलती रही।

वंगभाषा के श्रनुवाद—वा॰ रामकृष्ण वर्मा द्वारा वीरनारी, कृष्णकुमारी श्रीर पद्मावती नाटको के श्रनुवाद का उल्लेख पहले हो चुका है। सं॰ १६५० के पीछे गहमर (जि॰ गाजीपुर) के वाबू गोपालराम ने 'वनवीर', 'बभ्रवाहन' 'देशदशा', 'विद्याविनोद' श्रीर रवींद्र वाबू के 'चित्रागदा' का श्रनुवाद किया।

दितीय उत्थान के ग्रांतिम भाग में प० रूपनारायण पांडे ने गिरीश बाबू के 'पितिवता', चीरोदप्रसाद विद्या-विनोद के 'खानजहाँ', रवींद्र बाबू के 'ग्रचला-यतन' तथा दिजेदलाल राय के 'उस पार', 'शाहजहाँ', 'दुर्गादास', 'ताराबाई' ग्रादि कई नाटकों के ग्रानुबाद प्रस्तुत किए। ग्रानुबादों की भाषा ग्राच्छी खासी हिंदी है ग्रीर मूल के भावों को ठीक ठीक व्यक्त करती है। इन नाटकों के संबंध में यह समक्त रखना चाहिए कि इनमें बंगवासियों की ग्रावेशशील प्रकृति का ग्रारोप ग्रानेक पत्रों में पाया जाता है जिससे बहुत से इतिहास प्रसिद्ध व्यक्तियों के चोमपूर्ण लवे भाषण उनके ग्रानुख्य नहीं जान पढ़ते। प्राचीन ऐतिहासिक वृत्त लेकर लिखे हुए नाटकों में उस काल की सस्कृति ग्रीर परिस्थित का सम्यक् ग्राध्ययन नहीं प्रकट होता।

श्रॅगरेजी कें श्रनुवाद—जयपुर के पुरोहित गोपीनाथ, एम० ए० ने संवत् १६५० के कुछ श्रागे पीछे शेक्सपियर के इन तीन नाटकों के श्रनुवाद किए— रोमियो जुलियट ('प्रेमलीला' के नाम से), ऐज़ यू लाइक इट श्रीर वेनिस का वैपारी । उपाध्याय बदरीनारायण चौधरी के छोटे माई पं० मथुराप्रसाद चौधरी ने सं० १६५० में 'मैकन्नेथ' का बहुत श्रच्छा श्रनुवाद 'साइसेंद्र साइस' के नाम से प्रकाशित किया । इसके उपरांत सं० १६६७ के लगमग 'हैमलेट' का एक श्रनुवाद 'जयंत' के नाम से निकला जो वास्तव मे मराठी श्रनुवाद का हिंदी श्रनुवाद था।

संस्कृत के अनुवाद—संस्कृत के नाटको के अनुवाद के लिये राय बहादुर लाला सीताराम, बी॰ ए॰ सदा आदर के साथ स्मरण किए जायँगे। भारतेषु की मृत्यु से दो वर्ष पहले ही उन्होंने संस्कृत काव्यों के अनुवाद में लगा लगाया और सं॰ १६४० में मेघदूत का अनुवाद घनाच्चरी छंदों में प्रकाशित किया। इसके उपरांत वे बराबर किसी न किसी काव्य, नाटक का अनुवाद करते रहे। सं॰ १६४४ में उनका 'नागानंद' का अनुवाद निकला। किर तो घीरे घीरे उन्होंने मृच्छकटिक, महावीर-चरित, उत्तर-रामचरित, मालती-माधव, मालविकाशिमित्र का भी अनुवाद कर डाला। यद्यि पद्यभाग के अनुवाद में लाला साहब को वैसी सफलता नहीं हुई पर उनकी हिंदी बहुत सीधी सादी, सरल और आडंबर-शून्य है। संस्कृत का भाव उसमें इस ढंग से लाया गया है कि कहीं संस्कृतपन या जटिलता नहीं आने पाई है।

भारतेद्वु के समय मे वे काशी के क्वींस-कालेज-स्कूल के सेकंड मास्टर थे। पीछे डिपटी कलक्टर हुए ग्रौर ग्रांत मे शांतिपूर्वक प्रयाग मे ग्रा रहे बहाँ २ जनवरी १९३७ को उनका साकेतवास हुग्रा।

संस्कृत के ग्रानेक पुराण-ग्रंथों के ग्रानुवादक, रामचिरत-मानस, बिहारी सतसई के टीकाकार, सनातनधर्म के प्रसिद्ध व्याख्याता मुरादाबाद के पंडित ज्वालाप्रसाद मिश्र ने 'वेणी-संहार' ग्रोर 'ग्रामिज्ञान शकुंतला' के हिंदी ग्रानुवाद भी प्रस्तुत किए । संस्कृत की 'रत्नावली नाटिका' हरिश्रद्ध को बहुत पसंद थी ग्रोर उसके कुछ ग्रंश का ग्रानुवाद भी उन्होंने किया था, पर पूरा न कर सके थे। भारत-मित्र के प्रसिद्ध संपादक, हिंदी के बहुत ही सिद्ध-हस्त लेखक बाबू बालमुकुंद गुप्त ने उक्त नाटिका का पूरा ग्रानुवाद ग्रात्यंत सफलतापूर्वक किया।

संवत् १९७० मे पंडित सत्यनारायण किवरत ने भवभूति के 'उत्तर-रामचरित' का श्रौर पीछे 'मालतीमाधन' का श्रनुवाद किया। किवरत्नजी के ये
दोनो श्रनुवाद बहुत ही सरस हुए जिनमे मूल के भानो की रज्ञा का भी पूरा
ध्यान रखा गया है। पद्य श्रधिकतर बजभाषा के सबैयों मे हैं जो पढ़ने में बहुत
मधुर हैं। इन पद्यों में खटकनेवाली केवल देने बाते कहीं कहीं मिलती हैं।
पहली बात तो यह है कि व्रजभाषासाहित्य में स्वीकृत शब्दों के श्रतिरिक्त वे
कुछ स्थलों पर ऐसे शब्द लाए हैं जो एक भूभाग तक ही (चाहे वह व्रजमंडल
के श्रतर्गत ही क्यों न हो) परिमित है। शिष्ट साहित्य में व्रजमंडल के भीतर
बोले जानेवाले सब शब्द नहीं श्रह्म किए गए हैं। व्रजमाषा देश की सामान्य
काव्यभाषा रही है। श्रतः काव्यों में उसके वे ही शब्द लिए गए हैं जो बहुत
दूर तक बोले जाते हैं श्रौर थोड़े बहुत सब स्थानों में समक्त लिए जाते हैं।
उदाहरण के लिये 'सिदौसी' शब्द लीजिए जो खास मथुरा-चृदावन में बोला
जाता है, पर साहित्य में नहीं मिलता। दूसरी बात यह कि, कहीं कहीं श्लोकों
का पूरा माव लाने के प्रयत्न में भाषा दुरुह श्रौर श्रव्यवस्थित हो गई है।

मोलिक नाटकं—काशी-निवासी पंडित किशोरीलाल गोस्त्रामी ने प्रथम उत्थान के श्रंत मे दो नाटक लिखे थे—'चौपट-चपेट' श्रौर 'मयक-मंजरी'। इनमे से प्रथम तो एक प्रइसन था जिसमें चिरत्रहीन श्रौर छलकपट से भरी स्त्रियो तथा लुच्चो लफंगो श्रादि के बीमत्स श्रौर श्रश्लील 'चित्र श्रक्तित किए गए थे। दूसरा पाँच श्रंकों का नाटक था जो श्रंगार रस की दृष्टि से संवत्र रहे प्रम ने लिखा गया था। यह भी साहित्य मे कोई विशेष स्थान न प्राप्त कर सका श्रौर लोक-विस्मृत हो गया। हिंदी के विख्यात कृति पं० श्रयोध्यासिंह उपाध्याय की प्रवृत्ति इस द्वितीय उत्थान के श्रारंभ में, नाटक लिखने की श्रोर भी हुई थी श्रौर उन्होंने 'स्विमणी-परिण्य' श्रौर 'प्रद्युम्न-विजय व्यायोग' नाम के दो नाटक लिखे थे। ये दोनो नाटक उपाध्याय जी ने हाथ श्राजमाने के लिये लिखे थे। श्रागे उन्होंने इस श्रोर कोई प्रयत्न नहीं किया।

पंडित ज्वालाप्रसाद मिश्र ने संस्कृत नाटकों के त्रानुवाद के त्रातिरिक्त 'सीता-वनवास' नाम का एक नाटक भी लिखा या जिसमें भवभूति के 'उत्तर-रामचरित' की कुछ क्रालक थी। उनके भाई पंडित बलदेवप्रसाद मिश्र ने

तीन ग्रन्छे रूपक लिखें। 'प्रभास-मिलन' वन के नंद, यशोदा, गोप-गोपियों ग्रादि की प्रभास-दोत्र में वसुदेव, कृष्ण, वलराम ग्रादि से भेंट होने का मामिम प्रसंग लेकर बड़ी सहदयता के साथ रचा गया। 'मीराबाई नाटक' भिक्त-भाव नगानेवाला उत्तम नाटक है। 'लल्ला बाबू' समाज का एक छोटा सा खंड चित्र दिखानेवाला ग्रन्छों प्रहसन है।

भारतेंदु का वृहत् जीवनचरित लिखनेवाले वा॰ शिवनंदन सहाय का 'सुदामा नाटक' भी उल्लेख योग्य है।

इन मौलिक रूपको की सूची देखने से यह लैंचित हो जाता है कि नाटक की कथा-वस्तु के लिये लोगों का ध्यान अधिकतर ऐतिहासिक और पौराणिक प्रसंगों, की ओर ही गया है। वर्तमान सामाजिक और पारिवारिक जीवन के विविध उत्तमें हुए पत्तों का सूचमता के साथ निरीक्षण करके उनके मार्मिक या अन्हें चित्र खड़ा करनेवाली उद्मावना उनमें नहीं पाई जाती। इस द्वितीय उत्थान के बीच किल्पत कथा-वस्तु लेकर लिखा जानेवाला बहुत बड़ा मौलिक, नाटक कानपुर के प्रसिद्ध किंव राय देवीप्रसाद 'पूर्ण' का 'चद्रकला भानुकुमार' है। पर वह भी इतिहास के मध्ययुग के राज्कुमारों और राज-कुमारियों का जीवन सामने लाता है।

"पूर्णाजी" व्रजभापा के एक बंड़े ही सिद्धहस्त कवि थे, साहित्य के ग्रन्छे जाता थे। उन्होंने इस नाटक को शुद्ध साहित्यिक उद्देश्य से ही लिखा था, ग्रिमनय के उद्देश्य से नही। वस्तु-विन्याम में कुत्रहल उत्तन्न करनेवाला जो वैचित्र्य होता है उतके न रहने से कम ही लोगों के हाथ में यह नाटक पड़ा। लिलत ग्रीर ग्रलंकृत भाषण के बीच बीच में मधुर पद्य पढ़ने की उत्कंटा रखनेवाले पाठकों ने ही ग्रिधिकतर इसे पढ़ा।

### उपन्यास-कहानियाँ

इस द्वितीय उत्थान में त्रालस्य का जैसा त्याग उपन्यासकारों में देखा गया वैसा किसी त्रीर वर्ग के हिंदी-लेखकों में नहीं। त्रानुवाद भी ख़ब हुए त्रीर मौलिक उपन्यास भी कुछ दिनों तक धड़ांघड़ निकले—किस प्रकार के, यह ग्रागे प्रकट किया जायगा,। पहले ग्रनुवादो की बात खतम कर देनी चाहिए।

श्रनुवाद—सं० १६५१ तक बा० रामकृष्ण वर्मा उर्दू श्रीर श्रॅगरेजी से मी कुछ श्रनुवाद कर चुके थे, जैसे—'ठगवृत्तातमाला' (सं० १६४६), 'प्रुलिस वृत्तातमाला' (१६४७), 'श्रकवर' (१६४८), 'श्रमला वृत्तातमाला' (१६५१)। 'चित्तीर चातकी' का बंगभाषा से श्रनुवाद उन्होंने सं० १६५२ मे किया। यह पुस्तक चित्तीर के राजवंश की मर्यादा के विरुद्ध समसी गई श्रीर इसके विरोध में यहाँ तक श्रांदोलन हुआ कि सब कापियाँ गगा मे फेंक दी गई। फिर बाबू कार्त्तिकप्रसाद खत्री ने 'इला' (१६५२) श्रीर 'प्रमीला' (१६५३) का श्रनुवाद किया। 'जया' श्रीर 'मधुमालती' के श्रनुवाद दो एक वरस पीछे निकले।

भारतेदु-प्रवर्तित प्रथम उत्थान के अनुवादको में भारतेदुकाल की हिंदी की विशेषता बनी रही। उपर्युक्त तीनो लेखको की भाषा बहुत ही साधु और सयत रही। यद्यपि उसमे चटपटापन न था पर हिंदीपन पूरा पूरा था। फारसी-अरबी के शब्द बहुत ही कम दिखाई देते है, साथ ही संस्कृत के शब्द भी ऐसे ही आए हैं जो हिंदी के परपरागत रूप मे किसी प्रकार का असामंजस्य नहीं उत्पन्न करते। साराश यह कि उन्होंने 'श्रूरता', 'चपलता', 'लघुता', 'मूर्खता', 'सहायता', 'दीर्घता', 'मृदुता' ऐसी संस्कृत का सहारा लिया है; 'शौर्य्य', 'चापल्य', 'लाघन', 'मौर्ख्य', 'साहाय्य', 'दैर्घ्य' और 'मार्द्व' ऐसी संस्कृत का नहीं।

द्वितीय उत्थान के आरंभ में हमें बाबू गोपालराम (गहमर) बंगभाषा के गाईस्थ्य उपन्यासों के अनुवाद में तत्तर मिलते हैं। उनके कुछ उपन्यास तो इस उत्थान (सं०१६५७) के पूर्व लिखे गए—जैसे 'चतुर चचला' (१६५०), 'मानमती' (१६५१), 'नये बाबू' (१६५१)—और बहुत से इसके आरंभ में, जैसे 'बड़ा माई' (१६५७), 'देवरानी जेठानी' (१६५८), 'दो बहिन' (१६५६), 'तीन पतोहू' (१६६१) और 'सास पतोहू'। माधा उनकी चटपटी और वक्षतापूर्ण है। ये गुण लाने के लिये कहीं कहीं उन्होंने

पूरवी शब्दों श्रीर मुहाबरों का भी वेधड़क प्रयोग किया है। उनके लिखने का ढंग वहुत ही मनोरंजक है। इसीं काल के श्रारंभ में गाजीपुर के मुंशी उदितनारायण लाल के भी कुछ श्रनुवाद निकले जिनमें मुख्य 'दीपनिर्वाण' नामक ऐतिहासिक उपन्यास है। इसमें पृथ्वीराज के समय का वित्र है।

इस उत्थान के भीतर बंकिमचंद्र, रमेशचंद्र दत्त, हाराणचंद्र रिच्चित, चंडीचरण सेन, शंरत् बाबू, चारुचंद्र इत्यादि बंगभाषा के प्रायः सब प्रसिद्ध 'प्रसिद्ध उपन्यासकारों की बहुत सी पुस्तकों के अनुवाद तो हो ही गए, रबींद्र बाबू के भी 'आँख की किरिकरी' आदि कई उपन्यास हिंदी रूप में दिखाई पड़े जिनके प्रभाव से इस उत्थान के अंत मे आविर्भूत होनेवाले हिंदी के मौलिक उपन्यासकारों का आदर्श बहुत कुछ ऊँचा हुआ। इस अनुवाद-विधान में योग देनेवालों में पंडित ईश्वरीप्रसाद शर्मा और पंडित रूपनारायण पांडेय विशेष उन्नेख योग्य है। वंगभाषा के अतिरिक्त उर्दू, मराठी और गुजराती के भी कुछ उपन्यासों के अनुवाद हिंदी में हुए पर बँगला की अपेन्ना बहुत कम। काशी के बा॰ गंगाप्रसाद गुप्त ने 'पूना में इलचल' आदि कई उपन्यास उर्दू से अनुवाद करके निकाले। मराठी से अनूदित उपन्यासों में बा॰ रामचंद्र वर्मा का 'छत्रसाल' बहुत ही उत्कृष्ट है।

ग्रॅगरेजी के दो ही चार उपन्यासों के ग्रानुवाद देखने में ग्राए—जैसे, रेनल्ड्स कृत 'लैला' ग्रीर 'लंडन-रहस्य'। ग्रॅगरेजी के प्रसिद्ध उपन्यास 'टाम काका की कुटिया' का भी ग्रानुवाद हुग्रा।

श्रनुवादो की चर्चा समाप्त कर अब हम मौलिक उपन्यासी को लेते हैं।

पहले मौलिक उपन्यास लेखक, जिनके उपन्यासों की सर्वकाघारण में धूम हुई, काशी के चान्नू देवकी नंदन खन्नी थे। दितीय उत्थान-काल के पहले ही ये नरेंद्रमोहिनी, कुसुमकुमारी, वीरेद्रवीर ग्रादि कई उपन्यास लिख चुके थे। उक्त काल के ग्रारंभ में तो 'चंद्रकांता संतित' नामक इनके ऐयारी के उपन्यासों की चर्चा चारों ग्रोर इतनी फैली कि जो लोग हिंदी की कितायें नहीं पढ़ते थे वे भी इन' नामों से परिचित हो गए। यहाँ पर यह कह देना ग्रावश्यक है कि इन उपन्यासों का लच्य केवल घटना वैचित्र्य रहा, रसर्वचार,

भाविभूति या चरित्रित्तित्रण नहीं ! ये वास्तव मे घटना प्रधान कथानक या किस्से हैं जिनमे जीवन के विविध पत्तों के चित्रण का कोई प्रयत्न नहीं, इससे ये साहित्य-कोटि मे नहीं ग्राते। पर हिदो-साहित्य के इतिहास मे वाजू देवकी नदन का स्मरण इस बात के लिये सदा बना रहेगा कि जितने पाठक उन्होंने उत्पन्न किए उतने किसी ग्रीर प्रथकार ने नहीं। 'चंद्रकाता पढ़ने के लिये ही चट्ठ जाने कितने उर्दू-जीवी लोगों ने हिदी सीखी। चंद्रकाता पढ़ चुकने पर वे "चंद्रकाता की किस्म की कोई किताव" हूँ ढुने में परेशान रहते थे। शुरू शुरू मे 'चद्रकाता' ग्रीर 'चंद्रकाता सतित' पढ़कर न जाने कितने नवयुवक हिदी के लेखक हो गए। 'चद्रकाता' पढ़कर वे हिंदी की ग्रीर प्रकार की साहित्यक पुस्तकें भी पढ़ चले ग्रीर ग्रभ्यास, हो जाने पर कुछ लिखने भी लगे।

बाबू देवकीनंदन के प्रभावं से "तिलस्म" ग्रीर "ऐयारी" के उपन्यासों की हिंदी में बहुत दिनों तक भरमार रही ग्रीर शायद ग्रभी तक यह शौक बिल्कुल ठंढा. नहीं हुग्रा है। बाबू देवकीनंदन के तिलस्मी रास्ते पर चलने-वालों में बाबू हरिकृष्ण बौहर विशेष उल्लेख योग्य हैं।

बाबू देवकीनदन के सबंध में इतना श्रीर कह देना जरूरी है कि उन्होंने ऐसी भाषा का न्यवहार किया है जिसे थोड़ी हिंदी श्रीर थोड़ी उर्दू पढ़े लोग भी समक्त लें। कुछ लोगों का यह समक्तना कि उन्होंने राजा शिवप्रसाद वाली उस पिछली 'श्राम-फहम' भाषा का बिलकुल श्रनुसरण किया जो एकदम उर्दू की श्रीर कुक गई थी, ठीक नहीं। कहना चाहे तो यो कह सकते है कि उन्होंने साहित्यिक हिंदी न लिखकर ''हिंदुस्तानी'' लिखी, जो केवल इसी प्रकार की हलकी रचनाश्रो में काम दे सकती है।

उपन्यासो का देर लगा देनेवाले दूसरे मौलिक उपन्यासकार पंडित किशोरी-लाल गोस्वामी (जन्म सं० १६२२—मृत्यु १६८६) है, जिनकी रचनाएँ साहित्य-कोटि मे आती हैं। इनके उपन्यासो में समाज के कुछ सजीव चित्र, वासनाओं के रूप-रग, चित्ताकर्षक वर्णन और थोड़ा बहुत चरित्र-चित्रण भी अवश्य पाया जाता है। गोस्वामीजी संस्कृत के अच्छे साहित्य-मर्मज्ञ तथा हिंदी के पुराने किव श्रौर लेखक थे। संवत् १६५५ में उन्होंने "उपन्यास" मासिक-पत्र निकाला श्रौर इस द्वितीय उत्थान-काल के भीतर ६५ छोटे बड़े उपन्यास लिखकर प्रकाशित किए। श्रातः साहित्य की दृष्टि से उन्हें हिंदी का पहला उपन्यासकार कहना चाहिए। इस द्वितीय उत्थान-काल के भीतर उपन्यासकार इन्हों को कह सकते हैं। श्रोर लोगों ने भी मौलिक उपन्यास लिखे पर वे वास्तव में उपन्यासकार न थे। श्रोर चीजे लिखते लिखते वे उपन्यास की श्रोर मी जा पड़ते थे। पर गोस्वामीजी वहीं घर करके बैठ गए। एक चेत्र उन्होंने श्रपने लिये चुन लिया श्रोर उसी में रम गए। यह दूसरी बात है कि उनके बहुत से उपन्यासों का प्रभाव नवयुवकों पर बुरा पड़ सकता है, उनमें उच वासनाएँ व्यक्त करनेवाले दृश्यों की श्रपेक्ता निम्न कोटि की वासनाएँ प्रकाशित करनेवाले दृश्य श्रिषक भी हैं श्रीर चटकीले भी। इस वात की शिकायत 'चपला' के संबंध में श्रिषक हुई थी।

प्क श्रीर वात जरा खटकती है। वह है उनका भाषा के साथ मजाक। कुछ दिन पीछे इन्हें उर्दू लिखने का शौक हुशा। उर्दू भी ऐसी वैसी नहीं, उर्दू-ए-पुश्रल्ला। इस शौक के कुछ श्रागे पीछे उन्होंने राजा शिवप्रसाद का जीवनचरित लिखा जो 'सरस्वती' के श्रारंभ के ३ श्रंको में (भाग १ संख्या २, ३, ४) निकला। उर्दू जवान श्रीर शेर-सखुन की वेहंगी नकल से, जो श्रस्त से कभी कभी साफ श्रलग हो जाती है, उनके बहुत से उपन्यासों का साहित्यिक गौरव घट गया है। गलत या गलत मानी में लाए हुए शब्द भाषा को शिष्टता के दरजे से गिरा देते है। खैरियत यह हुई कि श्रपने सब उप यासी को श्रापने यह मँगनी का लिबास नहीं पहनाया। 'मिल्लका देवी या वंग-सरो-जिनी' में संस्कृत प्राय समास-बहुला भाषा काम में लाई गई है। इन दोनों प्रकार की लिखावटों को देखकर कोई विदेशी चकपकाकर पूछ सकता है कि ''क्या दोनों हिंदी है ?'' ''हम यह भी कर सकते हैं, वह भी कर सकते हैं' इस हीसले ने जैसे बहुत से लेखकों को किसी एक विषय पर पूर्ण श्रिषकार के साथ जमने न दिया, वैसे ही कुछ लोगों की भाषा को बहुत कुछ डाँवाडोल रखा, कोई एक टेढ़ा-सीधा रास्ता पकड़ने न दिया।

गोस्वामीजी के ऐतिहासिक उपन्यासों से मिन्न भिन्न समयों की समाजिक श्रीर राजनीतिक श्रवस्था का श्रध्ययन श्रीर संस्कृति के स्वरूप का श्रनुसंधान नहीं सूचित होता। कहीं कहीं तो कालदोष तुरंत ध्यान में श्रा जाते हैं—जैसे वहाँ जहाँ श्रक्वर के सामने हुक्के या पेचवान रखे जाने की बात कही गई है। पडित किशोरीलाल गोस्वामी के कुछ उपन्यासों के नाम ये हैं—तारा, चगला, तरुग्-तपस्विनी, रजिया वेगम, लीलावती, राजकुमारी, लवंगलता, हृदयहारिणी, हीराबाई, लखनऊ की कंब, इत्यादि इत्यादि।

प्रिसद्ध कवि श्रीर गद्य लेखक पंडित अयोध्यासिंह जी उपाध्याय ने भी दो उपन्यास ठेठ हिंदी मे लिखे — 'ठेठ हिंदी का ठाट' (सं० १६५६) श्रीर 'अविखला फूल' (१६६४)। पर ये दोनों पुस्तकें भाषा के नमूने की इ.ष्टि से लिखी गईं. ऋौपन्यासिक कौशल की दृष्टि से नहीं । उनकी सबसे पहले लिखी पुस्तक ''वेनिस का बॉका'' मे जैसे भाषा संस्कृतपन की सीमा पर पहुँची हुई थी वैसे ही इन दोनों पुस्तकों मे ठेठपन की हद दिखाई देती है। इन तीनो पुस्तकों को सामने रखने पर पहला ख्याल यही पैदा होता है कि उपाध्यायजी निलष्ट संस्कृतप्राय भाषा भी लिख सकते हैं और स<u>र्रल से सरल</u> ठेठ हिंदी भी। त्र्यधिकतर इसी भाषा-वैचित्रय पर खयाल जमकर रह जाता है। उपाध्यायजी के साथ पंडित लजारामें मेहता का भी स्मरण श्राता है जो श्रखवार-नवीसी के बीच बीच में पुरानी हिंदू-मर्यादा, हिंदू धर्म ब्रौर हिंदू पारिवारिक व्यवस्था की सुंदरता श्रौर समीचीनता दिखाने के लिये छोटे बड़े उपन्यास भी लिखा करते थे। उपन्यासो मे मुख्य ये हैं-धूर्त रसिकलाल (सं० १९५६), हिंदू गृहस्थ, ग्रादर्श दंपति (१६६१), बिगड़े का सुधार (१६६४) ग्रीर ग्रादर्श हिंदू ( १६७२ ) । ये दोनों महायश वास्तव में उपन्यासकार नहीं । उपाध्यायजी किव हैं श्रीर मेहताजी पुराने श्रखबार-नवीस ।

कान्य-कोटि मे त्रानेवाले भावप्रधान उपन्यास, जिनमें भावों या मनो-विकारों की प्रगल्भ त्रोर वेगवती व्यंजना का लच्य प्रधान हो—चरित्र-चित्रण या घटना-वैचित्र्य का लच्य नही—हिंदी में न देख, त्रीर बंगभाषा मे काफी देख, बाब त्रजनंदनसहाय, बी० ए० ने दो उपन्यास इस ढंग के प्रश्तुत किए— "सौदर्थ्योपासक" ग्रीर "राधाकांत" (सं० १६६६)।

## छोटी कहानियाँ

जिस प्रकार गीत गाना श्रीर सुनना मनुष्य के स्वभाव के श्रंतर्गत है उसी प्रकार कथा-कहानी कहना श्रीर सुनना भी। कहानियों का चलन सभ्य-श्रसम्य सब जातियों में चला श्रा रहा है। सब जगह उनका समावेश शिष्ट साहित्य के भीतर भी हुशा है। घटना-प्रधान श्रीर मार्मिक, उनके ये दो स्थूल भेद भी बहुत पुराने हैं श्रीर इनका मिश्रण भी। बृहत्कथा, वैतालपचीसी, सिंहासन बत्तीसी इत्यादि घटनाचक में रमानेवाली कथाश्रों की पुरानी पोथियाँ हैं। काटंबरी, माधवानल कामकंदला, सीत-वसंत इत्यादि वृत्त वैचिन्य पूर्ण होते हुए भी कथा के मार्मिक स्थलों में रमानेवाले भाव प्रधान श्राख्यान हैं। इन दोनों कोटि की कहानियों में एक बड़ा भारी भेद तो यह दिखाई देगा कि प्रथम में इतिवृत्त का प्रवाह मात्र श्रपेक्तित होता है; पर दूसरी कोटि की कहानियों में एक वड़ा भारी करणीं करणीं पाया जाता है।

श्राधितक ढंग के उपन्यासो श्रीर कहानियों के स्वरूप का विकास इस मेर के श्राधार पर क्रमशः हुश्रा है। इस स्वरूप के विकास के लिये कुछ गते नाटकों की ली गई, जैसे—कथोपकथन, घटनाश्रो का विन्यास-वैचिन्य, ग्राह्म श्रीर श्रभ्यंतर परिस्थिति का चित्रण तथा उसके श्रनुरूप भाव व्यंजना। इतिवृत्त का प्रवाह तो उसका मूल रूप था ही; वह तो बना ही रहेगा। उसमें श्रंतर इतना ही पड़ा कि पुराने ढंग की कथा-कहानियों में कथा-प्रवाह श्रग्लंड गति से एक श्रोर चला चलता था जिसमें घटनाएँ पूर्वापर जुड़ती सीधी चली जाती थों। पर योरप मे जो नए ढंग के कथानक नावेल के नाम से चले श्रीर वगमात्रा में श्राकर 'उपन्यास' कहलाए (मराठी में वे 'कादंवरी' कहलाने जगे) वे कथा के भीतर की कोई भी परिस्थिति श्रारंभ में रखकर चल सकते हैं श्रीर उनमें घटनाश्रों की शृंखला लगातार सीधी न जाकर इघर उघर श्रीर शृंखलाश्रों से गुंफित होती चलती है श्रीर ग्रत में जाकर सतका समाहार हो जाता है। घटनाश्रों के विन्यास की यही वकता या वैचित्रय उपन्यासों श्रीर श्राधुनिक कहानियों को वह प्रत्यन्त विशेषता है जो उन्हें पुराने ढंग की कथा-कहानियों से श्रलग करती है।

उपर्युक्त दृष्टि से यदि, हम देखें तो इंशा की रानी केतकी की बड़ी कहानी न ग्राधुनिक उपन्यास के श्रंतर्गत श्राएगी, न राजा शिवप्रसाद का 'राजा भोज का सपना' या 'वीरसिंह का कृतांत' श्राधुनिक छोटी कहानी के श्रंतर्गत।

श्रॅगरेजी की मासिक पत्रिकाश्रो मे जैसी छोटी छोटी श्राख्यायिकाएँ या कहानियाँ निकला करती हैं वैसी कहानियो की रचना 'गल्प' के नाम से वंगभाषा मे चल पड़ी थी। ये कहानियाँ जीवन के बड़े मार्मिक ख्रौर भाव-व्यजक खंड-चित्रो के रूप मे होती थीं। द्वितीय उत्थान की सारी प्रवृत्तियो का त्राभास लेकर प्रकट होनेवाली 'सरस्वती' पत्रिका में इस प्रकार की छोटी कहानियों के द्र्शन होने लगे। 'सरस्वती' के प्रथम वर्ष ( सं० १६५७ ) में ही पं० किशोरीलाल गोम्यामी की 'इंदुमती' नाम की कहानो छपी जो मौलिक जान पड़ती है। इसके उपरात तो उसमें कहानियां बराबर निकलती रहीं पर वे अधिकतर बंगभाषा से त्रानुदित या छाया लेकर लिखी होती थीं। वंगभाषा से त्रानुवाद करनेवालों मे इंडियन प्रेस के मैनेजर बा॰ गिरिजाकुमार घोष, जो हिंदी कहानियों मे अपना नाम 'लाला पार्वतीनदन' देते थे, विशेष उल्लेख योग्य है। उसके उपरात 'बंगमहिला' का स्थान है जो मिर्जापुर-निवासी प्रतिष्ठित वंगाली सजन वानू रामप्रसन्न घोष की पुत्री स्त्रीर बा० पूर्णचंद्र की धर्मपत्नी थों। उन्होंने बहुत सी कहानियों का बॅगला से अनुवाद तो किया ही, हिदी में कुछ मौलिक कहानियाँ भी लिखीं जिनमें से एक थी "दुलाईवाली" जो सं० १९६४ की 'सरस्वती' ( भाग ८, संख्या ५ ) मे प्रकाशित हुई।

कहानियों का त्रारम कहाँ से मानना चाहिए, यह देखने के लिए 'सरस्वती' मे प्रकाशित कुछ मौलिक कहानियों के नाम वर्षकम से नीचे दिए जाते है—

| सं० १६५७ |
|----------|
| सं० १९५९ |
| १९५९     |
| १६६०     |
| १९६०     |
| १६६४     |
|          |

इनमें से यदि मार्मिकता की दृष्टि से मान-प्रधान कहानियों को चुनें तो तीन मिलती हैं—'इंदुमती', 'ग्यारह वर्ष का समय' और 'दुलाईवाली'। यदि 'इंदुमती, किसी वॅगला कहानी की छात्रा नहीं है तो हिदी की यही पहली मौलिक कहानी ठहरती है। इसके उपरांत 'ग्यारह वर्ष का समय', किर 'दुलाईवाली' का नवर आता है।

ऐसी कहानियो की ख्रोर लोग बहुत ख्राकपित हुए ख्रौर वे इस काल के भीतर की प्रायः सब पत्रिकात्रों में बीच बीच में निकलती रहीं। सं० १६६८ में कल्पना ग्रौर भावुकता के कोश बा० जयशंकर 'प्रसाद' की 'ग्राम' नाम की कहानी उनके मासिक पत्र 'इंदु' में निकली। उसके उपरांत तो उन्होंने 'ग्राकाशदीप', 'विसाती', 'प्रतिध्वनि', 'स्वर्ग के खड़हर', 'चित्रमदिर' इत्यादि ग्रानेक,कहानियाँ टिखीं जो तृतीय उत्थान के भीतर ग्राती हैं। हास्यरस की कहानियाँ लिखनेवाले जी० पी० श्रीवास्तव की पहली कहानी भी 'इंदु' में सं० १६५८ मे ही निकली थी । इसी समय के त्रास पास त्राज-कल के प्रसिद्ध कहानी-लेखक पं० विश्वंभरनाथ शर्मा 'कौशिक' ने भी कहानी लिखना ग्रारंभ किया । उनकी पहली कहानी 'रच्ता-बंधन' सन् १६१३ की 'सरस्वती' मे छपी। स्यंपुरा के राजा राधिकारमणप्रसाद सिंह जी हिंदी के एक अत्यंत भावुक श्रीर भाषा की शक्तियो पर श्रद्भुत श्रिधिकार रखनेवाले पुराने लेखक है। उनकी एक ग्रत्यत भावकतापूर्ण कहानी "कानों मे कॅगना" स॰ १९७० मे 'इंदु' में निकली थी। उसके पीछे ग्रापने 'विजली' ग्रादि कुछ ग्रौर सुदर कहानियाँ भी लिखीं। प० ज्वालादत्त शर्मा ने सं० १६७१ से कहानी लिखना आरंभ किया और उनकी पहली कहानी सन् १६१४ की 'सरस्वती' में निकली I चतुरसेन शास्त्री भी उसी वर्ष कहानी लिखने की ग्रोर मुके।

संस्कृत के प्रकांड प्रतिभाशाली विद्वान्, हिंदी के ग्रनध ग्राराधक श्री चंद्रधर शर्मा गुलेरी की ग्रद्वितीय कहानी "उसने कहा या" सं० १६७२ ग्रर्थात् सन् १६१५ को 'सरस्वती' में छपी थी। इसमें पक्के यथार्थवाद के बीच, सुरुचि को चरम मर्य्यादा के भीतर, भावुकता का चरम उत्कर्ष ग्रत्यंत निपुणता के साय संपुटित है। घटना इसकी ऐसी है जैसी बराबर हुग्रा करती है पर उसके भीतर से प्रेम का एक स्वर्गीय स्वरूप कॉक रहा है—केवल कॉक रहा है, निर्लंजता

के साथ पुकार या कराह नहीं रहा। कहानी भर में कहीं प्रेम की निर्लंज प्रगल्भता, वेदना की बीभत्स विवृति नहीं है। सुक्चि के सुकुमार से सुकुमार स्वरूप पर कहीं त्राघात नहीं पहुँचतां। इसकी घटनाएँ ही बोल रही हैं, पात्रों के बोलने की अपेक्षा नहीं।

हिंदी के सर्वश्रेष्ठ उपन्यासकार प्रेम्चंद जी की छोटी कहानियाँ भी संवत् १६७३ से ही निकलने लगीं। इस प्रकार द्वितीय उत्थान-काल के अतिम भाग में ही आधुनिक कहानियों का आरभ हम पाते हैं जिनका पूर्ण विकास तृतीय उत्थान में हुआ।

### निबंध

यदि गद्य किवयो या लेखको की कसीटी है तो निबंध गद्य की कसीटी है।
माषा की पूर्ण शक्ति का विकास निबंधों में ही सबसे ग्रिधिक संभेत्र होता है।
इसी लिये गद्यशैली के विवेचक उदाहरणों के लिये ग्रिधिकतर निबंध ही चुना करते हैं। निबंध या गद्यविधान कई प्रकार के हो सकते हैं—विचारात्मक,
भावात्मक, वर्णनात्मक। प्रवीण लेखक प्रसंग के ग्रानुसार इन विधानों का बड़ा
सुदर मेल भी करते हैं। लच्यभेद से कई प्रकार की शैलियों का व्यवहार देखा
जाता है। जैसे, विचारात्मक निबंधों में व्यास ग्रीर समास की रीति, भावात्मक
निबंधों में धारा, तरग ग्रीर विद्येप की रीति। इसी विद्येप के भीतर वह 'प्रलाप
शैली' ग्राएगी जिसका बँगला की देखा-देखी कुछ दिनों से हिंदी में भी चलन
बढ़ रहा है। शैलियों के ग्रनुसार गुण-दोष भी भिन्न भिन्न प्रकार के हो सकते है।

त्राधुनिक पाश्चात्य लच्न्गों के त्रानुसार नियध उसी को कहना चाहिए जिसमें व्यक्तित्व त्रार्थात् व्यक्तिगत विशेषता हो। बात तो ठीक है, यदि ठीक तरह से समभी जाय। व्यक्तिगतं विशेषता का यह मतलब नहीं कि उसके प्रदर्शन के लिये विचारों की शृंखला रखी हो न जाय या जान बूभ कर जगह जगह से तोड़ दी जाय, भावों की विचित्रता दिखाने के लिये ऐसी त्रार्थ-योजना की जाय जो उनकी त्रानुभूति के प्रकृत या लोकसामान्य स्वरूप से कोई सबध ही न रखे त्रायवा भाषा से सरकसवालों की सी कसरतें या हठयोगियों के से त्रासन कराए जाय जिनका लच्च तमाशा दिखने के सिवा त्रार कुछ न हो।

संसार की हर एक बात श्रीर सब बातों से संबद्ध है। ग्रपने ग्रपने मानिसक संघटन के श्रनुसार किसी का मन किसी संबंध एत पर 'दौड़ता है, किसी का किसी पर । ये संबंध सूत्र एक दूसरे से नथे हुए, पत्तों के भीतर की नसों के समान, चारो श्रीर एक जाल के रूप में फैले हैं। तत्त्व-चिंत् आप दार्शनिक केवल श्रपने व्यापक सिद्धांतों के प्रतिपादन के लिये उपयोगी कुछ मंत्रध-स्त्रों को पकड़कर किसी श्रीर सीचा चलता है श्रीर बीच के व्योगे में कहीं नहीं फेसता। पर निबंध-लेखक श्रपने मन की प्रवृत्ति के श्रनुसार स्वच्छंद गित से इधर उधर फूटी हुई सूत्र-शाखाश्रों पर विचरता चलता है। यही उसकी श्रर्थ संबंधी व्यक्तिगत विशेपता है। ग्रर्थ-संबंध-सूत्रों की टेढ़ी-मेढ़ी रेखाएँ ही मित्र मिन्न लेखकों का दृष्टिपथ निर्दिष्ट करती हैं। एक ही बात को लेकर किसी का मन किसी संबंध सूत्र पर दौड़ता है, किसी का किसी पर। इसी का नाम है एक ही बात को भिन्न भिन्न हृष्टियों से देखना। व्यक्तिगत विशेपता का मूल श्राधार यही है।

तत्त्वचितक या वैज्ञानिक से निबंध-लेखक की मिन्नता इस बात में भी है कि निबंध लेखक जिधर चलता है उधर अपनी संपूर्ण मानिक सत्ता के साथ अर्थात् बुद्धि और भावात्मक हृदय दोनों लिए हुए। जो करण प्रकृति के हैं उनका मन किसी बात को लेकर, अर्थ-संबंध सूत्र पकड़े हुए, करण स्थलों की ओर मुकता और गंभीर वेदना का अनुमन करता चलता है। जो विनोदशील हैं उनकी दृष्टि उसी बात को लेकर उसके ऐसे पत्तों की ओर दौड़ती है जिन्हें सामने पाकर कोई हॅसे बिना नहीं रह सकता। इसी प्रकार कुछ बातों के सबंध में लोगों की बंधी हुई धारणाओं के विपरीत चलने में जिस लेखक को आनंद मिलेगा वह उन बातों के ऐसे पत्तों पर वैचित्त्य के साथ विचरेगा जो उन धारणाओं को व्यर्थ या अपूर्ण सिद्ध करते दिखाई देंगे। उदाहरण के लिये आलिस्यों और लोभियों को लीजिए, जिन्हें दुनिया बुरा कहती चली आ रही है। कोई लेखक अपने निबंध में उनके अनेक गुणों को विनोद पूर्वक सामने स्वता हुआ उनकी प्रशंसा का वैचित्र्यपूर्ण आनंद ले और दे सकता है। इसी प्रकार वस्तु के नाना सद्दम न्योरों पर दृष्टि गड़ानेवाला लेखक किसी छोटी वे छोटी, तुच्छ से तुच्छ, बात को गंभीर विषय का सा रूप देकर, पांडित्यपूर्ण

भाषा की पूरी नकल करता हुन्ना सामने रख सकता है। पर सब त्रावस्थान्त्रों में कोई बात त्रावश्य चाहिए।

इस अर्थगत विशेषता के आधार पर ही भाषा और अभिन्यं जनप्रणाली की विशेषता—शैली की विशेषता—खड़ी हो सकती है। वहाँ नाना अर्थ समधो का वैचिन्य नहीं, वहाँ गतिशील अर्थ की परंपरा नहीं, वहाँ एक ही स्थान पर खड़ी खड़ी तरह तरह की मुद्रा और उछल कूद दिखाती हुई माषा केवल तमाशा करती हुई जान पड़ेगी।

भारतेद्व के समय से ही निवधों की परंपरा हमारी भाषा में चल पड़ी थीं जो उनके सहयोगी लेखकों में कुछ दिनों तक जारी रही। पर, जैसा कि पहले कहा जा चुका है, स्थायी विषयों पर निवध लिखने की परंपरा बहुत जल्दी बद हो गई। उसके साथ ही वर्णनात्मक निवध-पद्धति पर सामयिक घटनात्रों, देश ग्रौर समाज की जीवनचर्या, ऋतुचर्या ग्रादि का चित्रण भी बहुत कम हो गया। इस द्वितीय उत्थान के भीतर उत्तरोत्तर उच्च कोटि के स्थायी गद्य-साहित्य का निर्माण जैसा होना चाहिए था, न हुग्रा। श्रिधकांश लेखक ऐसे ही कामों में लगे जिनमे बुद्धि को श्रम कम पड़े। फल यह हुग्रा कि विश्वविद्यालयों में हिंदी की ऊँची शिद्धा का विधान हो जाने पर उच्च केटि के गद्य की पुस्तकों की कमी का श्रमुभव चारो श्रोर हुग्रा।

भारतेदु के सहयोगी लेखक स्थायी विषयों के साथ साथ समाज की जीवन-चर्या, ऋतुचर्या, पर्व-त्योहार आदि पर भी साहित्यिक निषंध लिखते आ रहे थे। उनके लेखों में देश की परंपरागत भावनाओं और उमंगों का प्रतिबिंग रहा करता था। होली, विजयादशमी, दीपावली, रामलीला इत्यादि पर उनके लिखे प्रबंधों में जनता के जीवन का रंग पूरा पूरा रहता था। इसके लिये वे वर्णनात्मक और भावात्मक दोनों विधानों का बड़ा सुदर मेल करते थे। यह सामाजिक सजीवता भी द्वितीय उत्थान के लेखकों में वैसी न-रही।

इस उत्थानकाल के आरम मे ही निबंध का रास्ता दिखानेवाले दो अनु-वाद्म्य प्रकाशित हुए—"बेकन-विचाररत्नावली" ( ऑगरेजी के बहुत पुराने क्या पहले निबंधलेखक लार्ड बेकन के कुछ निबंधों का अनुवाद ) और "निबध-मालादर्श" (चिपल्युकर के मराठी निबंधों का अनुवाद )। पहली पुस्तक पंडित महावीरप्रसाद जी दिवेदी की थी श्रीर दूसरी पंडित गंगाप्रसाद श्रिमहोत्री की । उस समय यह श्राशा हुई थी कि इन श्रनुवादों के पीछे ये दोनो महाशय शायद उसी प्रकार के मौलिक नियंघ लिखने में हाथ लगाएँ। पर ऐसा न हुआ। मासिक पत्रिकाएँ इस दितीय उत्थानकाल के भीतर बहुत सी निकलीं पर उनमें श्रिधकतर लेख ''वातों के संग्रह'' के रूप में ही रहते थे; लेखकों के श्रंतः प्रयास से निकली विचारधारा के रूप में नहीं। इस काल के भीतर जिनकी कुछ कृतियाँ नियंध-कोटि में श्रा सकती हैं उनका सक्तेप में उल्लेख किया जाता है।

पं महावोरप्रसाद द्विवेदी का जन्म दौलतपुर (जि॰ रायगरेली) में वैशाख शुक्क ४ सं॰ १६२७ को श्रीर देहावधान पौष कृष्ण ३० सं॰ १६६५ को हुआ।

द्विवेदीजी ने सन् १६०३ मे "सरस्वती" के संपाद्रन का भार लिया। तत्र से ग्रापना सारा समय उन्होंने लिखने में ही लगाया। लिखने की सक्तता वे इस बात में मानते थे कि कठिन से कठिन विषय भी ऐसे सरल रूप में रख दिया जाय कि साधारण समक्षनेवाले पाठक भी उसे बहुत कुछ समक्ष जायं। कई उपयोगी पुस्तकों के ग्रांतिरक्त उन्होंने फुटकल लेख भी बहुत लिखे। पर इन लेखों में ग्राधिकतर लेख 'बातों के संग्रह' के रूप में ही हैं। मापा के नृतन शक्ति-चमत्कार के साथ नए नए विचारों की उद्धावना-वाले निवंघ बहुत ही कम मिलते हैं। स्थायी निवंघों की श्रेणी में दो ही चार लेख, जैसे 'किव ग्रीर कविता', 'प्रतिभा' ग्रांदि ग्रा सकते हैं। पर ये लेखनकला या सूचम विचार की दृष्टि से लिखे नहीं जान पड़ते। 'किव ग्रीर कविता' कैसा गंभीर विषय है, कहने की ग्रावश्यकना नहीं। पर इस विषय की बहुत मोटी मोटो बाते बहुत मोटे तौर पर कही गई हैं, जैसे—

"इससे स्पष्ट है कि किसी किसी में किवता लिखने की इस्तेदाद स्वामाविक होती है, ईश्वरदत्त होती है। जो चीज ईश्वरदत्त है वह ग्रवश्य लामटायक होगी। वह निरर्थक नहीं हो सकती। उससे समाज को ग्रवश्य कुछ न कुछ लाम पहुँचता है। "किवता यदि यथार्थ में किवता है तो संभव नहीं कि उसे सुनकर कुछ ग्रसर न हो। किवता से दुनिया में त्राज तक बड़े बड़े काम हुए हैं। × × किवता में कुछ न कुछ क्रूठ का त्रश जरूर रहता है। ग्रसम्य ग्रयवा ग्रर्ड-सभ्य लोगों को यह ग्रंश कम खटकता है, शिच्तित ग्रीर सभ्य लोगों को बहुत। × × संसार में जो बात जैसी देख पड़े, किव को उसका वैसा ही वर्णन करना चाहिए।"

कहने की श्रावश्यकता नहीं कि द्विवेदीजी के लेख या निजय विचारात्मक श्रेणी में श्राएंगे। पर विचारों की वह गूढ़-गुफित परंपरा उनमे नहीं मिलती जिससे पाठक की बुद्धि उत्तेजित होकर किसी नई विचारपद्धित पर दौड़ पड़े। शुद्ध विचारात्मक निजंधों का चरम उत्कर्ष वहीं कहा जा सकता है जहाँ एक एक पैराग्राफ में विचार दवा दवाकर कसे गए हो श्रीर एक एक वाक्य किसी संबद्ध विचार-खंड को लिए हो। द्विवेदीजी के लेखों को पढ़ने से ऐसा जान पड़ता है कि लेखक बहुत मोटी श्रक्त के पाठकों के लिये लिख रहा है। एक एक सीधी बात कुछ हेर फेर—कहीं कहीं केवल शब्दों के ही—के साथ पाँच छः तरह से पाँच छः वाक्यों में कही हुई मिलती हैं। उनकी यही प्रवृत्त उनकी गद्य-शैली निर्धारित करती है। उनके लेखों में छोटे छोटे वाक्यों का प्रयोग श्राधिक मिलता है। नपे-तुले वाक्य को कई बार राज्दों के कुछ हेर-फेर के साथ कहने का ढंग वही है जो वाद या संवाद में बहुत शात होंकर समक्तान बुक्ताने के काम में लाया जाता है। उनकी यह ज्यास-शैली विपन्नी को कायल करने के प्रयक्त में बड़े काम की है।

इस बात के उनके दो लेख ''क्या हिंदी नाम की कोई माषा ही नहीं'' ( सरस्वती सन् १६१३ ) श्रीर ''श्रार्थसमाज का कोप'' ( सरस्वती १६१४ ) श्राब्धे उदाहरण हैं। उनके कुछ श्रंश नोचे दिए जाते हैं—

(१) श्राप कहते हैं कि प्राचीन भाषा मर चुकी श्रीर उसे मरे तीन सौ वर्ष हुए। इस पर प्रार्थना है कि न वह कभी मरी श्रीर न उसके मरने के कोई लच्च ही दिखाई देते हैं। यदि श्राप कभी श्रागरा, मथुरा, फर्रुखाबाद, मैनपुरी श्रीर इटावे तशरीफ ले जॉय तो कुपा करके वहाँ के एक श्राध श्रपर प्राइमरी या मिडिल स्कूल का मुश्राइना न सही तो मुलाहजा श्रवश्य ही करें। ऐसा करने

से श्रापको मालूम हो जायगा कि जिसे श्राप मुद्दां समम रहे है, वह श्रय तक इन जिलों में वोली जाती है। श्रगर श्रापकी इस 'भाला' नामक भाषा को मरे तीन सौ वर्ष हुए तो कृपा करके यह वताइए कि श्रीमान् ही के सधर्मी काजिम श्रली श्रादि किवयों ने किस भाषा में कविता की है। १७०० ईसवी से लेकर ऐसे श्रनेक मुसलमान कि हो खुके है जिन्होंने 'भाला' में बढ़े बढ़े ग्रंथ बनाए हैं। हिन्दू-किवयों की श्राप खबर न रखते तो कोई विशेष श्राक्षेप की बात न थी।

× × × ×

श्रानरेवल श्रसगरश्रलीखाँ की पाँचवी उक्ति यह है कि उर्दू या हिन्दुस्तानी ही यहाँ की सावदेशिक भाषा है। श्रापके इस कथन की सचाई की जाँच सहज ही में हो सकती है। ऊपर हाली साहब के दीवान श्रोर दूसरे साहित्य-सम्मेलन के सभापित के भाषण से जो श्रवतरण दिए गए हैं उन्हें खाँ साहब वारी वारी से एक वंगाली, एक मदरासी, एक गुजराती श्रोर एक महाराष्ट्र को जो इस प्रांत के निवासी न हों, दिखावें श्रोर उनसे यह कहें कि इनका मतलब हमें समभा दीजिए। वस तत्काल ही श्रापको मालूम हो जायगा कि दो में से कौन भाषा श्रत्य प्रांतवासी श्रीक समभते हैं।

श्रीयुत श्रसगरश्रलीखाँ के इस कथन से कि "Urdu or Hindustani is the lingua franca of the country" एक भेद की बात खुल गई। वह यह कि श्राप लोगों की राय में यह हिन्दुस्तानी श्रीर कुछ नहीं, उर्दू ही का एक नाम है। श्रतएव समझना चाहिए कि जब हिंदुस्तानी भाषा के प्रयोग पर जोर दिया जाता है तब "हिंदुस्तानी" नाम की श्राड़ में उर्दू ही का पच लिया जाता है श्रीर बेचारी हिंदी के बहिष्कार की चेष्टा की जाती है।

(२) जिस समाज के विद्यार्थी वचीं तक को अपने दोपों पर धूल डालकर दूसरों को धमकाने और विना पूछे ही उन्हें "नेक सलाह" देने का अधिकार है उसके बड़ों और विद्वानों के पराक्रम की सीमा कौन निदिष्ट कर सकेगा?

 $\times$   $\times$   $\times$ 

हमारे पास इससे भी वढ़कर कुत्हलजनक पत्र ग्राए है। बनायटी या सचा नाम देकर बी॰ सिंह नाम के एक महाराय ने श्रागरे से एक पोस्टकार्ड हमें उर्ट् में भेजा है। इसमें श्रनेक दुर्वचनों श्रीर श्रभिशापों के श्रनंतर इस वात पर दुःख प्रकट किया गया है कि राज्य भ्राँगरेजी है, श्रन्यथा हमारा सिर घड से श्रलग कर दिया जाता। भाई सिंह ! दुःख मत करो। श्रार्थ्यसमाज की धर्मोन्नति होती हो तो—

"कर कुठार, श्रागे यह सीसा"

पं० माधवप्रसाद मिश्र का जन्म पंजाब के हिसार जिले में भिवानी के पास क्रॅगड़ नामक ग्राम मे माद्र शुक्ल १३ संवत् १६२८ को छौर परलोक वास उसी ग्राम मे प्लेग से चैत्र कृष्ण ४ सवत् १६६४ को हुआ। ये बड़े तेजस्वी, सनात नधर्म के कहर समर्थक, भारतीय सस्कृति की रत्ता के सतत अभिलाषी विद्वान् थे। इनकी लेखनी मे बड़ी शक्ति थी। जो कुछ ये लिखते थे बड़े जोश के साथ लिखते थे, इससे इनकी शैली बहुत प्रगल्म होती थी। गौड़ होने के कारण मारवाडियो से इनका विशेष लगाव था छौर उनके समाज का सुधार ये हृदय से चाहते थे, इसी से "वैश्योपकारक" पत्र का संपादन-भार कुछ दिन इन्होंने अपने ऊपर लिया था। जिस वर्ष 'सरस्त्रती' निकली (सं० १६५७) उसी वर्ष प्रसिद्ध उपन्यासकार बा० देवकी नंदन खत्री की सहायता से काशी से इन्होंने 'सुदर्शन" नामक पत्र निकलवाया जो सत्रा दो वर्ष चलकर बंद हो गया। इसके संपादनकाल मे इन्होंने साहित्य-संबंधी बहुत से लेख, समीत्ताएँ और निबंध लिखे। जोश मे आने से ये बड़े शक्तिशाली लेख लिखते थे। 'समालोचक'-संपादक पं० चंद्रघर शम्मां गुलेरीजी ने इसी से एक बार लिखा था कि—

''मिश्रनी विना किसी ग्रामिनिवेश के लिख नहीं सकते । यदि हमे उनसे लेख पाने है तो सदा एक न एक टंटा उनसे छेड़ ही रक्खा करे।''

इसमें सदेह नहीं कि जहाँ किसी ने कोई ऐसी बात लिखी जो इन्हें सनातन-धर्म के संस्कारों के विरुद्ध अथवा प्राचीन ग्रंथकारों और किवयों के गौरव को कम करनेवाली लगी कि इनकी लेखनी चल पड़ती थी। पाश्चात्य संस्कृताभ्यासी विद्वान् जो कुछ कचा पक्षा मत यहाँ के वेद, पुराण, साहित्य आदि के संबंध में प्रकट किया करते वे इन्हें खल जाते थे और उनका विरोध ये डटकर करते थे। उस विरोध में तर्क, आवेश और भाषुकता सब का एक अद्भुत मिश्रण रहता था। विदर का अम' इसी कोंक में लिखा गया था। पं० महावीरप्रसाद द्विवेदी ने ग्रपनी 'नैषध-चरित-चर्चा' में नैषध के कई एक बड़ी दूर की स्क्रवाले ग्रत्युक्तिपूर्ण पद्यों को ग्रस्वामाविक ग्रौर मुक्चि-विरुद्ध कह दिया। फिर क्या था, ये एक बारगी फिर पड़े ग्रौर उनकी वातो का ग्रपने ढंग पर उत्तर देते हुंए लगे हाथों पं० श्रीधर पाठक के 'गुनवंत हेमंत' नाम की एक कविता की, जिसकी द्विवेदी जी ने बड़ी प्रशंसा की थी, नीरसता ग्रौर इतिवृत्तात्मकना भी दिखाई। यह विवाद कुछ दिन चला था।

मिश्रजी का स्वदेश-प्रेम भी बहुत गंभीर था। ये संस्कृत के श्रीर पिडतों के समान देशदशा के श्रनुभव से दूर रहनेवाले व्यक्ति न थे। राजनीतिक श्रादोलनों के साथ इनका हृदय वरावर रहता था। जब देशपूज्य मालवीय ने छात्रों को राजनीतिक श्रादोलनों से दूर रहने की सलाह दो थी तब इन्होंने एक श्रत्यत चोभ-पूर्ण ''खुली चिटी'' उनके नाम छापी थी। देशदशा की इस-तीव श्रनुभूति के कारण इन्हें श्रीधर पाठक की किवताश्रों में एक बात बहुत खटकी। पाठकजी ने जहाँ श्रमुखशोभा या देशछटा का वर्णन किया है वहाँ केवल सुख, श्रानंद श्रीर प्रफुल्लता के पन्न पर ही उनकी दृष्टि पड़ो है, देश के श्रनेक दीन-दुिखयों के पेट की ज्वाला श्रीर ककालवत् शरीर पर नहीं।

मिश्रजी ने स्वामी विशुद्धानंदजी के बड़े जीवन-चरित के श्रांतिरक्त श्रोर भी वीसों व्यक्तियों के छोटे छोटे जीवनचरित लिखे जिनमें कुछ संस्कृत के पुराने ढॉचे के विद्वान् तथा सनातनधर्म के सहायक सेठ साहूकार श्रादि है। 'सुदर्शन' में इनके लेख प्रायः सब विषयों पर निकलते थे, जैसे—पर्व-त्योदार, उत्सव, तीर्थस्थान, यात्रा, राजनीति इत्यादि । पर्व-त्योहारों तथा भिन्न-भिन्न ऋतुश्रों में पड़नेवाले उत्सवों पर निबंध लिखने की जो परंपरा भारतेष्ठ के सहयोगियों ने चलाई थी वह इस द्वितीय उत्थान में श्राकर इन्हीं पर समात हो गई। हो, संवाद-पत्रों के होली, दीवाली के श्रंकों में उसका श्रम्यास बना रहा। लोक सामान्य स्थायी विषयो पर मिश्रजी के वेवल दो लेख मिलते हैं—'युर्ति' श्रीर 'च्नमा'।

द्वितीय उत्थानकाल में इस प्रभावशाली लेखक के उदय की उज्ज्ञल ग्राभा हिंदी-साहित्य-गगन में कुछ समय के लिये दिखाई पढ़ी, पर खेद हैं कि ग्रकाल ही विलीन हो गई। पं० माधवप्रसाद मिश्र के मार्मिक ग्रीर ग्रोनर्स्वा लेखों को जिन्होंने पढ़ा होगा उनके हृदय में उनकी मधुर स्मृति ग्रवश्य वनी होगी। उनके निबंध ग्रधिकतर भावात्मक होते थे ग्रौर धारा-शैली पर चलते थे। उनमें बहुत सुंदर मर्मपथ का ग्रनुसरण करती हुई खिग्ध वाग्धारा लगातार चली चलती थी। इनके गद्य के कुछ नमूने नीचे दिए जाते है—.

जिसने एक दिन जगत् के बहे बहे सन्मार्ग-विरोधी भूघरों का टर्प दलन कर उन्हें रज में परिणत कर दिया था श्रीर इस परम पित्रत वंश का वह विश्वव्यापक प्रकाश जिसने एक समय जगत् में श्रधकार का नाम तक न छोड़ा था, श्रव कहाँ है ? इस गूढ एवं ममस्पर्शी प्रश्न का यही उत्तर मिलता है कि सब भगन्वान् महाकाल के पेट में समा गया। × × × जहाँ महा महा महीधर छुदक जाते थे श्रीर श्रगाध श्रतलस्पर्शी जल था वहाँ श्रव परथरों में दवी हुई एक छोटी सी किंतु सुशीतल वारिधारा वह रही है। जहाँ के महा प्रकाश से दिन्दिगंत उद्मासित हो रहे थे वहाँ श्रव एक श्रंधकार से धिरा हुशा स्नेह्सून्य प्रदीप टिमटिमा रहा है जिससे कभी कभी यह भूभाग प्रकाशित हो जाता है। × × भारतवर्ष की सुखशांति श्रीर भारतवर्ष का प्रकाश श्रव केवल 'राम नाम' पर श्रटक रहा है। × × × पर जो प्रदीप स्नेह से परिपूर्ण नहीं है तथा जिसकी रक्षा का कोई उपाय नहीं है, वह कब तक सुरक्षित रहेगा ?"

(ख) श्रव रही श्रापके जानने की बात; सो जहाँ तक श्राप जानते हैं वहाँ तक तो सब सफाई है! श्राप जहाँ तक जानते है, महाकवि श्रीहर्ष के काव्य में 'सर्वत्र गाँठें' ही गाँठें' हैं श्रीर पं० श्रीधर की कविता 'सर्वतो भाव से प्रशं-सित' है। श्राप जहाँ तक जानते हैं, श्राप संस्कृत, हिंदी, बंगला श्रादि इस देश की सब भाषाएँ जानते हैं श्रीहर्ष 'लाल ब्रुमक्कड़ को भी मात करता है' श्रीर वेबर साहब याज्ञवल्क्य के समान ठहरता है। श्राप जहाँ तक जानते हैं, हमारे तत्त्वदर्शी पंढितों ने कुछ न लिखा श्रीर श्रॅगरेजों ने इतना लिखा कि भारत-वासी उनके ऋणी हैं। श्राप जहाँ तक जानते हैं, नैपध की प्रशंसा तो सब पक्षपाती पंढितों ने की है श्रीर निंदा दुराग्रह-रहित पुरुपों ने की है। श्राप जहाँ तक जानते हैं लिखा है श्रीर मिश्र राधाकृष्ण ने युक्तिशून्य। श्राप जहाँ तक जानते हैं, प्रोफेसर वेबर की पुस्तक का श्रभी तक श्रनुवाद नहीं हुश्रा श्रीर वेबर साहब का ज्ञान हमें 'नैपध-चरित-चर्चा' से हुश्रा है।

· (गं) लोग केवल घर ही के नष्ट होने पर 'मिट्टी हो गया' नहीं कहते हैं

श्रीर श्रीर जगह भी इसका प्रयोग करते हैं। किसी का जब बड़ा भारी श्रम विफल हो जाय तब कहेंगे कि 'सब मिट्टी हो गया'। किसी का धन खो जाय, मान-मर्यादा भंग हो जाय, प्रभुता श्रीर चमता चली जाय तो कहेंगे कि 'सब मिट्टी हो गया'। इससे जाना गया कि नप्ट होना ही मिट्टी होना है। किंतु मिट्टी को इतना बदनाम क्यों किया जाता है ? श्रकेली मिट्टी ही इस दुर्नाम को क्यों धारण करती है ? क्या सचमुच मिट्टी इतनी निकृष्ट है ? श्रीर क्या केंद्रल मिट्टी ही निकृष्ट है, हम निकृष्ट नहीं हैं ? भगवित वसुंधरे ! तुम्हारा 'सर्वसहा' नाम यथार्थ है।

श्रन्त्रा माँ ! यह तो कहो तुम्हारा नाम 'वसुंघरा' किसने रखा ? यह नाम तो उस समय का है। यह नाम न्यास, वाल्मीकि, पाणिनि, काल्यायन श्रादि सुसंतानों का दिया हुश्रा है। जाने वे तुम्हारे सुपुत्र कितने श्रादर से, कितनी रखांघा से श्रीर श्रद्धा से तुम्हें पुकारते थे।

उपन्यासो से कुछ छुटी पाकर वावू गोपालराम (गहमर निवासी) पत्र-पत्रिकाछो मे कभी कभी लेख छौर निवंध भी दिया करते थे। उनके लेखों छौर निवंधों की भाषा बड़ी चंचल, चटपटी, प्रगल्भ छौर मनोरं जक होती थी। विलच्चण रूप खड़ा करना उनके निबंधों की विशेषता है। किसी छानुभूत बात का चरम हर्य दिखानेवाले ऐसे विलच्चण छौर कुत्इलजनक चित्रों के बीच से वे पाठक को ले चलते हैं कि उसे एक तमाशा देखने का सा छानंद छाता है। उनके "मुद्धि छौर सिद्धि" नामक निवंध का थोड़ा सा छश उद्धत किया जाता है—

"श्रधे या धन श्रलाउद्दीन का चिराग है। यदि यह हाथ में है तो तुम जो चाहो सो पा सकते हो। यदि श्रधे के श्रधिपति हो तो चझ मूर्ल होने पर भी विश्वविद्यालय तुम्हें डी० एल० की उपाधि देकर श्रपने तई धन्य सममेगा। × × वरहे पर चलनेवाला नट हाथ में वाँस लिए हुए वरहे पर दौरते समय, 'हाय पैसा, हाय पैसा' करके चिल्लाया करता है। दुनिया के सभी श्रादमी वैसे ही नट हैं। में दिन्य दृष्टि से देखता हूँ कि खुद पृथ्वी भी श्रपने रास्ते पर 'हाय पैसा, हाय पैसा' करती हुई सूर्य की परिक्रमा कर रही है।

काल-माहात्म्य श्रीर दिनों के फेर से ऐश्वर्थ्यशाली भगवान् ने तो श्रव

स्वर्ग से उतरकर दिद्द के घर शरण ली है श्रीर उनके सिंहासन पर श्रर्थ जा बैठा है।  $\times \times \times$  श्रर्थ ही इस युग का परबहा है। इस बहाबस्तु के बिना विश्व-संसार का श्रस्तित्व नहीं रह सकता। यही चक्राकार चैतन्यरूप केशवानस में प्रवेश करके संसार को चलाया करते हैं।  $\times \times \times$  साधकों के हित के लिये श्रर्थनीति-शास्त्र में इसकी उपासना की विधि लिखी है।  $\times \times \times$   $\times$  बच्चों की पहली पोशी में लिखा है—''बिना पूछे दूसरे का माल लेना चोरी कहलाता है।" लेकिन कहकर जोर से दूसरे का धन हड़प कर लेने से क्या कह-लाता है, यह उसमें नहीं लिखा है। मेरी राय में यही कमैयोग का मार्ग है।"

कहने की त्रावश्यकता नहीं कि उद्धृत श्रंश में वंगभाषा के प्रसिद्ध ग्रंथकार वंकिमचद्र की शैली का पूरा त्राभास है।

बाबू वालमुकुंद गुप्त का जन्म पजान के रोहतक जिले के गुरयानी गाँव में सं० १६२२ में श्रीर मृत्यु स० १६६४ में हुई। ये अपने समय के सबसे अनुमनी श्रीर कुराल संपादक थे। पहले इन्होंने दो उर्दू पत्रों का संपादन किया था, पर शीघ ही कलकत्ते के प्रसिद्ध संवादपत्र 'वगवासी' के संपादक हो गए। वगवासी को छोड़ते ही ये 'भारतिमत्र' के प्रधान संपादक वनाए गए। ये बहुत ही चलते पुरने श्रीर विनोदशील लेखक थे अतः कभी कभी छेड़छांड़ भी कर वैठते थे। पं० महावीरप्रसाद द्विवेदी ने जब 'सरस्वती' (भाग ६ संख्या ११) के अपने प्रसिद्ध 'भाषा श्रीर व्याकरण' शीर्षक लेख में 'श्रनिश्यरता' शब्द का प्रयोग कर दिया तब इन्हें छेड़छांड़ का मौका मिल गया श्रीर इन्होंने 'श्रातमाराम' के नाम से द्विवेदीजी के कुछ प्रयोगों की श्रालोंचना करते हुए एक लेखमाला निकाली जिसमें चुहलवाजी का पुट पूरा था। द्विवेदीजी ऐसे गंभीर प्रकृति के व्यक्ति को भी युक्तिपूर्ण उत्तर के श्रितिरिक्त इनकी विनोदपूर्ण विगर्हणा के लिये 'सरगौ नरक ठेकाना नाहिं" शीर्षक देकर बहुत फबता हुआ श्रालहा 'कल्लू अल्हइत' के नाम से लिखना पड़ा।

पत्र-संपादन-काल में इन्होंने कई विषयों पर अच्छे निबंध भी लिखे जिनका एक संग्रह गुप्त-निबंधावली के नाम से छप चुका है। इनके 'रत्नावली नाटिका' के सुदर अनुवाद का उल्लेख हो चुका है।

गुप्तजी ने सामयिक ग्रौर राजनीतिक परिस्थिति को लेकर कई मनोरंजक

प्रबंध लिखे हैं जिनमें "शिवशंभु का चिटा" बहुत प्रसिद्ध है। गुप्तजी की भाषा बहुत चलती, संजीव ग्रोर विनोदपूर्ण होती थी। किसी प्रकार का विपय हों गुप्तजी की लेखनी उस पर विनोद का रंग चढ़ा देती थी। वे पहले उर्दू के एक ग्रन्छे लेखक थे, इससे उनकी हिंदी बहुत चलती ग्रोर फड़कती हुई होती थी। वे ग्रपने विचारों को विनोदपूर्ण वर्णनों के भीतर ऐसा लपेटकर रखते थे कि उनका ग्रामास बीच बीच में ही मिलता था। उनके विनोदपूर्ण वर्णनात्मक विधान के भीतर विचार ग्रोर माव लुके छिपे से रहते थे। यह उनकी लिखावट की एक बड़ी विशेषता थी। "शिवशंभु का चिटा" से थोड़ा सा ग्रंश नमूने के लिये दिया जाता है—

"इतने में देखा कि वादल उमड़ रहे हैं। चीलें नीचे उतर रही हैं। तबी-यत अरअरा उठी। इधर भंग, उधर घटा—वहार में वहार। इतने में वायु का चेग वढां, चीलें ग्रदश्य हुई। श्रिंधेरा छाया, वूँदे गिरने लगीं; साथ ही तह-तड़ धड़-धड़ होने लगी। देखा श्रोले गिर रहे हैं। श्रोले थमे; कुछ वर्षा हुई, चूटी तैयार हुई। 'वम मोला' कहकर शर्माजी ने एक लोटा भर चढ़ाई। ठीक उसी समय लाल-डिग्गी पर बड़े लाट मिटो ने वंगदेश के मृतपूर्व छोटे लाट उडवर्न की मृति खोली। ठीक एक ही समय कलकते में यह दो श्रावश्यक काम हुए। भेद इतना ही था कि शिवदांसु शर्मा के वरांमदे की छत पर बूँदें गिरती थीं श्रोर लार्ड मिटो के सिर या छाते पर।

भंग छानकर महाराजजी ने खटिया पर लंबी तानी श्रीर कुछ काल सुपुप्ति के श्रानंद में निमन्न रहे। × × × हाथ-पाँव सुख में, पर विचार के घोड़ों को विश्राम न था। वह श्रोलों की चोट से वाजुश्रों को वचाता दुश्रा परिंदों की तरह इधर-डधर उड़ रहा था। गुलाबी नशे में विचारों का तार बँधा कि बड़े लाट फ़रती से श्रपनी कोठी में घुस गए होंगे श्रीर दूसरे श्रमीर भी श्रपने श्रपने घरों में चले गए होंगे। पर वह चील कहाँ गई होगी? × × × हाँ? शिवशंभु को इन पक्षियों की चिंता है, पर वह यह नहीं जानता कि इन श्रभ्रस्पर्शी श्रद्धालिकाश्रों से परिपृरित महानगर में सहस्रों श्रभागे रात विताने को स्रोपड़ी भी नहीं रखते।"

यद्यपि पं० गोविंदनारायण मिश्र हिंदी के बहुत पुराने लेखकों में थे पर उस पुराने समय में वे ग्रपने फ़ुकेरे माई पं० सदानंद मिश्र के 'सारस्था-निधि' पत्र में कुछ सामयिक ग्रीर साहित्यक लेख ही लिखा करते थे जो पुस्तकाकार छपकर स्थायी साहित्य में परिगणित न हो सके। ग्रपनी गद्यशैली का निर्दिष्ट रूप इस द्वितीय उत्थान के भीतर ही उन्होंने पूर्णतया प्रकाशित किया। इनकी लेखशैली का पता इनके सम्मेलन के भाषण ग्रीर "किव ग्रीर चित्रकार" नामक लेख से लगता है। गद्य के संबंध में इनकी धारणा प्राचीनों के "गद्य काव्य" की सी थी। लिखते समय बाण ग्रीर दंडी इनके ध्यान में रहा करते थे। पर यह प्रसिद्ध बात है कि संस्कृत साहित्य में गद्य का वैसान विकास नहीं हुग्रा। बाण ग्रीर दंडी का गद्य काव्य-ग्रलंकार की छटा दिखानेवाला गद्य था; विचारों की उत्तेजना देनेवाला, भाषा की शक्ति का प्रसार करनेवाला गद्य नहीं। विचार-पद्धित को उन्नत करनेवाले गद्य का ग्रच्छा ग्रीर उपयोगी विकास योरपीय भाषाग्रों में ही हुग्रा। गद्यकाव्य की पुरानी रूढि के ग्रनुसरण से शक्तिशाली गद्य का प्रादुर्भाव नहीं हो सकता।

पंडित गोविंदनारायण मिश्र के गद्य को समास-श्रनुपास में गुँथे शब्दगुच्छों का एक श्रयाला समिमए। जहाँ वे कुछ विचार उपस्थित करते हैं वहाँ भी पदच्छय ही ऊपर दिखाई पड़ती है। शब्दावली दोनो प्रकार की रहती है—संस्कृत की भी श्रोर वजभाषा काव्य की भी। एक श्रोर प्रगल्म प्रतिभास्रोत से समुत्पन्न शब्द कल्पना कलित श्राभिनव भावमाधुरी' है तो दूसरी श्रोर 'तम तोम सरकाती मुकाती पूरनचंद की सकल-मन-भाई छिटकी जुन्हाई' है। यद्यपि यह गद्य एक कीड़ा-कोतुक मात्र है पर इसकी भी थोड़ी सी मलक देख लेनी चाहिए—

#### ( साधारण गद्य का नमूना )

" परंतु मंदमित श्ररसिकों के श्रयोग्य, मिलन श्रथवा कुशाग्रबुद्धि चतुरों के स्वच्छ मलहीन मन को भी यथोचित शिला से उपयुक्त बना लिए बिना उनपर किन की परम रसीली उक्ति छिन-छुबीली का श्रळंकृत नलिशल लौं स्वच्छ सर्वांग-सुंदर श्रनुरूप यथार्थ प्रतिबिंब कभी न पढेगा। × × × स्वच्छ दपंण पर ही श्रनुरूप, यथार्थ, सुस्पष्ट प्रतिबिंब प्रतिफलित होता है। उससे साम्हना होते ही श्रपनी ही प्रतिबिंवित प्रतिकृति सानों समता की स्पर्झों श्रा, उसी समय साम्हना करने श्रामने-सामने श्रा खड़ी होती है।"

### (काव्यमय गद्य का नम्ना)

"सरद पूनों के समुदित पूरनचंद की छिटकी जुन्हाई सकल-मन-भाई के भी मुँह मिस मल, पूजनीय श्रलौकिक पदनखचंद्रिका की चमक के आगे तेजहीन, मलीन श्रीर कलंकित कर दरसाती, लजाती, सरस-सुधा-धौली श्रलौकिक सुप्रभा फैलाती, श्रशेष मोह-जड़ता-प्रगाट-तम-तोम सटकाती, मुकाती, निज भक्तजन-मनवांछित वराभय भुक्ति मुक्ति सुचार चारों मुक्त हाथों से मुक्ती छटाती × × मुक्ताहारीनीर-चीर-विचार-सुचतुर-कवि-कोविद-राज-राजहिय-सिंहासन-निवा-सिनी मंदहासिनी, त्रिलोक-प्रकाशिनी सरस्वती माता के श्रति दुलारे, प्राणों से प्यारे पुत्रों की श्रनुपम श्रनोखी श्रतुल बलवाली परम प्रभावशाली सुजन-मन-मोहिनी नवरस-भरी सरसमुखद विचित्र वचन-रचना का नाम ही साहित्य है।"

भारतेंद्रु के सहयोगी लेखक प्रायः 'उन्वित' 'उत्पन्न' 'उच्चरित' 'नव' ग्रादि से ही संतोष करते थे पर मिश्रजी ऐसे लेखकों ने जिना किसी बरूरत के उपसगों का पुछल्ला जोड़ जनता के इन जाने-जूके शब्दो को भी—'समुचित', 'समुत्पन्न', 'समुचरित', 'ग्राभिनव' करके—ग्रजनजी जना दिया। 'मृदुता', 'कुटिलता', 'सुकरता', 'समीपंता', 'श्राज्वा' ग्रादि के स्थान पर 'मार्दव', 'कोटिल्य', 'सौकर्य्य', 'सामीप्य', 'ग्राज्व' ग्रादि ऐने ही लोगो की प्रवृत्ति से लाए जाने लगे।

बाबू श्यामसुंदरदासजो नागरी-प्रचारिणी सभा के स्थापनकाल से लेकर बराबर हिंदी भाषा, किवयों की खोज तथा इतिहास ग्रादि के संबंध में लेख लिखते ग्राए है। ग्राप जैसे हिंदी के ग्रच्छे लेखक हैं वैसे ही बहुत ग्रच्छे वक्ता भी। ग्रापकी भाषा इस विशेषता. के लिये बहुत दिनों से प्रसिद्ध है कि उसमे ग्रापकी के विदेशी शब्द नहीं ग्राते। ग्राधिनक सभ्यता के विधानों के बीच की लिखा पढ़ी के ढंग पर हिंदी को ले चलने मे ग्रापकी लेखनी ने बहुत कुछ योग दिया है।

बाबू साहव ने बड़ा भारी काम लेखकों के लिये सामग्री प्रस्तुत करने का किया है। हिंदी पुस्तकों की खोज के विधान द्वारा आपने साहित्य का इतिहास, किवयों के चिरत और उनपर प्रबंध आदि लिखने का बहुत सा मसाला इकटा करके रख दिया। इसी प्रकार आधुनिक हिंदी के नए पुराने लेखकों के संदिप्त

जीवन-वृत्त 'हिंदी-कोविद-रत्नमाला' के दो भागों में त्रापने संग्रहीत किए हैं। शिच्चोपयोगी तीन पुस्तके—भाषा-विज्ञान, हिंदी भाषा श्रौर साहित्य तथा साहित्यालोचन—भी त्रापने लिखी या संकलित की हैं।

हास्य विनोद-पूर्ण लेख लिखनेवालों में कलकत्ते के पं० जगन्नाथप्रसाद चतुर्वेदों का नाम भी बराबर लिया जाता है। पर उनके ग्रधिकाश लेख भाषण मात्र हैं, स्थायी विषयों पर लिखे हुए निबंध नहीं।

पं० चंद्रधर गुलेरी का जन्म लयपुर में एक विख्यात पडित घराने मे २५ आषाढ़ संवत् १६४० में हुआ था। इनके पूर्वज कॉगड़े के गुलेर नामक स्थान से लयपुर आए थे। पं० चद्रधरजी संस्कृत के प्रकांड विद्वान् और ऑगरेजी की उच्च शिक्ता से सपन्न व्यक्ति थे। जीवन के अतिम वर्षों के पहले ये बराबर अजन्मेर के मेयो कालेज में अध्यापक रहे। पीछे काशी हिंदू-विश्वविद्यालय के ओरियंटल कालेज के प्रिंसिपल होकर आए। पर हिंदी के दुर्भाग्य से थोड़े ही दिनों में सं० १६७७ में इनका परलोकवास हो गया। ये जैसे घुरंघर पंडित थे वैसे ही सरल और विनोदशील प्रकृति के थे।

गुलेरीजी ने 'सरस्वती' के कुछ ही महीने पीछे अपनी थोड़ी अवस्था मे ही जयपुर से 'समालोचक' नामक एक मासिक पत्र अपने संपादकत्व में निकलवाया था। उक्त पत्र द्वारा गुलेरीजी एक बहुत ही अनूठी लेख-शैली लेकर साहित्यचेत्र में उतरे थे। ऐसा गंभीर और पाडित्यपूर्ण हास, जैसा इनके लेखों में रहता था, और कहीं देखने में न आया। अनेक गूढ़ शास्त्रीय विषयों तथा कथा-प्रसंगों की ओर विनोदपूर्ण संकेत करती हुई इनकी वाणी चलती थी। इसी प्रसंग गर्भत्व (Allusiveness) के कारण इनकी चुटिकयों का आनंद अनेक विषयों की जानकारी रखनेवाले पाठकों को ही विशेष मिलता था। इनके व्याकरण ऐसे रूखे विषय के लेख भी मजाक से खाली नहीं होते थे।

यह वेधड़क कहा जा सकता है कि शैली की जो विशिष्टता श्रौर श्रर्थगिनित वकता गुलेरीजी में मिलती है, वह श्रौर किसी लेखक में नहीं। इनके स्मित हास की सामग्री ज्ञान के विविध द्वेत्रों से ली गई है। श्रतः इनके लेखो का पूरा श्रानंद उन्हीं की मिल सकता है जो बहुज्ञ या कम से कम बहुश्रुत हैं। इनके "कछुत्रा धरम" श्रौर ्"मारेसि मोहिं कुठाउँ" नामक लेखो से उद्धरण दिए जाते, है।

(१) मनुस्टिति में कहा गया है कि जहाँ गुरु की निंदा या असत् कथा हो रही हो वहाँ पर भले आदमी को चाहिए कि कान बंद कर ले या और कहीं उठ-कर चला जाय। मनु महाराज ने न सुनने जोग गुरू की कलंक-कथा सुनने के पास से बचने के दो ही उपाय बताए हैं। या तो कान ढककर बैठ जाओ या दुम दबाकर चल दो। तीसरा उपाय जो और देशों के सी में नव्बे आदमियों को ऐसे अवसर पर स्होगा, वह मनु ने नहीं बताया कि जूता लेकर या मुक्का तान-कर सामने खड़े हो जाओ और निंदा करनेवाले का जबड़ा तोड़ दो या मुँह पिचका दो कि फिर ऐसी हरकत न करे।

पुराने से पुराने श्राय्यों की श्रपने भाई श्रमुरों से श्रनवन हुई। श्रमुर श्रमुरिया मे रहना चाहते थे; श्राय्यं सप्त-सिंधुश्रों को श्राय्यां तं वनाना चाहते थे। श्रागे चल दिए। पीछे वे दबाते श्राए। विष्णु ने श्राग्न, यज्ञपात्र श्रोर श्ररिण रखने के लिये तीन गाडियाँ बनाई। उसकी पत्नी ने उनके पहियों की चूल को घी से श्राँज दिया। उखल, मूसल श्रोर सोम कूटने के पत्थरों तक को साथ लिए हुए यह 'कारवाँ' मूँजवत् हिंदूछुश के एक मिन्न दर्रे खेबर में होकर सिंधु की एक घाटी में उत्तरा। पीछे से श्रान, श्राज, अभारि, बंभारि, हस्त, सुहस्त, कृशन, शंड, मर्क मारते चले श्राते थे। वस्त्र की मार से पिछली गाड़ी भी श्राधी टूट गई, पर तीन छंबे डग भरनेवाले विष्णु ने पीछे फिर कर नहीं देखा श्रोर न जमकर मैदान लिया। पितृमूमि श्रपने आतृन्यों के पास छोड श्राए श्रोर यहाँ 'आतृन्यस्य वधाय' (सजातानां मध्यमेष्टवाय) देवताश्रों को श्राहुति देने लगे। जहाँ जहाँ रास्ते में टिके थे वहाँ वहाँ यूप खड़े हो गए। यहाँ की सुजला, सुफला, शस्यश्यामला, भूमि में ये बुलबुलें चहकने लगीं।

पर ईरान के श्रंगूरों श्रोर गुलों का, सूँजवत पहाड़ की सोमलता का, चसका पड़ा हुश्रा था। लेने जाते तो वे पुराने गंधर्व मारने दौड़ते। हाँ, उनमें से कोई कोई उस समय का चिलकोश्रा नकद नारायण लेकर वदले में सोमलता वेचने को राजी हो जाते थे। उस समय का सिका गोएँ थीं। जैसे श्राजकल लखपती, करोड़पती कहलाते हैं वैसे तंब "शतगु", "सहस्रगु" कहलाते थे। ये दमड़ीमल के पोते करोड़ीचंद श्रपने "नवग्वाः" "दशग्वाः" पितरों से शरमाते न थे, श्रादर से उन्हें

याद करते थे। श्राजकल के मेवा वेचनेवाले पेशाविरयों की तरह कोई कोई 'सरहदी' यहाँ पर भी सोम बेचने चले श्राते थे। कोई श्रार्थ्य सीमाप्रांत पर जाकर भी ले श्राया करते थे! मोल ठहराने में बढी हुज्जत होती थी, जैसी की तरका-रियों का भाव करने में कुँजिंडिनों से हुशा करती है। ये कहते कि गौ की एक कला में सोम बेच दो। वह कहता, वाह! सोम राजा का दाम इससे कहीं बढकर है। इधर थे गौ के गुण बखानते। जैसे उड्दे चौबेजी ने श्रपने कधे पर चढ़ी बालवध् के लिये कहा था कि 'याही में बेटा श्रीर याही में बेटी' वैसे ये भी कहते कि इस गौ से दूध होता है, मक्खन होता है, दही होता है, यह होता है, वह होता है। पर काबुली काहे को मानता ? उसके पास सोम की "मनोपली" थी श्रीर इनका विना लिए सरता नहीं। अंत में गौ का एक पाद, श्रध होते होते दाम ते हो जाते। भूरी श्राँखो वाली एक बरस की विद्या में सोम राजा खरीद लिए जाते। गाड़ी में रखकर शान से लाए जाते।

श्रच्छा, श्रव उसी पंचनद में 'वाहीक' श्राकर बसे। श्रश्वघोप की फडकती उपमा के श्रनुसार धर्म भागा और दंड कमंडल लेकर ऋषि भी भागे। श्रव ब्रह्मा-वर्त, ब्रह्मिष्ट देश श्रीर श्राच्यांवर्त की महिमा हो गई; श्रीर वह पुराना देश—न तत्र दिवसं वसेत्। बहुत वर्ष पीछे की वात है। समुद्र पार के देशों में श्रीर धर्म पक्के हो चले। वे लूटते मारते तो थे ही, वेधरम भी कर देते थे। बस, समुद्र-यात्रा बंद! कहाँ तो राम के बनाए सेतु का दर्शन करके ब्रह्महत्या मिटती थी श्रीर कहाँ नाव में जानेवाले द्विज का प्रायश्चित्त करा कर भी संग्रह बंद! वही कछुश्रा धर्म! ढाल के श्रंदर बैठे रहो।

किसी बात का टोटा होने पर उसे पूरा करने की इच्छा होती है, दुःख होने पर उसे मिटाना चाहते हैं। यह स्वभाव है। संसार में त्रिविध दुःख दिखाई पडने लगे। उन्हें मिटाने के लिये उपाय भी किए जाने लगे। 'दृष्ट' उपाय हुए। उनसे संतोष न हुआ तो सुने सुनाए (आनुश्रविक) उपाय किए। उनसे भी मन न भरा। सांख्यों ने काठ कड़ी गिन गिनकर उपाय निकाला, बुद्ध ने योग में पककर उपाय खोजा। किसी न किसी तरह कोई उपाय मिलता गया। कछुओं ने सोचा, चोर को क्या मारें, चोर की माँ को ही न मारें। न रहे बाँस, न बजे वाँसरी। लगीं प्रार्थनाएँ होने—

"मा देहि राम! जननी जठरे निवासस्"।

श्रीर यह उस देश में जहाँ सूर्य का उदय होना इतना मनोहर था कि ऋषियों का यह कहते कहते तांलू सूखता था कि सौ बरस इसे हम उगता देखें, सौ बरस सुनें, सौ बरस वढ बढकर बोलें, सौ बरस श्रदीन होकर रहें।

हयग्रीव या हिरएयाक्ष दोनो में से किसी एक दैत्य से देव बहुत तंग थे।

सुरपुर में अफ़वाह पहुँची। बस, इंद्र ने किवाड़ बंद कर दिए, आगल डाल दी। मानों अमरावती ने आँखें वनंद कर लीं। यह कछुआ धरम का भाई शुतुरसुर्ग धरम है।

(२) हमारे यहाँ पूँजी शब्दों की है। जिससे हमें काम पड़ा, चाहे श्रीर बातों में हम ठगे गए, पर हमारी शब्दों की गाँठ नहीं कतरी गई। × × × यही नहीं जो श्राया उससे हमने कुछ ले लिया।

पहले हमें काम श्रसुरों से पड़ा, श्रसिरियावालों से । उनके यहाँ 'श्रसुर' शब्द बढ़ी शान का था। 'श्रसुर' माने प्राणवाला, जबरदस्त । हमारे इंद्र की भी यह उपाधि हुई, पीछे चाहे शब्द का अर्थ द्वरा हो गया। 🗙 🗙 पारस के पारसियों से काम पड़ा तो वे श्रपने सूबेदारों की उपाधि 'क्षत्रप', 'क्षेत्रपावन' या 'महाक्षत्रप' हमारे यहाँ रख गए श्रौर गुस्तास्प, विस्तास्प के वजन के क़शाश्व, श्यावाश्व, बृहदश्व ग्रादि ऋषियों ग्रीर राजाग्रों के नाम दे गए। यूनानी यवनों से काम पड़ा तो वे, यवन की स्त्री यवनी तो नहीं पर यवन की लिपि 'यवनानी' शब्द हमारे व्याकरण को भेंट कर गए। साथ ही मेप, वृप, मिश्रुन त्रादि भी यहाँ पहुँच गए। पुराने ग्रंथकार तो शुद्ध यूनानी नाम श्रार, तार, जितुम ग्रादि ही काम में लाते थे। वशहमिहिर की खी खना चाहे यवनी रही हो, या न रही हो, उसने श्रादर से कहा है कि म्लेच्छ यवन भी ज्योतिः शास्त्र जानने से ऋषियों की तरह पूजे जाते हैं। श्रव चाहे 'वेल्यूपेवल सिस्टम' भी वेद में निकाला जाय, पर पुराने हिंदू कृतझ श्रीर गुरुमार न थे। 🗙 🗙 यवन राजाग्रों की उपाधि 'सोटर' त्रातार का रूप लेकर हमारे राजाश्रों के यहाँ ग्रा लगी। 🗙 🗙 🗙 शकों के हमले हुए तो 'शाकपार्थिव' वैयाकरणों के हाथ लगा श्रौर शक संवत् या शाका सर्वसाधारण के । हूण वक्षु (Oxus) नदी के किनारे पर से यहाँ चढ श्राए तो कवियों को नारंगी की उपमा मिली कि ताजे मुझे हुए हू या की ठुड्डी की सी नारंगी।

 $\times$   $\times$   $\times$   $\times$ 

वकौल शेक्सिपियर के जो मेरा धन छीनता है वह कूड़ा चुराता है, पर जो मेरा नाम चुराता है वह सितम ढाता है, ग्रार्थ्समाज ने मर्मस्थल पर वह मार की है कि कुछ कहा नहीं जाता । हमारी ऐसी चोटी पकडी है कि सिरं नीचा कर दिया । गैरों ने तो गाँठ का कुछ न दिया, पर इन्होंने तो श्रच्छे श्रच्छे शब्द छीन लिए । इसीसे कहते हैं कि "मारेसि मोहिं कुठाऊँ" । श्रच्छे श्रच्छे पद तो यो सफाई से ले लिए हैं कि इस पुरानी जमी हुई दूकान का दिवाला निकल गया ।

हम श्रपने श्रापको 'श्रार्य' नहीं कहते, हिंदू कहते है।  $\times \times \times$  श्रीर तो क्या 'नमस्ते' का वैदिक फिकरा हाथ से गया। चाहे 'जय रामजी' कह लो चाहे 'जय श्रीकृष्ण', नमस्ते मत कह बैठना। श्रोंकार बड़ा मांगलिक शब्द है। कहते हैं कि पहले यह ब्रह्मा का कंठ फाडकर निकला था।

इस द्वितीय उत्थान के भीतर इम दो ऐसे निवंघ-लेखको का नाम लेते हैं जिन्होंने लिखा तो कम है पर जिनके लेखों में भाषा की एक नई गित विधि तथा आधुनिक जगत् की विचारधारा से उद्दीस नूनन भाव-भगी के दर्शन होते हैं। 'सरस्वती' के पुराने पाठको में से बहुतों को अध्यापक पूर्णिसिंह के लेखों का स्मरण होगा। उनके तीन चार निवध ही उक्त पित्रका में निकले, उनमें विचारों और भावों को एक अन्ठें ढग से मिश्रित करनेवाली एक नई शैली मिछती है। उनकी लाच्चिकता हिंदी-गद्य-साहित्य में एक नई चीज थी। भाषा की बहुत कुछ उडान, उसकी बहुत कुछ शक्ति, 'लाच्चिकता' में देखी जाती है। भाषा और भाव की एक नई. विभूति उन्होंने सामने रखी। योरप के जीवन-चेत्र की अशांति से उत्पन्न आध्यात्मकता की, किसानों और मजदूरों की महत्त्व-भावना की जो लहरें उठीं उनमें वे बहुत दृर तक बहे। उनके निवंध भावात्मक कोटि में ही आएँगे यद्यपि उनकी तह में चीया विचारधारा स्पष्ट लिखत होती है। इस समय उनके तीन निवंध हमारे सामने हैं "आचरण की सम्यता", "मजदूरी और प्रेम" और "तच्ची वोरता"। यहाँ हम उनके निवंधों से कुछ अंश उद्धत करते हैं—

#### 'श्राचरण को सम्यता' से

"पश्चिमी ज्ञान से मनुष्य मात्र को लाभ हुआ है। ज्ञान का वह सेहरा— वाहरी सभ्यता की श्रंतर्वंतिनी श्राध्यात्मिक सभ्यता का वह मुकुट—जो श्राज मनुष्य जानि ने पहन रखा है, युरोप को कदापि प्राप्त न होता, यदि धन श्रीर तेज को एकत्रित करने के लिये युरोप-निवासी इतने कमीने न बनते। यदि सारे पूर्वी जगत् ने इस महत्ता के लिये अपनी शक्ति से अधिक भी चंदा देकर सहायता की तो विगड़ क्या गया ? एक तरफ जहाँ युरोप के जीवन का एक अंश असभ्य प्रतीत होता है—कमीना और कायरता से भरा मालूम होता है—वही दूसरी ओर युरोप के जीवन का वह भाग जहाँ विद्या और ज्ञान का सूर्य्य चमक रहा है, इतना महान् हैं कि थोंड़े ही समय में पहले अंश को मनुष्य अवश्य भूल जायँगे।

४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 
 ४ 

# 'मजःृरी श्रौर प्रेम' से

"जबतक जीवन के अरण्य में पादरी, मौलवी, पंडित और साधु-संन्यासी हल, कुदाल और खुरपा लेकर मज़दूरी न करेंगे तब तक उनका मन और उनकी बुद्धि अनंत काल बीत जाने तक मिलन मानिस्क हिंशा खेलती रहेगी। उनका चिंतन बासी, उनका ध्यान बासी, उनकी पुस्तकें बासी, उनका विश्वास वासी और उनका खुदा भी बासी हो गया है।"

इस कोटि के दूसरे लेखक है .बाबू गुलाबराय, एम० ए०, एल-एल० बी० । उन्होंने विचारात्मक ग्रौर भावात्मक दोनो प्रकार के निबंध थोड़े बहुत लिखे है—जैसे, 'कर्त्तव्य संबंधी रोग, निदान ग्रौर चिकित्सा', 'समाज ग्रौर कर्त्तव्य-पालन', 'फिर निराशा क्यो'। 'फिर निराशा क्यो' एक छोटी सी पुस्तक है जिसमे कई विषयो पर बहुत छोटे छोटे ग्रामासपूर्ण निबंध है। इन्हीं मे से एक 'कुरूपता' भी है जिसका थोड़ा सा ग्रश नीचे दिया जाता है—

"सौंदर्य की उपासना करना उचित है सही, पर क्या उसी के साथ साथ कुरूपता घृणास्पद वा निंद्य है ? नहीं, सौंदर्य का श्रस्तित्व ही कुरूपता के ऊपर निर्भर है। सुंदर पदार्थ श्रपनी सुंदरता पर चाहे जितना मान करे, किंतु श्रसुंदर पदार्थकी स्थिति में ही वह सुंदर कहलाता है। श्रंधों में कोना ही श्रेष्ट समका जाता है।

x x - x, x

सत्ता-सागर में दोनों की स्थिति है। दोनों ही एक तारतम्य में वैधे हुए हैं। दोनों ही एक दूसरे में परिणत होते रहते हैं। फिर कुरूपता घृणा का विपय क्यों? रूपहीन वस्तु से तभी तक घृणा है जब तक हम अपनी आत्मा को संकुवित बनाए हुए बैठे हैं। सुंदर वस्तु को भी हम इसी कारण सुंदर कहते हैं कि उसमें हम अपने आदर्शों की मज़क देखते हैं। श्रात्मा के सुविस्तृत और औदा-र्थपूर्ण हो जाने पर सुंदर और असुंदर दोनों ही समान प्रिय बन जाते हैं। कोई माता अपने पुत्र को कुरूपवान् नहीं कहती। इसका यही कारण है कि वह अपने पुत्र में अपने आपको ही देखती है। जब हम सारे ससार में अपने आपको ही देखेंगे तब हमको कुरूपवान् भी रूपवान् दिखाई देगा।"

श्रव निवंध का प्रसंग येहीं समाप्त किया जाता है। खेद है कि समास-शैली पर ऐसे विचारात्मक निवंध लिखनेवाले, जिनमे बहुत ही चुस्त भाषा के भीतर एक पूरी श्रर्थ परंपरा कसी हो, श्रिधक लेखक हमे न मिले।

## समालोचना

समालोचना का उद्देश्य हमारे यहाँ गुण-दोष विवेचन ही समक्ता जाता रहा है। संस्कृत-साहित्य में समालोचना का पुराना ढंग यह था कि जब कोई आचार्य्य था साहित्य-मीमांसक कोई नया लच्चण-प्रंथ लिखता था तब जिन काव्य-रचनाओं को वह उत्कृष्ट समक्ता था उन्हें रस्, अलंकार आदि के उदा-हरणों के रूप में उद्भृत करता था और जिन्हें दुष्ट समक्ता था उन्हें दोषों के उदाहरणों में देता था। किर उसे उसकी राय नापसंद होती थी वह उन्हीं उदाहरणों में से अच्छे ठहराए पद्यों में दोष दिखाता था और हुरे ठहराए हुए पद्यों के दोष का परिहार करता था। इसके आतिरिक्त जो दूसरा उद्देश्य

१—साहित्य-दर्पणकार ने श्वंगार रस के उदाहरण में "शून्य वासगृह विलोक्य" यह क्षोक उद्धृत किया। रस-गगाधरकार ने इस इलोक में अनेक दोष दिखलाए और उदाहरण में अपना वनायां क्लोक मिडाया। हिंदी-कवियों में श्रीपित ने दोषों के उदाहरण में केशवदास के पद्य रखे हैं।

समालोचना का होता है—त्र्रर्थात् किवियों की ग्रलग त्र्रालग विशेषतात्रों का दिग्दर्शन—उसकी पूर्ति किसी किव की स्तुति में दो-एक रलोकबद्ध उक्तियाँ कह-कर ही लोग मान लिया करते थे, जैसे—

निर्गतासु न वा कस्य कालिदासस्य सूक्तिपु। मीतिः मधुरसांदासु मक्षरीप्विव जायते॥

उपमा कालिदासस्य, भारवेरर्थगौरवम् । नैषघे पदलालित्यं, माघे सन्ति त्रयो गुणाः ॥

ानसी किन या पुस्तक के गुणदोष या सूर्चम विशेषताऍ दिखाने के लिये एक दूसरी पुस्तक तैयार करने की चाल हमारे यहाँ न थी। योरप में इसकी चाल खूब चली । वहाँ समालोचना काव्य-सिद्धांत-निरूपण से स्वतंत्र एक विषय ही हो गया। केवल गुग्ग-दोष दिखानेवाले लेखों या पुस्तको की धूम तो थोड़े ही दिनो रहती थी, पर किसी किव की विशेषता श्रो का दिग्दर्शन करानेवाली, उसकी विचारधारा मे हूबकर उसकी ख्रांतर्वृत्तियो की छानबीन करनेवाली पुस्तक, जिसमे गुणदोष-कथन भी त्रा जाता था, स्थायी साहित्य में स्थान पाती थी। रमालोचना के दो प्रधान मार्ग होते है—निर्ण्यात्मक (Judicial Method) 'त्र्यौर व्याख्यात्मक (Inductive Criticism) । निर्ण्यात्मक त्रालोचना किसी रचना के गुण-दोष निरूपित करके उसका मूल्य निर्धारित करती है। उसमे लेखक या कवि की कहीं प्रशंसा होती है, कहीं निंदा। व्याख्यात्मक त्रालोचना किसी ग्रंथ में त्राई हुई बातों को एक व्यवस्थित रूप में सामने रखकर उनका ग्रानेक प्रकार से स्पष्टीकरण करती है। यह मूल्य निर्घारित करने नहीं जाती। ऐसी त्रालोचना त्रपने शुद्ध रूप मे काव्य-वस्तु ही तक परि मित रहती है अर्थात् उसी के अंग-प्रत्यंग की विशेषताओं को हूँढ़ निकालने श्रीर भावों की व्यवच्छेदात्मक व्याख्या करने मे तत्पर रहती है। पर इस व्याख्यात्मक समालोचना के श्रंतर्गत बहुत सी बाहरी बातों का भी विचार होता

Methods and Materials of Literary Criticism.—Gayley
 Scott.

है—जैसे, सामाजिक, राजनीतिक, सांप्रदायिक परिस्थिति आदि का प्रभाव। ऐसी समीचा को 'ऐतिहासिक समीचा' (Historical Criticism) कहते है। इसका उद्देश्य यह निर्दिष्ट करना होता है कि किसा रचना का उसी प्रकार की और रचनाओं से क्या सबंघ है और उसका साहित्य की चली आती हुई परपरा में क्या स्थान है। बाह्य पद्धित के अतर्गत ही किव के जीवनकम, और स्वभाव आदि के अध्ययन द्वारा उसकी अंतर्वृत्तियों का सूच्म अनुसंघान भी है, जिसे "मनोवैज्ञानिक आलोचना" (Psychological Criticism) कहते हैं। इनके अतिरिक्त दर्शन, विज्ञान आदि की दृष्टि से समालोचना की और भी कई पद्धितयों हैं और हो सकती हैं। इस प्रकार समालोचना के स्वरूप का विकास योरप में हआ।

केवल निर्णयात्मक समालोचना की चाल बहुत कुछ उठ गई है। अपनी भली बुरी रुचि के अनुसार कवियो की श्रेणी बाँघना, उन्हें नंबर देना अब एक 'बेहूदः बात समभी जाती है।

कहने की आवश्यकता नहीं कि हमारे हिंदी-साहित्य में समालोचना पहले पहल केवल गुण-दोष दर्शन के रूप में प्रकट हुई। लेखों के रूप में इसका सूत्रपात बाबू हरिश्चंद्र के समय में ही हुआ। लेखों के रूप में पुस्तकों की विस्तृत समालोचना उपाध्याय पिंडत बदरीनारायण चौधरी ने अपनी "आनंदकादंबिनी" में शुरू की। लाला श्रीनिवासदास के "संयोगिता स्वयंवर" नाटक की बड़ी विशद और कड़ी आलोचना, जिसमें दोषों का उद्धाटन बड़ी बारीकी से किया गया था, उक्त पित्रका में निकली थी। पर किसी ग्रंथकार के गुण अथवा दोष ही दिखाने के लिये कोई पुस्तक भारतेंद्र के समय में न निकली थी। इस प्रकार की पहली पुस्तक पंडित महावीरप्रसाद द्विवेदी की "हिंदी कालिदास की आलोचना" थी जो इस द्वितीय उत्थान के आरंभ में ही निकली। इसमें लाला सीताराम, बी॰ ए॰ के अनुवाद किए हुए नाटकों के भाषा तथा भाव-संबंधी दोष बड़े विस्तार से दिखाए गए हैं। यह अनुवादों को समालोचना थी

the ranking of writers in order of merit has become obsolete.—The New Criticism by J. E. Spingarn (1911).

श्रतः भाषा की त्रुत्रियो श्रौर मूल भाव के विपर्यंय श्रादि के श्रागे जा ही नहीं सकती थी। दूसरी बात यह कि इसमे दोषों का ही उल्लेख हो सका, गुग नहीं दूँढ़े गए।

इसके उपरांत दिवेदीजों ने कुछ संस्कृत कियों को लेकर दूसरे ढंग की—ग्रर्थात् विशेषता-परिचायक—समीचाएँ भी निकालों। इस प्रकार की पुस्तकों में "विक्रमांकदेव-चिरतच्चां" ग्रीर "नैषघचरित-चर्चां" मुख्य हैं। इनमें कुछ तो पंडितमंडली में प्रचित्त रुदि के श्रनुसार चुने हुए क्षोंकों की खूबियों पर साधुवाद है (जैसे, क्या उत्तम उत्प्रेचा है!) श्रीर कुछ भिन्न भिन्न विद्वानों के मतों का संग्रह। इस प्रकार की पुस्तकों से संस्कृत न जानने वाले हिंदी-पाठकों को दो तरह की जानकारी हािसल होती है—संस्कृत के किसी किन की किनता किस ढंग की है, श्रीर वह पडितों श्रीर विद्वानों के बीच कैसी समभी जाती है। दिवेदीजी की तीसरी पुस्तक "कािलदास की निरकुशता" में भाषा श्रीर व्याकरण के वे व्यतिक्रम इक्षेट्ठ किए गए है जिन्हें संस्कृत के विद्वान् लोग कािलदास की किनता में बताया करते हैं। यह पुस्तक हिंदी वालों के या संस्कृतवालों के काियदे के लियें लिखी गई, यह ठीक ठीक नहीं समभ पड़ता। जो हो, इन पुस्तकों को एक मुहक्षे में फैली बातों से दूसरे मुहक्षेवालों को कुछ परिचित कर्राने के प्रयत्न के रूप में समक्तना चािहए, स्वतंत्र समालोचना के रूप में नहीं।

यद्यपि द्विवेदीजी ने हिंदी के बड़े बड़े किवयों को लेकर गभीर साहित्य, समीचा का स्थायी साहित्य नहीं प्रस्तुत किया, पर नई निकली पुस्तकों की भाषा आदि को खरी आलोचना करके हिंदी साहित्य का बड़ा भारी उपकार किया। यदि द्विवेदीजी न उठ खड़े होते तो, जैसी अव्यवस्थित, व्याकरण-विरुद्ध और उटपटाँग भाषा चारों ओर दिखाई पड़ती थी; उसकी परंपरा जल्दी न रकती। उनके प्रभाव से लेखक सावधान हो गए और जिनमे भाषा की समक्त और योग्यता थी उन्होंने अपना सुधार किया।

कवियों का बड़ा भारी इति-वृत्त-संग्रह (मिश्रबंधु-विनोद) तैयार करने के पहले मिश्रबंधुश्रों ने "हिंदी नवरत" नामक समालोचनात्मक ग्रंथ निकाला या

जिसमे सबसे बहकर नई बात यह थी कि 'देव' हिंदी के सबसे बड़े कि है। हिंदी के पुराने किवयों को समालोचना के लिये सामने लाकर मिश्रवधुश्रों ने बेशक बड़ा जरूरी काम किया। उनकी वाते समालोचना कही जा सकती है या नहीं, यह दूसरी बात है। रीतिकाल के भीतर यह स्चित किया जा चुका कि हिंदी में साहित्य शास्त्र का वैसा निरूपण नहीं हुआ जैसा संस्कृत में हुआ। हिंदी के रीति-प्रथों के अभ्यास से लच्चणा, व्यजना, रस आदि के वास्तिक स्वरूप की सम्यक् धारणा नहीं हो सकती। किवता की समालोचना के लिये यह धारणा कितनी आवश्यक है, कहने की जरूरत नही। इसके अतिरिक्त उच्च कोटि की आधुनिक शैली की समालोचना के लिये विस्तृत अध्ययन, सूदम अन्वीच्ण-बुद्धि और मर्मग्राहिणी प्रज्ञा अपेंचित है। 'कारो कृतिह न माने'' ऐसे ऐसे वाक्यों को लेकर यह राय जाहिर करना कि ''तुलसी कभी राम की निंदा नहीं करते; पर सूर ने दो चार स्थानो पर कृष्ण के कामों की निंदा भी की है," साहित्यमर्मज्ञों के निकट क्या समक्ता जायगा !

'स्रदास प्रभु वै ऋति खोटे'', ''कारो क्रविह न माने'' ऐसे ऐसे वाक्यों पर साहित्यिक दृष्टि से जो थोड़ा भी ध्यान देगा, वह जान लेगा कि कुल्ए न तो वास्तव में खोटे कहे गए हैं, न काले कल्टे क्रविझ । पहला वाक्य सखी की विनोद या परिहास की उक्ति है, सरासर गाली नहीं है। सखी का यह विनोद हुई का ही एक स्वरूप है जो उस सखी का राधाकुल्ए के प्रति रित-भाव व्यक्ति करता है। इसी प्रकार दूसरा वाक्य विरहाकुल गोपी का वचन है जिससे कुछ विनोद मिश्रित अमई व्यंजित होता है। यह अमई यहाँ विप्रलंभ श्टंगार मे रितभाव का ही व्यंजक है । इसी प्रकार कुछ 'दैन्य' भाव की उक्तियों को लेकर तुलसीदासजी खुशामदी कहे गये हैं। 'देव' को विहारी से वड़ा सिद्ध करने के लिये बिहारी में बिना दोष के दोष हूँ हैं गए है। 'सक्रोन' को 'संक्रांति' का (संक्रमण् तक ध्यान कैसे जा सकता था?) अपभ्रंश समक्त आप लोगों ने उसे बहुत बिगाड़ा हुआ शब्द माना है। 'रोज' शब्द 'रुलाई' के अर्थ में कबीर, जायसी आदि पुराने किवयों में न जाने कितनी

१–देखिए "मुमरगीतसार" की भूमिका।

जगह त्राया है और त्रागरे त्रादि के त्रास पास त्रव तक बोला जाता है; पर वह भी 'रोजा' समका गया है। इसी प्रकार की वे सिर पैर की वातो से पुस्तक भरी है। कवियों की विशेषतात्रों के मार्मिक निरूपण की त्राशा से जो इसे खोलेगा, वह निराश ही होगा।

इसके उपरांत पंडित पद्मिष्ठ शम्मों ने विहारी पर एक ग्रच्छी ग्रालोच-नात्मक पुस्तक निकाली । इसमें उस साहित्य-परंपरा का बहुत ही ग्रच्छा उद्घाटन है जिसके ग्रानुकरण पर विहारी ने ग्रापनी प्रसिद्ध सतसई की रचना की । 'ग्राय्योसतशती' ग्रोर 'गायासतशती' के बहुत से पद्यों के साथ विहारी के दोहों का पूरा पूरा मेल दिखाकर शम्मों जी ने बड़ी विद्वत्ता के साथ एक चली ग्राती हुई साहित्यिक परंपरा के बीच विहारी को रखकर दिखाया । किसी चली ग्राती हुई साहित्यिक परंपरा का उद्घाटन भी साहित्य समीद्धक का एक भारी कर्तव्य है । हिंदी के दूसरे कंवियों के मिलते-जुलते पद्यों की विहारी के दोहों के साथ तुलना करके शम्मों जी ने तारतिम्यक ग्रालोचना का शौक पैदा किया । इस पुस्तक में शम्मोंजी ने उन ग्राच्चेपों का भी बहुत कुछ परिहार किया जो देव को ऊँचा सिद्ध करने के लिये बिहारी पर किए गए थे । हो सकता है कि शम्मोंजी ने भी बहुत से खलों पर विहारी का पच्चात किया हो, पर उन्होंने जो कुछ किया है वह ग्रमूठे ढंग से किया है । उनके पच्चात का भी साहित्यिक मूल्य है ।

यहाँ पर यह वात स्चित कर देना आवश्यक है कि शम्मीजी की यह समीक्षा मी रूढ़िगत (Conventional) है। दूसरे शृंगारी किवयों से अलग करने वाली बिहारी की विशेषताओं के अन्वेषण और अंतः प्रवृत्तिओं के उद्घाटन का— जो आधुनिक समालोचना का प्रधान लक्ष्य समक्ता जाता है—प्रयत्न इसमें नहीं हुआ है। एक खटकनेवाली बात है, विना जरूरत के जगह जगह चुहलवाजी और शाबाशी का महिक्ती तर्ज।

शम्मीं की पुस्तक से दो वाते हुईं। एक तो 'देव वड़े कि विहारी'' यह मदा झगड़ा सामने त्राया; दूसरे ''तुलनात्मक समालोचना'' के पीछे लोग वेतरह पड़े। "देव श्रीर विहारी" के मराड़े को लेकर पहली पुस्तक पं० कृष्णविहारी मिश्र, बी० ए०, एल-एल० बी० की मैदान मे श्राई। इस पुस्तकमे बड़ी शिष्टता, सम्यता श्रीर मामिकता के साथ दोनों बड़े कवियों की मिन्न मिन्न रचनाश्रों का मिलान किया गया है। इसमें जो बाते कही गई हैं, वे बंहुत कुछ साहित्यिक विवेचन के साथ कही गई है, 'नवरल' की तरह यों ही नहीं कही गई है। यह पुरानी परिपाटी की साहित्य-समीचा के भीतर श्रव्छा स्थान पाने के योग्य है। मिश्रवधुश्रों की श्रपेचा प० कृष्णविहारी जी साहित्यिक श्रालोचना के कहीं श्रिषक श्राधिकारी कहे जा सकते है। 'देव श्रीर बिहारी'' के उत्तर में लाला मगवान-दीनजी ने ''विहारी श्रीर देव'' नाम की पुस्तक निकाली जिसमें उन्होंने मिश्रवधुश्रों के मद्दे श्राचेगों का उचित शब्दों में जवाब देकर पंडित कृष्णविहारीजी की बातों पर भी पूरा विचार किया। श्रव्छा हुश्रा कि 'छोटे बड़ें' के इस मद्दे झगड़े की श्रोर श्रिक लोग श्राकंषित नहीं हुए।

अव "'तुलनात्मक समालोचना'' की बात लीजिए। उसकी श्रोर लोगो का कुछ श्राकर्षण देखते हो बहुतो ने 'तुलना' 'को ही समालोचना का चरम लच्य समक्त लिया श्रोर पत्रिकाश्रो में तथा इधर उधर भी लगे मिन्न भिन्न किवयों के 'पद्यो को लेकर मिलान करने। यहाँ तक कि जिन दो पद्यो में वास्तव में कोई माव-साम्य नहीं, उनमे भी बादरायण संत्रध स्थापित करके लोग इस ''तुल-नात्मक समालोचना'' के मैदान में उतरने का शौक जाहिर करने लगे। इसका श्रसर कुछ समालोचको पर भी पड़ा। पडित कृष्णिवहारी मिश्रजी ने जो "मितराम ग्रंथावली" निकाली, उसकी भूमिका का श्रावश्यकता से श्रिधिक श्रश उन्होंने इस 'तुलनात्मक श्रालोचना' को हो श्रिपित कर दिया; श्रीर बातो के लिये बहुत कम जगह रखी।

द्वितीय उत्थान के भीतर 'समालोचना' की यद्यपि बहुत कुछ उन्नित हुई पर उसका स्वरूप प्रायः रूढ़िगत (Conventional) ही रहा। कवियों की विशेषतात्रों का ग्रन्वेषण श्रौर उनकी श्रतःप्रकृति की छानबीन करनेवाली उच कोटि की समालोचना का प्रारंभ तृतीय उत्थान में जाकर हुश्रां।

# गद्य-साहित्य की वर्त्तमान गति

# तृतीय उत्थान

## (संवत् १६७५ से)

इस तृतीय उत्थान में हम वर्त्तमान काल में पहुँचते हैं जो ग्रामी चल रहा है। इसमें ग्राकर हिंदी गद्य-साहित्य के भिन्न भिन्न चेत्रों के भीतर ग्रानेक नए रास्ते खुले जिनमें से कई एक पर विलायती गिलयों के नाम की तिस्तियाँ भी लगीं। हमारे गद्य-साहित्य का यह काल ग्रामी हमारे सामने है। इसके भीतर रहने के कारण इसके संबंध में हम या हमारे सहयोगी जो कुछ कहेंगे वह इस काल का ग्रापने संबंध में ग्रापना निर्णय होगा। सच पूछिए तो वर्त्तमान काल जो ग्रामी चल रहा है, हमसे इतना दूर पीछे नहीं छूटा है कि इतिहास के भीतर ग्रा सके। इससे यहाँ ग्राकर हम ग्रापने गद्य-साहित्य से विविध ग्रांगों का संचित्त विवरण ही इस हिए से दे सकते हैं कि उनके भीतर की भिन्न भिन्न प्रवृत्तियाँ लचित हो जायँ।

सब से पहले ध्यान लेखको श्रीर ग्रंथकारों की दिन दिन बढ़ती संख्या पर जाता है। इन बीस इक्कोस वर्षों के बीच हिंदी साहित्य का मैदान काम करने वालो से पूरा पूरा भर गया, जिससे उसके कई श्रंगों की बहुत श्रन्छी पूर्ति हुई, पर साथ ही बहुत सी फालतू चीजे भी इधर उघर विखरीं। जैसे भाषा का पूरा श्रम्थास श्रीर उस पर श्रन्छा श्रिषकार रखनेवाले, प्राचीन श्रीर नवीन साहित्य के स्वरूप वो ठीक ठीक परखनेवाले श्रनेक लेखकों द्वारा इमारा साहित्य पुष्ट श्रीर प्रौढ़ हो चला, वैसे ही केवल पाश्चात्य साहित्य के किसी कोने में श्रांख खोलनेवाले श्रीर योरप की हर एक नई-पुरानी बात को 'श्राधुनिकता' कहकर चिल्लानेवाले लोगों के द्वारा बहुत कुछ श्रिषकार चर्चा—बहुत-सी श्रनाइीपन

की बातें—भी फैल चलीं। एक दूसरे टॉचे के लोग योरप की सामाजिक, राज-नीतिक और साहित्यक परिस्थितियों के अनुसार समय समय पर उठे हुए नाना वादों और प्रवादों को लेकर और उनकी उक्तियों के टेढ़े सीघे अनुवाद की उद्धरणी करके ही अपने को हमारे वास्तविक साहित्य निर्माताओं से दस हाय आगे बता चले।

इनके कारण हमारा सचा साहित्य रुका तो नहीं, पर न्यर्थ की भीड-भाड़ के बीच ख्रोट में ख्रवश्य पड़ता रहा। क्या नाटक, क्या उपन्यास, क्या निबंध, क्या समालोचना, क्या काव्य-स्वरूप मीमांसा, सब चेत्रों के भीतर कुछ विला-यती मंत्रों का उचारण सुनाई पड़ता त्रा रहा है। इनमें से कुछ तो ऐसे हैं जो श्रपने जन्म-स्थान में श्रव नहीं सुनाई पड़ते। हॅसी तब श्राती है जब कुछ ऐसे व्यक्ति भी 'मध्ययुग की प्रवृत्ति', 'ऋ।सिकल', 'रोमांटिक' इत्यादि शब्दों से विभूषित आग्नी आलोचना द्वारा 'नए युग की वाणी' का सचार समकाने खड़े होते हैं, जो इन शब्दों का ऋर्थ जानना तो दर रहा, ऋँगरेजी भी नहीं जानते। उरन्यास के चेत्र मे देखिए तो एक श्रोर प्रेमचद ऐसे प्रतिभाशाली उपन्यासकार हिंदी की कीर्ति का देश-भर मे प्रसार कर रहे हैं; दूसरी स्रोर कोई उनकी भर-पेट निंदा करके टाल्सटॉय का 'पापी के प्रति घृणा नहीं दया' वाला धिद्धात लेकर दौड़ता है। एक दूषरा ग्राता है जो दयावाले सिद्धांत के विरुद्ध योरप का . साम्यवादी सिद्धांत ला भिड़ाता है श्रीर कहता है कि गरीनों का रक्त च्रूसकर उन्हें श्रपराघी बनाना श्रीर फिर बड़ा बनकर दया दिखाना तो उच्च वर्ग के लोगों की मनोवृत्ति है। वह बड़े जोश के साथ सूचित करता है कि इस मनों-वृत्ति का समर्थन करनेवाला साहित्य हमें नहीं चाहिए, हमें तो ऐसा साहित्य चाहिए जो पद-दलित श्रिकंचनों में रोष, विद्रोह श्रीर श्रात्म-गौरव का संचार करे श्रीर उच वर्ग के लोगो मे नैराश्य, लजा श्रीर ग्लानि का।

एक स्रोर स्वर्गीय जयशकर प्रसादजी स्रपने नाटकों द्वारा यह साफ झलका देते हैं कि प्राचीन ऐतिहासिक वृत्त लेकर चलनेवालें नाटकों की रचना के लिये काल-विशेष के भीतर के तथ्य बटोरनेवाला कैसा विस्तृत स्रध्ययन स्रोर उन तथ्यों द्वारा स्रनुमित सामाजिक स्थिति के सजीव ब्योरे सामने खड़ा करनेवाली कैसी सदम कल्पना चाहिए; दूसरी स्रोर कुछ लोग ऐसे नाटकों के प्रति उपेत्ता

का-सा भाव दिखाते हुए ज़र्नर्ड शा ग्रादि का नाम लेते हैं ग्रौर कहते हैं कि ग्राधुनिक युग 'समस्या नाटको' का है। यह ठीक है कि विज्ञान की साधना द्वारा संसार के वर्तमान युग का बहुत-सा रूप योरप का खड़ा किया हुग्रा है। पर इसका क्या यह मतलब है कि युग का सारा रूप विधान योरप ही करे ग्रौर हम ग्राराम से जीवन के सब दोत्रों में उसी के दिए हुए रूपों को ले लेकर रूप-वान बनते चले है क्या ग्रपने स्वतंत्र स्वरूप-विकास की हमारी शक्ति सब दिन के लिये मारी गई है

हमारा यह तात्पर्य नहीं कि योरप के साहित्य क्षेत्र में उठी हुई बातों की चर्ची हमारे यहाँ न हो । यदि हमें वर्त्तमान जगत् के बीच से अपना रास्ता निकालना है तो वहाँ के अनेक 'वादों' और प्रवृत्तियों तथा उन्हें उत्पन्न करने वाली परिस्थितियों का पूरा परिचय हमें होना चाहिए। उन वादों की चर्ची अच्छी तरहें हो, उन पर पूरा विचार हो और उनके भीतर जो थोड़ा-बहुत सत्य छिपा हो उसका ध्यान अपने साहित्य के विकास में रखा जाय। पर उनमें से कभी इसकों, कंभी उसकों, यह कहते हुए सामने रखना कि वर्त्तमान विश्व-साहित्य का स्वरूप यही है जिससे हिंदी साहित्य अभी बहुत दूर है, अनाड़ीपन ही नहीं जंगलीपन भी है।

त्राज-कल भाषा की भी बुरी दशा है। बहुत से लोग शुद्ध भाषा लिखने का ग्रम्यास होने के पहले ही बड़े बड़े पोथे लिखने लगते हैं जिनमे न्याकरण की भद्दी भूलों तो रहती ही हैं, कहीं कही वाक्य-विन्यास तक ठीक नहीं रहता। यह बात ग्रीर किसी भाषा के साहित्य मे शायद ही देखने को मिले। न्याकरण की भूलों तक ही बात नहीं है। ग्रपनी भाषा की प्रकृति की पहचान न रहने के कारण कुछ लोग उसका स्वरूप भी बिगाड़ चले है। वे ग्रॅगरेजी के शब्द, वाक्य ग्रीर मुहाबरे तक ज्यो-के त्यो उटाकर रख देते हैं; यह नहीं देखने जाते कि भाषा हिंदी हुई या ग्रीर कुछ। नीचे के ग्रवतरणों से यह बात स्पष्ट हो जायगी—

(१) उनके हृदय में श्रवश्य ही एक लिति कोना होगा जहाँ रतन ने स्थान पा लिया होगा। (कुंडलीचक उपन्यास)।

- (२) वह उन लोगों में से न था जो घास को थोड़ी देर भी अपने पैरों तले उगने देते हों। (वही)
- (३) क्या संभव नहीं है कि भारत के वड़े वड़े स्त्रार्थ कुछ लोगी की नामा-वली उपस्थित करें। ( श्राज, २८ श्रक्टूबर, १९३९)

## उपन्यास-कहानी

इस तृतीय उत्थान मे इमारा उपन्यास-कहानी साहित्य ही सबसे ऋघिक समृद्ध हुआ। नृतन विकास लेकर आनेवाले प्रेमचंद जी जो कर गए वह तो हमारे साहित्य की एक निधि ही है, उनके ऋतिरिक्त पं० विश्वंभरनाथ कौशिक, बाबू प्रतापनारायण श्रीवास्तव, श्री नैनेंद्रकुमार ऐसे सामाजिक उपन्यासकार तथा चा॰ वृंदादनलाल वर्मा ऐसे ऐतिहासिक उपन्यासकार उपन्यास-भंडार की बहुत सुंदर पूर्ति करते जा रहे है। सामाजिक उपन्यासी में देश मे चलनेवाले राष्ट्रीय तथा त्रार्थिक त्रांदोलनों का भी त्रांभास बहुत कुछ रहता है। तत्राल्लुकेदारों के अत्याचार, भूखे किसानों की दारुण दशा के बड़े चटकीले चित्र उनमे प्रायः पाए जोते हैं। इस संबंध में हमारा केवल यही कहना है कि हमारे निपुरा उपन्यासकारों को केवल राजनीतिक दलो द्वारा प्रचारित बाते लेकर ही न चलना चाहिए, वस्तुस्थिति परं श्रपनी व्यापक दृष्टि भी डालनी चाहिए। उन्हें यह भी देखना चाहिए कि ऋँगरेजी राज्य जमने पर भूमि की उपज या श्रामदनी पर जीवन निर्वाह करनेवालों (किसानों श्रौर जमीदारो दोनों) की श्रीर नगर के रोजगारियों या महाजनो की परस्पर क्या स्थिति हुई। उन्हें यह भी देखना चाहिए कि राजकर्मचारियों का इतना बड़ा चक्र ग्रामवासियों के सिर पर ही चला करता है, व्यापारियों का वर्ग उससे प्रायः बचा रहता है। भूमि ही यहाँ सरकारी त्र्याय का प्रधान उद्गम बना दी गई है। व्यापार-श्रेणियो को यह सुभीता विदेशी व्यापार को फूलता-फलता रखने के लिये दिया गया था, जिससे उनकी दशा उन्नत होती ग्राई श्रौर भूमि से संबंध रखनेवाले सन वर्गों की-क्या जमींदार, क्या किसान, क्या मजदूर-गिरती गई।

जमीदारों के श्रतर्गत हमें ६८ प्रतिशत साधारण जमीदारें को लेना चाहिए, २ प्रतिशत बड़े बड़े तश्रल्लुकेदारों को नहीं। किसान श्रीर जमींदार एक श्रीर तो सरकार की भूमि-कर संबंधी नीति से पिसते ग्रा रहे हैं, दूसरी क्रोर उन्हे भूखों मारनेवाले नगरों के व्यापारी हैं जो इतने घोर अम से पैदा की हुई भूमि की उपज का भाव ग्रपने लाभ की दृष्टि से घटाते-बढ़ाते रहते हैं। भाव किसानो, जभींदारों के हाथ मे नहीं। किसानों के बीस सेर के भाव से ग्रज्ञ लेकर व्यापारी सात ग्राट सेर के भाव से बेचा करते हैं। नगरों के मजदूर तक पान बीड़ी के साथ सिनेमा देखते हैं, गाँव के जमींदार ग्रीर किसान कष्ट से किसी प्रकार दिन काटते हैं। कहने का तात्पर्य यह कि हमारे उपन्यासकारों को देश के वर्त्तमान जीवन के भीतर ग्रपनी दृष्टि गड़ाकर ग्राप देखना चाहिए, केवल राजनीतिक दलों की बातों को लेकर ही न चलना चाहिए। साहित्य को राजनीति के ऊपर रहना चाहिए, सदा उसके इशारों पर ही न नाचना चाहिए।

वर्तमान जगत् में उपन्यासों की बड़ी शक्ति है। समाज जो रूप पकड़ रहा है, उसके भिन्न भिन्न वर्गों में जो प्रवृत्तियाँ उत्पन्न हो रही हैं, उपन्यास उनका विस्तृत प्रत्यत्तीकरण ही नहीं करते, ग्रावश्यकतानुसार उनके ठीक विन्यास, सुधार ग्रथवा निराकरण की प्रवृत्ति भी उत्पन्न कर सकते हैं। समाज के बीच खान-पान के व्यवहार तक में जो भद्दी नकल होने लगी है—गर्भी के दिनों में भी सूट बूट कसकर टेबुलों पर जो प्रीति-भोज होने लगा है—उसको हॅसकर उड़ाने की सामर्थ्य उपन्यासों में ही है। लोग वा किसी जन-समाज के बीच काल की गति के ग्रनुसार जो गूढ़ ग्रौर चित्य परिस्थितियाँ खड़ी होती रहती हैं उनको गोचर रूप में सामने लाना ग्रौर कभी कभी निस्तार का मार्ग भी प्रत्यच् करना उपन्यासों का काम है।

लोक की सामियक परिस्थितियों तक न रहकर जीवन के नित्य स्वरूप की विषमताएँ ग्रौर उलकाने सामने रखनेवाले उपन्यास भी योरप में लिखे गए हैं ग्रौर लिखे जा रहे हैं। जीवन में कुछ बातों का जो मूल्य चिरकाल से निर्धारित चला ग्रा रहा है—जैसे पाप ग्रौर पुण्य का—उसकी मीमांसा में भी उपन्यास प्रवृत्त हुग्रा है। इस प्रकार उपन्यासों का लह्य वहाँ क्रमशः ऊँचा होता गया जिससे जीवन के नित्य स्वरूप का चिंतन ग्रौर ग्रानुभव करनेवाले वहें बड़े किव इधर उपन्यास के चेत्र में भी काम करते दिखाई देते हैं। बड़े

हर्ष की बात है कि हमारे हिंदी-साहिंत्य में भी बा० भगवतीचरण वर्मा ने 'चित्रलेखा' नाम का इस ढंग का एक सुद्र उपन्यास प्रस्तुत किया है।

द्वितीय उत्थान के भीतर बॅगला से अन्दित, अथवा उनके आदर्श पर लिखे गए उपन्यासो में देश की सामान्य जनता के गाईस्थ्य श्रीर पारवारिक जीवन के बड़े धार्मिक श्रीर सच्चे चित्र रहा करते थे। प्रेमचद्जी के उपन्यासों में भी निम्न श्रीर मध्य श्रेणी के ग्रहस्थों के ज़ीवन का बहुत सच्चा स्वरूप मिलता रहा। पर इधर बहुत से ऐसे उपन्यास सामने आ रहे हैं जो देश के सामान्य भारतीय जीवन से हटकर विलकुल योरपीय रहन-सहन के साँचे में ढले हुए बहुत छोटे से वर्ग का जीवन-चित्र ही यहाँ से वहाँ तक श्रंकित करते हैं। उनमें मिस्टर, मिसेज, मिस, प्रोफेसर, होस्टल, क्लब, ड्राइंगरूम, टेनिस, मैच, सिनेमा, मोटर पर हवाखोरी, कालेज की छात्रावस्था के बीच के प्रण्य व्यवहार हत्याद ही सामने आते हैं। यह ठीक है कि श्रंगरेजी शिच्ना के दिन दिन्र बढते हुए प्रचार से देश के आधुनिक जीवन का यह भी एक पच्च हो गया है पर यह सामान्य पच्च नहीं है। भारतीय रहन सहन, खान-पान, रीतिव्यवहार प्रायः सारे जनता के बीच बने हुए है। देश के असली सामाजिक श्रीर घरेल्ड जीवन को दिष्ट से श्रोक्तल करना हम श्रच्छा नहीं समकते।

यहाँ तक तो सामाजिक उपन्यासों की बात हुई । ऐतिहासिक उपन्यास बहुत' कम देखने मे आ रहे हैं । एक प्रकार से तो यह अच्छा है । जब तक मारतीय हितहास के भिन्न भिन्न कालों की सामाजिक हिथित और संस्कृति का अलग अलग विशेष रूप से अध्ययन करनेवाले और उस सामाजिक स्थित के सूद्म ब्योरों की अपनी ऐतिहासिक कल्पना द्वारा उद्भावना करनेवाले लेखक तैयार नहीं तब तक ऐतिहासिक उपन्यासों में हाथ लगाना ठीक नहीं । द्वितीय उत्थान के भीतर जो कई ऐतिहासिक उपन्यास लिखे गए या बग भाषा से अनुवाद करके लाए गए, उनमें देश-काल की परिस्थित का अध्ययन नहीं पाया जाता । अब किसी ऐतिहासिक उपन्यास में यदि बाबर के सामने हुका रखा जायगा, ग्रास-काल में गुलाबी और फीरोजी रंग की साड़ियाँ, इत्र, मेज पर सजे गुलदस्ते, भाड़ फानूस लाए जाएँगे, सभा के बीच खड़े होकर व्याखान दिए जाएँगे, और उन पर करतल-ध्विन होगी; बात बात में 'धन्यवाद', 'सहानुभृति' ऐसे

शब्द तथा 'सार्वजनिक कार्यों में भाग लेना' ऐसे फिकरे पाए जार्येगे तो काफी हॅसनेवाले ग्रौर नाक-भौं सिकोडनेवाले मिलेगे । इससे इस जमीन पर बहुत समक वृक्त कर पैर रखना होगा।

पेतिहासिक उग्न्यास जिस दग से लिखना चाहिए, यह प्रसिद्ध पुरातस्त्रिविद् श्रीराखालदास बंद्योपाध्याय ने ग्रपने 'करणा', 'शशांक' ग्रीर 'धर्मपाल' नामक उपन्यासो द्वारा ग्रान्छी तरह दिखा दिया। प्रथम दो के ग्रानुवाद हिंदी में हो गए हैं। खेद है कि इस समीचीन पद्धति पर प्राचीन हिंदू साम्राज्य काल के भीतर की कथा-वस्तु लेकर मौलिक उपन्यास न लिखे गए। नाटक के चेत्र में ग्रालबत स्वर्गीय जयशंकर प्रसादजी ने इस पद्धति पर कई सुदर ऐतिहासिक नाटक लिखे। इसी पद्धति पर उपन्यास लिखने का ग्रानुरोध हमने उनसे कई बार किया था जिसके ग्रानुसार ग्रांगकाल (पुष्पिमत्र, ग्रांगमित्र का समय) का चित्र उपिथत करनेवाला एक बड़ा मनोहर उपन्यास लिखने में उन्होंने हाथ भी लगाया था, पर साहित्य के दुर्माग्य से उसे ग्रांधूरा छोड़कर ही वे चल वसे।

ंवर्तमानकाल में ऐतिहासिक उपन्यास के च्लेच में केवल बार्ं बंडावनलाल वर्मा दिखाई दे रहे है। उन्होंने भारतीय इतिहास के मध्ययुग के प्रारंभ में बुदेलखंड की स्थिति लेकर 'गढ़कुंडार' श्रोर 'विराटा की प'द्मनी' नामक टो बड़े सुंदर उपन्यास लिखे हैं। विराटा की पद्मिनी की कल्पना तो श्रत्यत रमणीय है।

उपन्थामों के भीतर लवे लवे हर्य-वर्णनो तथा धाराप्रवाह भाव-व्यंजनापूर्ण भापण की प्रथा जो पहले थी वह योरप मे बहुत कुछ छाँट दी गई. ग्रर्थात्
वहाँ उपन्यासो से काव्य का रग बहुत कुछ हटा दिया गया । यह बात वहाँ
नाटक ग्रीर उपन्यास के त्तेत्र में 'यथातथ्यवाद' की प्रवृत्ति के साथ हुई । इससे
उपन्यास-कला की ग्रपनी निज की विशिष्टता निखरकर भलकी, इसमें कोई
सदेइ नहीं । वह विशिष्टता यह है कि घटनाएँ ग्रीर पात्रों के कियाकलाप ही भावां
को बहुत-कुछ व्यक्त कर दें, पात्रों के प्रगल्भ भाषण की उतनी ग्रपेत्ता न रहे!
पात्रों के थोड़े से मार्भिक शब्द ही हृद्य पर पड़नेवाले प्रभाव को पूर्ण कर दें ।
इस तृतीय उत्थान का ग्रारंभ होते होते हमारे हिटी-साहित्य में उपन्यास का

यह पूर्ण विकसित और परिष्कृत स्वरूप लेकर स्वर्गीय प्रेमचंदजी ग्राए। द्वितीय उत्थान के मौलिक उपन्यासकारों में शील-वैचित्र्य की उद्घावना नहीं के बरावर थी। प्रेमचदजी के ही कुछ पत्रकारों में ऐसे स्वामाविक टॉचे की व्यक्तिगत विशेषताएँ मिलने लगी जिन्हें सामने पाकर ग्रिधकांश लोगों को यह मासित हो कि कुछ इसी ढंग की विशेषतावाले व्यक्ति इमने कहीं न-कहीं द्रेखे हैं। ऐसी व्यक्तिगत विशेषता ही सची विशेषता है, जिसे झूठी विशेषता ग्रीर वर्गगत विशेषता दोनों से ग्रलग समक्तना चाहिए। मनुष्य-प्रकृति की व्यक्तिगत विशेषता त्रागत विशेषता त्रागत विशेषता हो सं ग्रलग समक्तना चाहिए। मनुष्य-प्रकृति की व्यक्तिगत विशेषतात्रों का संगठन भी प्रकृति के ग्रीर विधानों के समान कुछ ढरों पर होता है, ग्रतः ये विशेषताएँ बहुतों को लखाई पड़ती रहती हैं, चाहे वे उन्हें शब्दों में व्यक्त न कर सके। प्रेमचंद की सी चलती श्रीर पात्रों के ग्रनुरूप रंग व्रदलनेवाली भाषा भी पहले नहीं देखी गई थी।

ग्रंतः प्रकृति या शील के उत्तरोत्तर उद्घाटन का कौशल भी प्रेमचंदजी के दो एक उपन्यासों में, विशेषतः 'गंबन' में देखने में ग्राया। सत् ग्रार ग्रसत्, मला ग्रोर हुरा, दो सर्वथा भिन्न वर्ग करके पात्र निर्माण करने की ग्रस्वाभाविक प्रथा भी इस तृतीय उत्थान में बहुत कुछ कम हुई है, पर मनोवृत्ति की ग्रस्थिरता का वह चित्रण ग्रभी बहुत कम दिखाई पड़ा है जिसके अनुसार कुछ परिस्थितियों में मनुष्य ग्रपने शील स्वभाव के सर्वथा विरुद्ध ग्राचरण कर जाता है।

उपन्यासो से भी प्रचुर विकास हिर्दी में छोटी कहानियों का हुन्ना है। कहानियों बहुत तरह की लिखी गई; उनके अनेक प्रकार के रूप-रग प्रकट हुए। इसमें तो कोई सदेह नहीं कि उपन्यास और छोटो कहानी दोनों के टॉचे हमने पश्चिम से लिए हैं। हैं भी ये टॉचे बड़े सुंदर। हम समक्ते हैं कि हमें टॉचों ही तक रहना चाहिए। पश्चिम में भिन्न भिन्न हिष्यों से किए हुए उनके वर्गोंकरण, उनके संबंधमें निर्रापत तरह तरह के सिद्धांत भी हम समेटते चलें, इसकी कोई आवश्यकता नहीं दिखाई देती। उपन्यासों और छोटी कहानियों का हमारे वर्त्तमान हिंदी-साहित्य में इतनी अनेकरूपता के साथ विकास हुआ है कि उनके संबंध में हम अपने कुछ स्वतंत्र सिद्धांत स्थिर कर सकते हैं, अपने ढंग पर उनके भेद उपभेद निरूपित कर सकते हैं। इसकी आवश्यकता समक्ते के

लिये एक उदाहरण लीजिए। छोटी कहानियों के जो ग्रादर्श ग्रौर सिद्धांत ग्रॅगरेजी की ग्रिधिकतर पुस्तकों में दिए गए है, उनके ग्रनुसार छोटी कहानियों में शील या चिरत्र विकास का ग्रवकाश नहीं रहता। पर प्रेमचंदजी की एक कहानी है 'बड़े भाई साहब' जिसमें चिरत्र के ग्रातिरक्त ग्रौर कुछ है ही नहीं। जिस अंग्रह के भीतर यह कहानी है, उसकी भूमिका में प्रेमचदजी ने कहानी में चिरत्रविकास को बड़ा भारी कौशल कहा है। छोटी कहानियों के जो छोटे-मोटे संग्रह निकलते हैं उनमें भूमिका के रूप में ग्रॅगरेजी पुस्तकों से लेकर कुछ सिद्धांत प्रायः रख दिए जाते हैं। यह देखकर दुःख होता है, विशेष करके तब, जब उन सिद्धांतों से सर्वथा स्वतंत्र कई सुंदर कहानियों उन संग्रहों के भीतर ही मिल जाती है।

उपन्यास ग्रौर नाटक दोनो से काव्यत्व का ग्रवयव बहुत कुछ निकालने की प्रवृत्ति किस प्रकार योरप मे हुई है ज्रौर दृश्य-वर्णन, प्रगल्भ भाव-व्यंजना, त्र्यालंकारिक चमत्कार त्र्यादि किस प्रकार हटाए जाने लगे हैं, इसका उल्लेख हम ग्रभी कर ग्राए हैं । उसके ग्रनुसार इस तृतीय उत्थान मे हमारे उपन्यासी के ढाँचो में भी कुछ परिवर्तन हुआ। परिच्छेदो के आरंभ में लवे लवे काव्यमय दृश्य-वर्णन, जो पहले रहा करते थे, बहुत कम हो गए; पात्रीं के भाषण का ढंग भी कुछ ग्रधिक खाभाविक ग्रौर व्यावहारिक हुग्रा । उपन्यास को काव्य के निकट रखनेवाला पुराना ढाँचा एकत्रारगी छोड़ नहीं दिया गया है। छोड़ा क्यो जाय ? उसके भीतर इमारे भारतीय कथात्मक गद्य-प्रवंधो (जैसे, कादंबरी, हर्षचरित) के स्वरूप की परंपरा छिपी हुई है। योरप उक्त छोड़ रहा है, छोड़ दे। यह कुछ श्रावश्यक नहीं कि हम हर एक'कटम उसी के पीछे पोछे रखें। श्रव यह श्रादत छोड़नी चाहिए कि कहीं हार्डी का कोई उपन्यास पढ़ा और उसमें ग्रवसाद या 'दुः खवाद' की गंभीर छाया देखी तो चट बोल उठे कि ग्रभी हिंदी के उपन्यांसों को यहाँ तक पहुँचने मे बहुन देर है। बौद्धों के दुःखबाद का संस्कार किस प्रकार जर्मनी के शोपन-हावर से होता हुया हाडीं तक पहुँचा, यह भी जानना चाहिए।

१-देखो पृ० ५३८ का अतिम पैरा।

योरप में नाटक और उपन्यास से काव्यत्व निकाल शहर करने का जो प्रयत्न हुआ है, उसका कुछ कारण है। वहाँ जब फास और इटलि के कला-वादियो द्वारा काव्य भी वेल-बूटे की नक्काशी की तरह जीवन से सर्वथा पृथक् कहा जाने लगा. तब जीवन को ही लेकर चलनेवाले नाटक और उपन्यास का उससे सर्वथा पृथक् समभा जाना स्वाभाविक ही था। पर इस अत्यत पार्थक्य का आधार प्रमाद के अतिरिक्त और कुछ नहीं। जगत्ं और जीवन के नाना पत्तों को लेकर प्रकृत काव्य भी बराबर चलेगा और उपन्यास भी। एक चित्रण और भाव व्यजना को प्रधान रखेगा, दूसरा घटनाओं के सचरण द्वारा विविध परिस्थितियों की उद्भावना को। उपन्यास न जाने कितनी ऐसी परिस्थितियों सामने लाते हैं जो काव्य-धारा के लिये प्रकृत मार्ग खोलती हैं।

उपन्यासो श्रोर कहानियों के शामाजिक श्रीर ऐतिहासिक ये दो भेद तो बहुत प्रत्यच्च है। दाँचों के श्रमुसार जो तीन मुख्य भेद—कथा के रूप मे, श्रात्मकथा के रूप में श्रोर चिट्टी-पत्री के रूप मे—िकए गए है उनमें से श्राधिक तर उदाहरण.तो प्रथम के ही सर्वत्र हुश्रा करते हैं। द्वितीय के उदाहरण भी श्रव हिंदी में काफो हैं, जैसे, 'दिल की श्राग' (जी० पी० श्रीवास्तव)। तृतीय के उदाहरण हिंदी में बहुत कम पाए जाते हैं, जैसे, 'चंद हसीनों के खतूत'। इस दाँचे में उतनी सजीवता भी नहीं।

कथा-वस्तु के स्वरूप श्रौर लच्य के श्रनुसार हिंदी के श्रपने वर्त्तमान उपन्यासों में हमें ये भेद दिखाई पड़ते है—

- (१) घटना-वैचित्र्य प्रधान ग्रार्थात् केवल कुत्हलजनक, जैसे, जास्सी, ग्रीर वैज्ञानिक ग्राविष्कारो का चमत्कार दिखानेवाले । इनमे साहित्य का गुण ग्रात्यतं त्राल्प होता है—केवल इतना ही होता है कि ये ग्राश्चर्य ग्रीर कुत्हल जगाते हैं।
  - (२) मनुष्य के श्रमेक पारस्परिक संबंधों की मार्मिकता पर प्रधान लच्च रखनेवाले, जैसे, प्रेमचंदजी का 'सेवा-सदन', 'निर्मला', 'गोदान'; श्री विश्वंभर-

नाथ कौशिक का 'माँ', भिलारिगी'; श्री प्रताण्नारायण श्रीवास्तव का 'विदा', 'विकास', 'विजय'; चतुरसेन शास्त्री का 'हृद्य की प्यास'।

- (३) समाज के भिन्न भिन्न वर्गों की परस्पर स्थिति ग्रौर उनके संस्कार चित्रित करनेवाले, जैसे, प्रेमचंदजी का 'रंगभूमि', 'कर्मभूमि'; प्रसादजी का 'कंकाल', 'तितली'।
- े ('४) ग्रंतर्द्वति ग्रथवा शील वैचित्र्य ग्रौर उसका विकासकम ग्रंकित करनेवाले, जैसे, प्रेमचंदजी का 'गवन'; श्री जैनेंद्रकुमार का 'तपोभूमि', 'सुनीता'।
- (५) मिन्न मिन्न जातियो ग्रौर मतानुयायियों के बीच मनुष्यता के व्यापक संबंध पर जोर देनेवाले, जैसे, राजा राधिकारमण्प्रसादसिंहजी का 'राम रहीम'।
- (६) समाज के पाखड-पूर्ण कुत्सित पत्तों का उद्घाटन ग्रौर चित्रण करनेवाले, जैसे, पाडेय वेचन शर्मा 'उग्र' का 'दिल्ली का दलाल', 'सरकार तुम्हारी ग्रॉखों में' 'बुधुवा की वेटी'।
- (७) बाह्य ग्रौर ग्राभ्यतर प्रकृति की रमग्गियता का समिन्ति रूप में चित्रण करनेवाले, सुंदर श्रौर ग्रालंकृत पद विन्यास-युक्त उपन्यास, जैसे, स्त्रगींय श्री चंडीप्रसाद 'हृदयेश' का 'मंगल प्रभात'।

श्रनुसंधान श्रौर विचार करने पर इसी प्रकार श्रौर दृष्टियों से भी कुछ भेट किए जा सकते हैं। सामाजिक श्रौर राजनीतिक सुधारों के जो श्रांदोलन देश में चल रहे हैं उनका श्रामास भी बहुत से उपन्यासों में मिलता है। प्रभीण उपन्यासकार उनका समावेश श्रौर बहुत सी त्रातों के बीच कौराल के साथ करते हैं। प्रेमचंदजी के उपन्यासों श्रौर कहानियों में भी ऐसे श्रांदोलनों के श्रामास प्रायः मिलते हैं। पर उनमें भी जहाँ राजनीतिक उद्धार या समाज सुधार का लच्य बहुत स्पष्ट हो गया है वहाँ उपन्यासकार का रूप छिप गया है श्रीर प्रचारक ( Propagandist ) का रूप ऊपर श्रा गया।

## 🥏 छोटी कहानियाँ

नैसा ऊपर कहा जा चुका है, छोटी कहानियों का विकास तो हमारे यहाँ

श्रीर भी विशद श्रीर विस्तृत रूप में हुग्रा है श्रीर उसमें वर्तमान कवियों का भी पूरा योग रहा है। उनके इतने रूप-रंग हमारे सामने ग्राए हैं कि वे सब के सब पाश्चात्य लच्च्यों त्रौर त्रादशों के भीतर नहीं समा सकते। न तो सब मे विस्तार के किसी निर्यम का पालन मिलेगा, न चिरित्र-विकास का ग्रावकाश । एक संवेदना या मनोभाव का सिद्धांत भी कहीं कहीं ठीक न घटेगा। उसके स्थान पर हमे मार्मिक परिस्थिति की एकता मिलेगी, जिसके भीतर कई ऐसी सनेदनात्रों का योग रहेगा जो सारी परिस्थित को बहुत ही मार्निक रूप देगा। श्री चडोप्रसाद 'हृद्येश' की 'उन्मादिनी' का जिस परिस्थिति मे पर्य्यवसान होता है उसमे पूरन का सरवोद्रेक, सौदामिनी का अपत्यस्नेह श्रीर कालीशकर की स्तब्धता तीनो का योग है। जो कहानियाँ कोई मार्मिक परिस्थित लच्य मे रखकर चलेगी उनमें बाह्य प्रकृति के भिन्न भिन्न रूप-रंगों के सहित ग्रौर परिस्थितियों का विशद चित्रण भी बराबर मिलेगा। घटनाएँ ग्रौर कथोपकथन बहत ग्रल्प रहेगे। 'हृदयेश' जी की कहानियाँ प्रायः इसी ढंग की हैं। 'उन्मा-दिनी' में घटना गतिशील नहीं। 'शांति-निकेतन' मे घटना श्रौर कथोपकथन दोनों कुछ नहीं। यह भी कहानी का एक ढंग है, यह हमे मानना पडेगा। पाश्चात्य त्रादर्श का त्रनुसरण इसमे नहीं है, न सही।

वस्तु-विन्यास के ढग में भी इघर श्रिषक वैचित्य श्राया है। घटनाश्रो में काल के पूर्वापर क्रम का विपर्य्य कहीं कहीं इस तरह का मिलेगा कि समक्तन के लिए कुछ देर रुकना पड़ेगा। कहानियों में 'परिच्छेद' न लिखकर केवल १, २, ३ श्लादि सख्याएँ देकर विभाग करने की चाल है। श्लाब कभी कभी एक ही नबर के भीतर चलते हुए वृत्त के बीच थोड़ों सी जगह छोडकर किसी पूर्वकाल की परिस्थित पाठकों के सामने एक बारगी रख दी जाती है। कहीं कही चलते हुए वृत्त के बीच में परिस्थित का नाटकीय ढंग का एक छोटा सा चित्र भी श्ला जाता है। इस प्रकार के चित्रों में चारों श्लोर सुनाई पडते हुए शब्दों का मंघात भी सामने रखा जाता है, जैसे, बाजार की सड़क का यह कोलाहल—

, "मोटरों, ताँगों श्रीर इक्कों के श्राने-जाने का' मिलित स्वर । चमचमाती हुई कार का म्युज़ीकल हार्न ।"" 'वचना भैये । हटना; राजा बावू ""

श्रक्ला ! तिवारीजी हैं, नमस्कार ! ''''हटना भा-ग्राई ।''''श्रादाय ग्रर्ज़ दरोगा जी ।"

( 'पुष्करिश्णी में 'चोर' नाम की कहानी--भगवतीप्रसाद वाजपेयी )

हिदी में जो कहानियाँ लिखी गई है, स्यूल दृष्टि से देखने पर, वे इन अणालियों पर चली दिखाई पड़ती हैं—

- (१) सादे ढंग से केवल कुछ ग्रत्यंत व्यंजक घटनाएँ ग्रोर थोड़ी बातचीत सामने लाकर क्षिप्र गित से किसी एक गभीर संवेदना या मनोभाव में पर्य्यक्तित होनेवाली, जिसका बहुत ही ग्रच्छा नमूना है स्वर्गीय गुलेरीजी की प्रसिद्ध कहानी 'उसने कहा था'। पं० भगवतीपसाद वाजरेयी की 'निंदिया' ग्रोर 'पेंसिल स्केच' नाम की कहानियों भी इसी ढँग की हैं। ऐसी कहानियों में परिस्थित की मार्मिकता ग्रपने वर्णन या व्याख्या द्वारा हृद्यगम कराने का प्रयत्न लेखक नहीं करता, उसका ग्रानुभव वह पाठक पर छोड़ देता है।
- (२) परिस्थितियों के विशद ग्रौर मार्मिक—कभी कभी रमणीय ग्रौर ग्रलंकृत—वर्णनों ग्रौर व्याख्याग्रों के साथ मंद मधुर गित से चलकर किसी एक मार्मिक परिस्थित में पर्य्यवित होनेवाली,। उदाहरण—स्व० चंडीप्रसाद हृद्येश की 'उन्मादिनी', 'शांतिनिकेतन'। ऐसी कहानियों में परिस्थित के ग्रंतर्गत प्रकृति का चित्रण भी प्रायः रहता है।
- (३) उक्त दोनों के बीच की पद्धति ग्रहण करके चलनेगली, विसमें वटनाय्यों की व्यंजकता, ग्रौर पाठकों की ग्रनुम्ते पर पूरा भरोसा न करके लेखक भी कुछ मार्मिक व्याख्या करता चलता है; उ०—प्रेमचंदजी की कहानियाँ। पं० विश्वंभरनाथ शर्मा कौशिक, पं० ज्वालादत्त शर्मा, श्री जैनेंद्रकुमार, पं० विनोदशंकर व्यास, श्री सुदर्शन, पं० जनार्दनप्रसाद का 'दिज' इत्यादि ग्राधिकाश लेखकों की कहानियाँ ग्राधिकतर इसी पद्धति पर चली हैं।
- (४) घटना और संवाद दोनों मे गूढ़ व्यंजना और रमगीय कल्पना के सुंदर समन्वय के साथ चलनेवाली। उ०—प्रसादजी तथा राथ कृष्णदास जी की कहानियाँ।
- (५) किसी तथ्य का प्रतीक खड़ा करनेवाली लाव्यिक कहानी, विने, पांडेय वेचन शर्मा उग्र का 'भुनगा'।

वस्तु समष्टि के स्वरूप की दृष्टि से भी बहुत से वर्ग किए जा सकते हैं, जिनमें से मुख्य ये हैं—

- (१) सामान्यतः जीवन के किसी स्वरूप की मार्मिकता सामने लानेवाली। अधिकतर कहानियों इस वर्ग के अतर्गत आएँगी।
- (२) भिन्न भिन्न वर्गों के सस्कार का स्वरूप सामने रखनेवां ली। उ०— प्रेमचंद की की 'शतरं क के खिलाड़ी' श्रीर श्री ऋषभचरण जैन की 'दान' नाम की कहानी।
- (३) किसी मधुर या मार्मिक प्रसंग कल्पना के सहारे किसी ऐतिहासिक काल का खड-चित्र दिखानेवाली। उ०—राय कृष्णदासकी की 'गहूला' श्रौर जयशकर प्रसादनी का 'श्राकाशदीप'।
- (४) देश की सामाजिक श्रीर श्रार्थिक व्यवस्था से पीड़ित जनसमुद्य की दुर्दशा सामने लानेवाली, जैसे श्री भगवतीप्रसाद वाजपेयी की 'निंदिया लागी','हृद्गति' तथा श्री जैनेंद्रकुमार की 'श्रपना श्रपना भाग्य', नाम की कहानी।
- (५) राजनीतिक आंदोलन में सम्मिलित नव-युवको के स्वदेश-प्रेम, त्याग, साहस और जीवनोत्सर्ग का चित्र खड़ा करनेवाली, जैसे, पांडेय बेचन शम्मी उप्र को 'उसकी मों' नाम की कहानी।
- (६) समाज के भिन्न भिन्न चेत्रों के बीच धर्म, समाज-सुधार, व्यापार-व्यवसाय, सरकारी काम, नई सम्यता आदि की ओट में होनेवाले पाखंड-पूर्ण पापाचार के चटकीले चित्र सामने लानेवाली कहानियाँ, जैसी 'उग्र'की की हैं। 'उग्र' की भाषा बड़ी अन्ठी चपलता और आकर्षक वैचिन्य के साथ चलती है। इस ढग की भाषा उन्हीं के उपन्यासो और 'चाँदनी' ऐसी कहानियों में ही मिल सकती है।
- (७) सभ्यता ग्रौर संस्कृति की किसी व्यवस्था के विकास का ग्रादिम क्रप क्तलकानेवाली, जैसे, राय कृष्णदासजी की 'ग्रतःपुर का ग्रारंभ', श्रीमंत समत की 'चँवेली की कली', श्री जैनेद्रकुमार की 'बाहुवली'।
- (८) अतीत के किसी पौराणिक या ऐतिहासिक काल-खंड के बीच अत्यंत मार्मिक और रमणीय प्रसंग का अवस्थान करनेवाली, जैसे, श्री बिंदु ब्रह्मचारी और श्रीमंत समंत (पं० बालकरामं विनायक) की कहानियाँ।

34

ये यहानियाँ 'कथामुखी' नाम की मासिक पित्रका ( त्र्रयोध्या, संवत् १६७७-७८) मे निकली थीं। इनमें से कुछ के नाम ये है—वनमागिनी, कृतिका, हेरम्या त्र्रौर बाहुमान, कनकप्रमा, श्वेतद्वीप का तोता क्या पढ़ता था, चँवेली की कली। इनमें से कुछ कहानियों में एशिया के भिन्न भिन्न भागों में ( ईरान, व्यक्तिंतान, त्रुमेंनिया, चीन, सुमात्रा इत्यादि में ) भारतीय संस्कृति त्र्रौर प्रभाव का प्रसार (Greater India) दिखानेवाले प्रसगों की त्रानृठी उद्धावना पाई जाती है, जैसे 'हेरम्या त्र्रौर बाहुमान्' में । ऐसी कहानियों में भिन्न भिन्न देशों की प्राचीन संस्कृति के ग्रध्ययन की त्रुटि त्रवश्य कहीं कहीं खटकती है, जैसे, 'हेरम्या त्र्रौर बाहुमान्' में त्र्रार्थ्य पारसीक त्र्रौर सामी त्ररव संस्थता का घपला है।

एशिया के भिन्न भिन्न भागों में भारतीय संस्कृति ग्रौर प्रभाव की कलक जयशंकर प्रसादजी के 'ग्राकाशदीप' में भी है।

(६) हास्य-विनोद द्वारा अनुरंजन करनेवाली । उ०-जी० पी० श्रीवास्तव, अन्नपूर्णानंद और कांतानाथ पाडेय 'चोंच' की कहानियाँ।

इस श्रेणी की कहानियों का अच्छा विकास हिदी में नही हो रहा है।

अन्नपूर्णीनंदजी का हास सुरुचि-पूर्ण है। 'चोच' जी की कहानियाँ अतिरंजित

होने पर भी व्यक्तियों के कुछ स्वाभाविक टॉचे सामने लाती हैं। जी० पी०

श्रीवास्तव की कहानियों में शिष्ट और परिष्कृत हास की मात्रा कम पाई जाती

है। समाज के चलते जीवन के किसी विकृत पत्त को, या किसी वर्ग के व्यक्तियों

की बेटंगी विशेषताओं को हॅसने हॅसाने योग्य बनाकर सामने लाना अभी बहुत

कम दिखाई पड़ रहा है।

यह बात कहनी पड़ती है कि शिष्ट श्रीर परिष्कृत हास का जैसा' सुद्र विकास पाश्चात्य साहित्य में हुन्ना है वैश ग्रपने यहाँ ग्रमी नहीं देखने में श्रा रहा है। पर हास्य का जो स्वरूप हमें संस्कृत के नाटकों श्रीर फुटकल पद्यों में मिलता है, वह बहुत ही समीचीन, साहित्य-सम्मत श्रीर वैज्ञानिक है। संस्कृत के नाटकों में हास्य के श्रालंबन विदूषक के रूप में पेटू ब्राह्मण रहे हैं श्रीर फुटकल पद्यों में शिव ऐसे श्रीटर देवता तथा उनका परिवार श्रीर समाज। कहीं कही खटमल ऐसे जुद्र जीवं भी श्रा गए हैं। हिंदी में इनके श्रतिरिक्त कंजूसो पर विशेष कृपा हुई है। पर ये सब ग्रालंबन जिस ढग हे सामने लाए गए हैं उसे देखने से स्पष्ट हो जायगा कि रस-पिद्धांत का पालन बड़ी सावधानी ह से हुन्ना है। रसो में हास्य रस का जो स्वरूप ग्रीर जो स्थान है यदि वह बराबर दृष्टि मे रहे तो श्रात्यत उच्च ग्रीर उत्कृष्ट श्रेणी के हास का प्रवर्तन हमारे साहित्य में हो सकता है।

हास्य के आलवन से विनोद तो होता ही है, उसके प्रति कोई न कोई और मान भी—जैसे, राग, द्वष, घुणा, उपेता, विरक्ति—साथ साथ लगा रहता है। हास्य रस के जो भारतीय आलवन ऊपर बताए गए हैं वे सब इस ढंग से सामने लाए जाते हैं कि उनके प्रति द्वेष, घुणा इत्यादि न उत्यव होकर एक प्रकार का राग या प्रेम ही उत्यन्न होता है। यह व्यवस्था हमारे रस-सिद्धात के अनुसार है। स्थायी भावों मे आधे सुलात्मक है और आधे दुःलात्मक। हास्य आनंदात्मक मान है। एक ही आश्रय मे, एक ही आलवन के प्रति, आनदात्मक और दुःलात्मक भावों की एक साथ स्थिति नहीं हो सकती। हास्य रस मे आश्रय के रूप में किसी पात्र की अपेत्वा नहीं होती, श्रोता या पाठक ही आश्रय रहता है। अतः रस की हि से हास्य में देष और घुणा नामक दुःलात्मक भावों की गुजाइश नहीं। हास्य के साथ जो दूसरा भाव आ सकता है वह स्वारी के रूप में ही। द्वेष या घुणा का भाव जहाँ रहेगा वहाँ हास की प्रधानता नहीं रहेगी, वह 'उपहास' हो जायगा। उसमे हास का सव्वा स्वरूप रहेगा ही नहीं। उसमें तो हास को हेष का व्यंजक या उसका आव्छादक मात्र समकता चाहिए।

जो जात हमारे यहाँ की रस-व्यवस्था के भीतर स्वतः सिद्ध है वही योरप मे इघर त्राकर एक त्राधिनक सिद्धांत के रूप में यो कही गई है कि 'उत्कृष्ट हास वहो है जिसमें त्रालंबन के प्रति एक प्रकार का प्रेममाव उत्पन्न हो त्रार्थात् वह प्रिय लगे'। यहाँ तक तो बात बहुत ठीक रही। पर योरप मे नृतन सिद्धात-प्रवर्तक बनने के लिये उत्सुक रहनेवाले चुप कब रह सकते हैं। वे दो कदम त्रागे बद्ध त्र त्राधिनक 'मनुष्यता-वाद' या 'भूतद्या-वाद' का स्वर ऊँचा करते हुए बोले "उत्कृष्ट हास वह है जिसमें त्रालंबन के प्रति दया या करणा उत्पन्न हो।" कहने की त्रावश्यकता नहीं कि यह होली-मुहर्रम सर्वथा अस्वामाविक,

अवैज्ञानिक और रस-विरुद्ध हैं। दया या करुणा दुः लात्मक भाव है, हास आनंदात्मक। दोनों की एक साथ स्थिति बात ही बात है। यदि हास के साथ एक ही आश्रय में किसी और भाव का सामंजस्य हो सकता है तो प्रेम या भक्ति का ही। भगवान् शंकर के बौड़ मपन का किस भक्तिपूर्ण विनोद के साथ वर्णन किया जाता है, वे किस प्रकार बनाए जाते है, यह हमारे यहाँ 'रारि सी मची है त्रिपुरारि के तबेला में" देखा जा सकता है।

हास्य का स्वरूप बहुत ठीक सिद्धांत पर प्रतिष्ठित होने पर भी ग्रामी तक उसका ऐसा विस्तृत विकास हमारे साहित्य में नहीं हुग्रा है जो जीवन के अनेक चेत्रों से—जैसे, राजनीतिक, साहित्यक, धार्मिक, न्यावसायिक—ग्रालंबन ले लेकर खड़ा करे।

#### नाटक

यद्यपि और देशों के समान यहाँ भी उपन्यासों और कहानियों के आगे नाटकों का प्रण्यन बहुत कम हो गया है, फिर भी हमारा नाट्य साहित्य बहुत कुछ आगो बढ़ा है। नाटकों के बाहरी रूप-रंग भी कई प्रकार के हुए है और अवयवों के विन्यास और आकार-प्रकार मे भी वैचिन्य आया है। ढांचों मे जो विशेषता योरप के वर्तमान नाटकों में प्रकट हुई है, वह हिंदी के भी कई नाटकों में इघर दिखाई पड़ने लगी है, जैसे अंक के आरंभ और बीच मे भी समय, स्थान तथा पात्रों के रूप-रंग और वेश-भूषा का बहुत सदम ब्योरे के साथ लंबा वर्णन। स्वागत भाषण की चाल भी अब उठ रही है। पात्रों के भाषण भी न अब बहुत लंबे होते हैं न लंबे लंबे वाक्यवाले। ये बातें सेठ गोविंददासजी तथा पं० लच्मीनारायण मिश्र के नाटकों में पाई बायंगी। थिएटरों के कार्य्य-क्रम मे दो अवकाशों कें विचार से इघर तीन अक रखने की प्रवृत्ति भी लिंद्यत हो रही है। दो एक व्यक्तिं ऑगरेजी मे एक अंकवाले आधुनिक नाटक देख उन्हीं के ढंग के दो एक एकांकी नाटक लिखकर उन्हें विच्छल एक नई चीज कहते हुए सामने लाए। ऐसे लोगों को जान रखना चाहिए कि एक अंकवाले कई उप-रूपक हमारे यहाँ बहुत पहले से माने गए है।

यह तो स्पष्ट है कि ग्रांधुनिक काल के ग्रारंभ से ही बंगला की देखा-देखी हमारे हिंदी नाटको के ढॉचे पाश्चात्य होने लगे। नादी, मंगलाचरण तथा प्रस्तावना हटाई जाने लगी । भारतेंद्व ने ही 'नीलदेनी' श्रीर 'सती-प्रताप' मे प्रस्तावना नहीं रखी है; हॉ, ग्रारंभ मे यशोगान या मगलगान रख दिया है। भारतेंद्र के पीछे तो यह भी इटता गया। भारतेंद्र काल से ही अको का त्रवस्थान श्रॅगरेजी दंग पर होने लगा। श्रमकों के बीच के स्थान-परिवर्त्तन या दृश्य-परिवर्त्तन को 'दृश्य' श्रौर कभी कभी 'गर्भोक' शब्द रखकर सूचित करने लगे, यद्यपि 'गर्भाक' शब्द का हमारे नाट्यशास्त्र मे कुछ श्रौर ही अर्थ है। 'प्रसाद' जी ने अपने 'स्कदगुप्त' आदि नाटकों में यह 'दश्यू' शब्द ( जो ग्रॅगरेजी Scene का ग्रनुवाद है ) छोड़ दिया है ग्रौर स्थान प्रिवर्त्तन या पट-परिवर्त्तन के स्थलो पर कोई नाम नहीं रखा है। इसी प्रकार त्र्याजकल 'विष्क्रमक' श्रौर 'प्रवेशक' का काम देनेवाले दृश्य तो रखे जाते हैं, पर ये नाम इटा दिए गए हैं। 'प्रस्तावना' के साथ 'उद्वातक', 'कथोद्घातक' ग्रादि का विन्यास-चमत्कार भी गया। पर ये युक्तियाँ सर्वथा स्त्रस्वाभाविक न थीं। एक बात बहुत अन्छी यह हुई है कि पुराने नाटकों में दरबारी विदूषक नाम का जो फालत् पात्र रहा करता था उसके स्थान प्र कथा की गति से संबद्ध कोई पात्र ही हॅसोड़ प्रकृति का बना दिया जाता है। ऋष्यधिनक नाटकों मे प्रसाद जी के 'स्कंदगुम' नाटक का मुद्गल ही एक ऐसा पात्र है जो पुराने विदूषक का स्थानापन कहा जा सकता है।

भारतीय साहित्य-शास्त्र में नाटक भी काव्य के ही स्रंतर्गत माना गया है स्रतः उसका लच्य भी निर्दिष्ट शील स्वभाव के पात्रों को भिन्न भिन्न परिस्थितियों में डालकर उनके वचनों स्त्रीर चेष्टास्रों द्वारा दर्शकों में रस सचार करना ही रहा है। पात्रों के धीरोदात्त स्त्रादि बंधे हुए ढाँचे थें जिनमें ढले हुए सब पात्र सामने स्त्राते थे। इंन ढाँचों के बाहर शील-वैचित्रय दिखाने का प्रयास नहीं किया जाता था। योरा में घीरे घीरे शील वैचित्रय प्रदर्शन को प्रधानता प्राप्त होती गई; यहाँ तक कि किसो नाटक के सबध में वस्तु-विधान स्त्रीर चरित्र-विधान की चर्चा का ही चित्रन हो गया। इधर 'यथातथ्य-वाद' के प्रचार से वहाँ रहा सहा काव्यत्व भी कठी भावुकता कहकर हटाया

जाने लगा। यह देखकर प्रसन्नता होती है कि हमारे 'प्रसाद' श्रीर 'प्रेमी' ऐसे प्रतिभाशाली नाटककारों ने उक्त प्रवृत्ति का श्रनुसरण न करके रस-विधान श्रीर शील-वैचिन्न्य दोनों का सामंजस्य रखा है। 'स्कंदगुप्त नाटक' में, जिस प्रकार देवसेना श्रीर शर्वनाग ऐसे गूढ़ चित्र के पात्र हैं, उसी प्रकार शुद्ध प्रेम, युद्धोत्साह, स्वदेश-भिक्त श्रादि भावों की मार्मिक श्रीर उत्कृष्ट व्यंजना भी है। हमारे यहाँ के पुराने ढाँचों के भीतर शील-वैचिन्न्य का वैसा विकास नहीं हो सकता था, श्रातः उनका बधन हटाकर वैचिन्न्य के लिये मार्ग खोलना तो ठीक ही है, पर यह श्रावश्यक नहीं कि उसके साथ रसात्मकता भी हम निकाल दें।

हिंदी-नाटकों के स्वतंत्र िकास के लिये ठीक मार्ग तो यह दिखाई पड़ता है कि हम उनका मूळ भारतीय लच्य तो बनाए रहे, पर उनके स्वरूप के प्रसार के लिये और देशों की पद्धितयों का निरीक्तण और उनकी कुछ बातों का मेल सफाई के साथ करते चलें। अपने नाट्य शास्त्र के बटिल विधान को ज्यों का त्यों लेकर तो हम आजकल चल नहीं सकते, पर उसका बहुत सा रूप-रंग अपने नाटकों में ला सकते हैं जिससे भारतीय परंपरा के प्रतिनिधि वे बने रह सकते हैं। रूपक और उपरूपक के जो बहुत से भेद किए गए हैं उनमें से कुछ को हम आजकल भी चला सकते हैं। उनके दिए हुए लक्त्यों में वर्त्तमान रुचि के अनुसार जो हेर-फेर चाहे कर लें। इसी प्रकार अभिनय की रोचकता बढ़ानेवाली जो युक्तियाँ हैं—जैसे, उद्घातक, कथोद्घातक—उनमें से कई एक को, आवश्यक रूपांतर के साथ और स्थान का बंधन दूर करके हम बनाए रख सकते हैं। संतोष की बात है कि 'प्रसाद' और 'प्रेमी' जी के नाटकों में इसके उदाहरण हमें मिलते हैं, जैसे, कथोद्घात के ढग पर एक पात्र के मुँह से निकले हुए शब्द को लेकर दूसरे पात्र का यह प्रवेश—

शर्वनाग—देख, सामने सोने का संसार खड़ा है।

् (रामा का भवेश)

रामा-पामर ! सोने की छंका राख हो गई। ( स्कंदगुप्त )

श्री हरिकृष्ण 'प्रेमी' के नाटकों में भी यह मिलता है। 'शिवा-साधना' मे देखिए-

जीजा॰—हाँ ! यह एक बाधा है।

(सई बाई का बालक संभाजी की लिए हुए अवेश) सई वाई—यह बाधा भी न रहेगी, माँजी!

प्राचीन नाट्यशास्त्र (भारतीय श्रीर यवन दोनों ) मे कुछ बातों का—
जैसे, मृत्यु, वघ, युद्ध—दिखाना वर्जित या। श्राजकल उस नियम के पालन की श्रावश्यकता नहीं मानी जाती। प्रसादजी ने श्रपने नाटकों में बराबर मृत्यु, वघ श्रीर श्रात्महत्या दिखाई है। प्राचीन भारत श्रीर यवनान में ये निषेध मिन्न भिन्न कारणों से थे। यवनान में तो बड़ा भारी कारण रंगशाला का स्वरूप था। पर भारत मे श्रत्यन्त चोभ तथा शिष्ट-रुचि की विरक्ति बचाने के लिये कुछ हश्य वर्जित थे। मृत्यु श्रीर वध श्रत्यंत चोभकारक होने के कारण, भोजन परिष्कृत रुचि के विरद्ध होने के कारण तथा रंगशाला की थोड़ी सी जगह के बीच दूर से पुकारना श्रस्वाभाविक श्रीर श्रिशिष्ट लगने के कारण वर्जित थे। देश की परंपरागत सुक्चि की रच्चा के लिये कुछ व्यापार तो हमें श्राजकल भी वर्जित रखने चाहिए, जैसे, चुवन-श्रालिंगन। स्टेशन के प्लेटफार्म पर चुंबन श्रालिंगन चाहे योरप की सभ्यता के भीतर हो, पर हमारी हिए में जगलीपन या पशुत्व है।

इस तृतीय उत्थान के बीच हमारे वर्तमान नाटक-चेत्र मे दो नाटककार बहुत ऊँचे स्थान पर दिखाई पड़े — स्व० जयशंकर प्रसादजी श्रौर श्री हरिकृष्ण 'प्रेमी' । दोनो की दृष्टि ऐतिहासिक काल की श्रोर रही है। 'प्रसाद'जी ने श्रपना चेत्र प्राचीन हिंदू काल के मीतर चुना श्रौर 'प्रेमी'जी ने मुस्लिम-काल के भीतर। 'प्रसाद' के नाटकों में 'स्कंदगुप्त' श्रेष्ठ है श्रौर 'प्रेमी' के नाटकों में 'रच्चा-बंधन'।

'प्रसाद'जी मे प्राचीन काल की परिस्थितियों के खरूप की मधुर भावना के अतिरिक्त भाषा को रंगनेवाली चित्रमयी कल्पना और भावकता की अधि-कता भी विशेष परिमाण में पाई जाती है। इसके कथोपकथन कई स्थलों पर नाटकीय न होकर वर्तमान गद्य-काव्य के खंड हो गए है। बीच बीच मे जो -गान रखे गए हैं वे न तो प्रकरण के अनुकूल हैं, न प्राचीन काल की भाव- पद्धति के। वे तो वर्तमान काव्य की एक शाखा के प्रणीत मुक्तक ( Lyrics ) मात्र हैं। ग्रपनी सबसे पिछली रचना ग्रों 'से ये बुटियाँ उन्होंने निकाल दी हैं। 'चद्रगुप्त' श्रौर 'ध्रुव-स्वामिनी' इन दोषो से प्रायः मुक्त है। पर 'चंद्रगुप्त' मे एंक, दूसरा बड़ा भारी दोष च्या गया है। उसके भीतर सिकंटर के भारत पहुँचने के कुछ पहले से लेकर सिल्यूकस के प्राजय तक के २५ वर्ष के दीर्घकाल की घटनाएँ लेकर कसी गई हैं जो एक नाटक के भीतर नहीं ग्रानी चाहिए। जो पात्र युवक के रूप में नाटक के ग्रारंभ में दिखाई पड़े, वे नाटक के त्रात मे भी उसी रूप में सामने त्राते हैं। यह दोष तो इतिहास की ग्रोर दृष्टि ले जाने पर दिखाई पड़ता है अर्थात् बाहरी है। पर घटनाओं की अत्यत सघनता का दीष रचना से सबंध रखता है। बहुत से भिन्न भिन्न पात्रों से सब्द्ध घटनात्रों के ज़हते चलने के कारण बहुत कम चरित्रों के विकास का अवकाश रह गया है। प्रुइस नाटक में विनयस्त वस्तु ख्रौर पात्र इतिहास का ज्ञान रखनेवालो के लिये इतने त्राकर्षक हैं कि उक्त दोंबो की त्रोर ध्यान कुछ देर मे जाता है। 'मुद्रा-राच्चेंसं' से इसमे कई बातों की विशेषता, है। पहली बात तो यह है कि इसमे चद्रगुप्त केवल प्रयत्न के फूल का भोक्ता कठपुतला भर नहीं, प्रयत्न मे श्रपना चित्रिय-भाग सुद्रता के साथ पूरा करनेवाला है। 'नीति प्रवर्तन का भाग चाणक्य पूरा करता है। दूसरी बात यह है कि 'मुद्राराच्स' मे चाणक्य का व्यक्तित्व — उसका हृदय सामने नहीं त्राता। तेजस्विता, धीरता, प्रत्युत्पन्न बुद्धि स्त्रीर ब्राह्मणोचित त्याग स्त्रादि सामान्य गुणो के बीच केवल प्रतीकार की प्रवल वासना ही हृदय-पत्त की श्रीर 'भीत केती है। पर इस नाटक मे चार्यक्य के प्रयत्न का लच्य भी ऊँचा किया गया है ग्रीर उसका पूरा हृदय भी सामने रखा गया है।

नाटको का प्रभाव पात्रों के कथोपकथन पर बहुत कुछ अवलंबित रहता है। श्री हरिकृष्ण 'प्रेमी' के कथोपकथन 'प्रसाद' जी के कथोपकथनों से अधिक नाटकोपयुक्त हैं। उनमें प्रसंगानुसार बातचीत का चलता स्वामाविक ढंग भी है और सर्वहृदय ग्राह्म पद्धति पर भाषा का मर्भ व्यंजक अनूठापन भी। 'प्रसाद' जी के नाटकों में एक ही ढंग की चित्रमयी और लच्छेदार बातचीत करनेवाले कई पात्र आ जाते हैं। 'प्रेमी'जी के नाटकों में यह खटकनेवाली बात नहीं मिलती।

'प्रसाद' ग्रौर 'प्रेमी' के नाटक यद्यपि ऐतिहासिक हैं, पर उनमें ग्राधुनिक' त्रादशों श्रीर भावनात्री का ग्रभ्यास इधर उधर विखरा मिलता है। 'स्कदगुप्त' ग्रीर 'चंद्रगुप्त' दोनो में स्वदेश-भेम, विश्वप्रेम ग्रीर श्राध्यात्मिकता का ग्राधु-निक रू 1-रग बराबर फलकता है। श्राजकल के मजहबी दंगों का स्वरूप भी हम 'स्कदगुप्त' में देख सकते है। ' 'प्रेमी' के 'शिवासाधवा' नाटक के शिवाजी भी कहते है-"मेरे शेष जीवन की एकमात्र साधनां होगी भारतवर्ष को स्वतत्र करना, दरिद्रता की जड खोदना, ऊँच-नीच की भावना श्रौर घार्मिक तथा सामाजिक त्र्यसिंष्णुता को श्रंत करना, राजनीतिक श्रीर सामाजिक दोनी प्रकार की काति करना" । इम समक्ति है कि ऐति शिवक नाटक मे किसी पात्र से श्राधिनिक भावनाश्रो की व्यजना जिस काल का वह नाटक हो उस काल की भाषा-पद्धति श्रौर विचार पद्धति के श्रनुसार करानी चाहिए; 'क्राति' ऐसे गब्दो द्वारा नहीं । 'प्रेमी' जी के 'रचा-वंधन' मे मेवाड़ की महारानी कर्मवती का हूमायूँ को भाई कहकर राखी भेजना ग्रौर हूमायूँ का गुजरात के मुखलमान बादशाह बहादुरशाह के विरुद्ध एक हिंदू-राज्य की रज्ञा के लिये पहुँचना, यह कथा-वस्तु ही हिंदू-पुसलिम भेद-भाव की शांति सूचित करती है। उसके ऊपर कहर सरदारो श्रीर मुल्जों की बात का विरोध करता हुश्रा हुमायूँ जिस उदार भाव की सुदर व्यजना करता है वह वर्त्तमान हिंदू-मुसलिम दुर्भाव की शांति का मार्ग दिखाता जान पड़ता है। इसी प्रकार 'प्रसाद' जो के 'ध्रुव स्वामिनी' नामक बहुत छोटे से नाटक मे एक संभ्रात राजकुल की स्त्री का विवाह-सबंध-मोत्त सामने लाया गया है, जो वर्त्तमान सामाजिक त्र्यांदोलन का एक श्रंग है। वर्त्तमान राजनीति के त्र्यभिनयों का परिचय प्राप्त कर सेठ गोविंदद(स

वर्तमान राजनीति के स्रिमिनयों का परिचय प्राप्त कर सेठ गोविंददास जी ने इधर साहित्य के स्रिमिनय-चेत्र में भी प्रवेश किया है। उन्होंने तीन स्रव्छे नाटक लिखे हैं। "कर्त्तन्य" में राम स्रीर कृष्ण दोनों के चिरत्र नाटक के पूर्वार्ध स्रोर उत्तरार्ध दो खंड करके रखे गए हैं जिनका उद्देश्य है कर्त्तन्य के विकास की दो भूमियाँ दिखाना। नाटककार के विवेचनानुसार मर्थादा-पालन प्रथम भूमि है जो पूर्वार्ध में 'राम द्वारा पूर्णता को पहुँचती है। लोकहित की न्यापक दृष्टि से स्रावश्यकतानुसार नियम स्रीर मर्थादा का उल्लंघन उसके स्रागे को भूमि है, जो नाटक के उत्तरार्ध में श्रीकृष्ण ने स्रपने चिरत्र द्वारा—जैसे,

जरासंध के सामने लड़ाई का मैदान छोड़कर भागना—प्रदर्शित की है। वास्तव मे पूर्वार्ध स्त्रीर उत्तरार्ध दो अलग अलग नाटक हैं, पर नाटककार ने अपने कौशल से कर्त्तव्य-विकास की सुंदर उद्भावना द्वारा दोनो के बीच पूर्वापर संबंध स्थापित कर दिया है। यह भी एक प्रकार का कौशल है। इसे 'कटक-नाटक' न समसना चाहिए। सेठजी का दूसरा नाटक 'हर्ष' ऐतिहासिक है जिसमे सम्राट् हर्षवर्द्धन, भाधवगुप्त, शशांक आदि पात्र आए हैं। इन दोनो नाटको मे प्राचीन वेषभूषा, वास्तुकत्ता इत्यादि का ध्यान रखा गया है। 'प्रकाश' नाटक मे वर्त्तमान सामाजिक और राजनीतिक परिस्थितियों का चित्रण है। यद्यपि इन तीनो नाटकों के वस्तु-विन्यास और कथोपकथन मे विशेष रूप से आकर्षित करनेवाला अन्दापन नहीं है, पर इनकी रचना बहुत ठिकाने की है।

पं० गोविदवल्लम पंत भी श्रन्छे नाटककार हैं। उनका 'वरमाला' नाटक जो मार्कडेय पुराण की एक कथा लेकर निर्मित है, बड़ी निपुणता से लिखा गया है। मेवाड़ की पन्ना नामक घाय के श्रलोकिक त्याग का ऐतिहासिक वृत्त लेकर 'राजमुकुट' की रचना हुई है। 'श्रंगूर की बेटी' (जो फारसी शब्द का श्रनुवाद है) मद्य के दुष्परिणाम दिखानेवाला सामाजिक नाटक है।

कुछ हलके दग के नाटकों में, जिनसे बहुत साधारण पहे-लिखे लोगो का भी कुछ मनोरंजन हो सकता है, स्वर्गीय प० वदरीनाथ मह के 'दुर्गावती', 'तुलसीदास' ग्रादि उल्लेखयोग्य है। हास्यरस की कहानियाँ लिखनेवाले जी० पी० श्रीवास्तव ने मोलियर के फरासीसी नाटकों के हिंदुस्तानी श्रानुवादों के ग्रातिरक्त 'मरदानी श्रोरत', 'गड़बड़ काला', 'नोक-कोंक', 'दुमदार श्रादमी' इत्यादि बहुत से छोटे-मोटे प्रहसन भी लिखे हैं, पर वे परिष्कृत रुचि के लोगों को हँसाने में समर्थ नहीं। "उलट-फेर" नाटक श्रीरों से श्रच्छे दर्रे का कहा जाता है।

पं० लच्मीनारायण मिश्र ने ग्रपने नाटको के द्वारा स्त्रियो की स्थिति ग्रादि कुछ सामाजिक प्रश्न या 'समस्याएँ' तो सामने रखी ही हैं, योरप में प्रवर्तित 'यथातथ्यवाद' का वह खरा रूप भी दिखाने का प्रयत्न किया है जिसमें झूठी भावुकता ग्रीर मार्मिकता से पीछा छुड़ाकर नर-प्रकृति ग्रपने वास्तविक 'रूप मे

सामने लाई जाती है। ऐसे नाटको का उद्देश्य होता है समाज अधिकतर जैसा है वैसा ही सामने रखना, उसके भीतर की नाना विषमतात्रों से उत्पन्न प्रश्नो का जीता जागता रूप खड़ा करना तथा यदि संभव हो तो समाधान के स्वरूप का भी श्राभार देना । लोक के बीच कभी कभी जो उच भावों के कुछ दृष्टात दिखाई पड़, जाया करते है उनपर कल्पना का मूठा रग चढ़ाकर घोखे की टिट्ट्यॉ खड़ी करना श्रौर बहुत सी फालतू भावुकता जगाना श्रव बद होना चाहिए, यही उपर्युक्त 'यथातथ्यवाद' के अनुयायियो का कहना है। योरप मे जब 'कला' श्रीर 'सौदर्य' की बड़ी पुकार मची श्रीर कुछ कलाकार, किव श्रीर लेखक ऋपना यही काम समभाने लगे कि जगत् के सुंदर पद्य से सामग्री चुन चुनकर एक काल्पनिक सौदर्य सृष्टि खड़ो करे श्रौर उसका मधुपान करके झ्मा कों, तत्र इसकी घोर प्रतिक्रिया वहाँ त्रात्रश्यक थी त्रौर यहाँ भी 'सौंदर्यत्राद' ग्रौर 'कलावाद' का हिंदी मे खासा चलन होने के कारण ग्रव ग्रावश्यक हो गई है । जब कोई बात हद के बाहर जाकर जी उवाने श्रीर विरक्ति उत्पन्न करने लगती है तब साहित्य के च्लेत्र में प्रतिक्रिया त्र्रापेच्लित होती है। थोरप के साहित्य च्रेत्र में एकांगदर्शिता इतनी बढ गई है कि किसी न किसी हद पर जाकर कोई न कोई वाद बराबर खड़ा होता रहता है ऋौर ऋागे बढ़ चलता है। उसके थोड़े ही दिनों पीछे बड़े वेग से उसकी प्रतिक्रिया होती है जिसकी धारा दूसरी हद की ऋोर बढ़ती है। ऋतः योरप के किसी 'वाद' को लेकर चिल्लानेवालो को यह समभ रखना चाहिए कि उसका बिल्कुल उलटा बाद भी पीछे लगा आ रहा है।

प्रतिक्रिया के रूप में निकली हुई साहित्य की शाखाएँ प्रतिक्रिया का रोष ठंडा होने पर धीरे घीरे पलटकर मध्यम पथ पर ग्रा जाती हैं। कुछ दिनों तक तो वे केवल चिढ़ाती सी जान पड़ती हैं, पीछे शात भाव से सामजस्य के साथ चलने लगती हैं। 'भावुकता' भी जीवन का एक ग्रंग है। ग्रातः साहित्य की किसी शाखा से हम उसे बिल्कुल हंटा तो सकते नहीं। हाँ, यदि वह न्याधि के रूप मे—फीलपाँव की तरह—बढ़ने लगे, तो उसकी रोक-थाम ग्रावश्यक है।

नाटक का जो नया स्वरूप लच्मीनारायण्जी योख से लाए हैं उसमें काव्यत्व का ग्रवयव भरसक नहीं ग्राने पाया है। उनके नाटकों में न चित्रमयः त्रीर भावुकता से लदे भाषण हैं, नं गीत या कविताएँ। खरी खरी बात कहने का जोश कहीं कही त्रवश्य है। इस प्रणाली पर उन्होंने कई नाटक लिखे हैं, जैसे, 'मुक्ति का रहस्य', 'सिंदूर की होंली', 'राचेंस का मंदिर', 'ग्राधी रात'।

समाज के कुत्सित, बीमत्स और पाखंडपूर्ण अंशों के चटकीले हश्य दिखाने के लिये पांडेय वेचन शर्मा 'उप्र' ने छोटे छोटे नाटकों या प्रहंसनों से भी काम लिया है। 'चुंकन' और 'चार बेचारे' (संपादक, अध्यापक, सुधारक, प्रचारक) इसीलिये लिखे गए हैं। 'महात्मा ईसा' के फेर में तो वे नाहक पड़े।

पं० उदयशंकर मट्ट ने, जो पंजाब मे बहुत ग्रच्छीं साहित्य-सेवा कर रहे हैं, 'तच् शिला', 'राका', 'मानसी' ग्रादि कई ग्रच्छे काव्यों के ग्रातिरिक्त, ग्रानेक पौराणिक ग्रौर ऐतिहासिक नाटक भी लिखे हैं। 'दाहर या सिंध-पतन' तथा 'विक्रमादित्य' ऐतिहासिक नाटक है। हाल मे 'कमला' नामक एक सामाजिक नाटक भी ग्रापने लिखा है जिसमे किसान ग्रादोलन तथा सामाजिक ग्रासामजस्य का मामिक चित्रण है। 'दस हजार' नाम का एक एकांकी नाटक भी ग्रापने इधर लिखा है।

महनी की केला का पूर्ण विकास पौराणिक नाटकों मे दिलाई पड़ता है। पौराणिक नेत्र के मीतर से वे ऐसे पात्र हॅं हुकर लाए हैं जिनके नियों क्रोर जीवन की रहस्यमयी विषमताएँ बड़ी गहरी छाया डालती हुई क्रांती हैं — ऐसी विषमताएँ जो वर्तमान समाज को भी जुञ्च करती रहती हैं। 'ग्रंबा' नाटक में मीष्म द्वारा हरी हुई ग्रंबा की जन्मातर-व्यापिनी प्रतीकार-वासना के ग्रांतिरक्त स्त्री-पुष्क संबंध की वह विषमता भी सामने ग्रांती है जो ग्रांजकल के महिला ग्रांदोलनों की तह में वर्तमान है। 'मत्स्यगंधा' एक भाव-नाट्य या पद्मबद्ध में टक है। उसमें जीवन का वह रूप सामने ग्रांता है जो ऊपर से सुल-पूर्ण दिलाई पड़ता है, पर जिसके मीतर भीतर न जाने कितनी उमगों ग्रोर मधुर कामनाग्रों के ध्वंस की विषाद-धारा यहाँ से वहाँ तक छिपी मिलती है। 'विश्वामित्र' मी इसी ढंग का एक सुंदर नाटक है। चौथा नाटक 'सगरविजय' भी उत्तम है। पौराणिक सामग्री का जैसा सुंदर उपयोग महजी ने किया है, वैसा कम देखने में ग्रांता है। ऐतिहासिक नाटक-रचना में जो स्थान 'प्रसाद' ग्रीर 'ग्रेमी' का है, पौराणिक नाटक रचना में वहीं स्थान महजी का है।

श्री जगन्नाथप्रसाद 'मिलिद' ने महाराणा प्रताप का राज्याभिपेक से लेकर श्रत तक का वृत्त लेकर 'प्रताप-प्रतिज्ञा' नाटक की रचना की है। स्व० राधा- कृष्णदासजी के 'प्रताप-नाटक' का श्रारम मानसिंह के श्रपमान से होता है जो नाट्यकला की दृष्टि से बहुत ही उपयुक्त है। परिस्थितियों को प्रधानता देने में भी 'मिलिंद' जी का चुनाव उत्ना श्रच्छा नहीं है। कुछ ऐतिहासिक श्रुटियाँ भी है।

श्री चतुरसेन शास्त्री ने उपन्यास श्रीर कहानियाँ तो लिखी ही है, नाटक की श्रोर भी हाथ .बढ़ाया है। श्रपने 'श्रमर राठौर' श्रौर 'उत्सर्ग' नामक ऐतिहासिक नाटको मे उन्होंने कथावस्तु को श्रपने श्रनुकूल गढ़ने में निपुणता श्रवश्य दिखाई है, पर श्रधिक ठोक-पीट के कारण कहीं कहीं ऐतिहासिकता श्रीर कहीं कहीं घटनाश्रों की महत्ता भी सन्द गई है।

त्रॅगरेज किव शेली के ढंग पर श्री सुमित्रानंदन पंत ने किव-कल्पना की हश्य रूप देने के लिये 'ज्योत्स्ना' नाम से एक रूपक लिखा है। पर शेली का रूपक (Prometheus Unbound) तो श्राधिदैंविक शासन से मुक्ति श्रोर जगत् के स्वातंत्र्य का एक समित्वत प्रसंग लेकर चला है, श्रीर उसमें पृथ्वी, वायु श्रादि श्राधिभौतिक देवता श्रपने निज के रूप में श्राए है, किंतु 'ज्योत्स्ना' में बहुत दूर तक केवल सौंदर्य्य-चयन करनेवाली कल्पना मनुष्य के सुख-विलास की भावना के श्रनुक्ल चमकती उषा, सुरिमत समीर, चटकती किलियाँ, कलरव करते विहंग श्रादि को श्रीमनय के लिये मनुष्य के रगमंच पर खुटाने में प्रवृत्त है। उसके उपरांत श्राजकल की हवा में उडती हुई कुछ लोक-समस्याश्रो पर कथोपकथन है। सब मिला कर क्या है, यह नहीं कहा जा सकता।

श्री कैलासनाथ भटनागर का 'भीम प्रतिज्ञा' भी विद्यार्थियो के योग्य अच्छा नाटक है।

एकांकी नाटक का उल्लेख ग्रारंभ में हो चुका है ग्रीर यह कहां जा चुका है कि किस प्रकार पहले-पहल दो-एक न्यक्ति उसे भारतीत नाट्य-साहित्य में एक ग्रश्रुतपूर्व वस्तु समक्तते हुए लेकर ग्राए । ग्रव इघर हिदी के कई ग्रन्छे कवियों ग्रीर नाटककारों ने भी कुछ एकाकी नाटक लिखे हैं जिनका एक ग्रन्छा

संग्रह "श्राधुनिक एकांकी नाटकं" के नाम से प्रकाशित हुन्ना है। इसमें श्रीसुदर्शन, रामकुमार वम्मी, भुवनेश्वर, उपेद्रनाथ न्त्रश्वरक, भगवतीचरण वम्मी, धर्मप्रकाश न्त्रानद, उदयशंकर मह के क्रमशः 'राजपूत की हार', 'दस मिनट', 'स्ट्राइक', 'लच्मी का स्वागत', 'सबसे बड़ा न्न्रादमी', 'दीन' तथा 'दस हजार' नाम के नाटक संग्रहीत हैं।

हिदी के कुछ प्रसिद्ध किवयों ख्रीर उपन्यासकारों ने भी—जैसे, बा॰ मैंथिलीशरण गुप्त, श्री वियोगी हिर, माखनलाल चतुर्वेदी, प्रेमचद, विश्वंभरनाथ शम्मी कौशिक, सुदर्शन—नाटक की ख्रोर हाथ बढ़ाया, पर उनका मुख्य स्थान किवयो ख्रीर उपन्यासकारों के बीच ही रहा।

मौलिक नाटको के श्रितिरक्त श्रुक्त के पुराने नाटको मे से भास के 'स्वप्न-वासवदत्ता' (श्रुनुवादक—सत्यजीवन वर्मा), 'पचरात्र', 'मध्यम व्यायोग', 'प्रतिज्ञायौगंघरायण' (श्रुनु०—त्रजजीवनदास), 'प्रतिमा' (श्रुनु०—वलदेव शास्त्री) तथा दिङ्नाग के 'कुंदमाला' नाटक (श्रुनु०—वागीश्वर' विद्या-लंकार) के श्रुनुवाद भी हिंदी में हुएं।

जर्मन किन गेटे के प्रसिद्ध नाटक 'फाउस्ट' का ग्राच्छा ग्रानुवाद श्री भोलानाथ शर्मा, एम० ए० ने किया है।

### निबंध

विश्वविद्यालयों के उच्च शिक्षा-क्रम के भीतर हिंदी साहित्य का समावेश हो जाने के कारण उत्कृष्ट कोटि के निबंघों की—ऐसे निबंघों की जिनकी ग्रसा-धारण शैली या गहन विचारघारा पाठकों को मानिर्सिक श्रम-साध्य नूतन-उपलब्धि को रूप में जान पड़े—जितनी ही ग्रावश्यकता है उतने ही कम वे हमारे सामने ग्रा रहे हैं। निबंध की जो स्थित हमें द्वितीय उत्थान में दिखाई पड़ी प्रायः वही स्थित इस वर्तमान काल में भी बनी हुई है। ग्रार्थ-वैचित्र्य ग्रीर माषा-शैली का नूतन विकास जैसा कहानियों के भीतर प्रकट हुग्रा है, वैशा निबंध के क्षेत्र में नहीं देखने में ग्रा रहा है, जो उसका उपयुक्त स्थान है।

यदि किसी रूप मे गद्य की कोई नई गित विधि दिखाई पड़ी तो काव्यात्मक गद्य-प्रबंधों के रूप मे। पहले तो बंगमाण के 'उद्भात प्रेम' (चद्रशेखर मुखोपाध्याय कुत ) को देख कुछ लोग उसी प्रकार की रचना की ग्रोर मुके; पीछे भावात्मक गद्य की कई शैलियों की ग्रोर। 'उद्भात प्रेम' उस विद्येप शैली पर लिखा गया था जिसमे भावावेश द्योतित करने के लिये। भाणा बीच बीच मे ग्रसबद ग्रार्थात् उखड़ी हुई होती थी। कुछ दिनों तक तो उसी शैली पर प्रेमोद्गार के रूप में पत्रिकान्नों में कुछ प्रबंध—यदि उन्हें प्रबध कह सके—निकले जिनमे भावुकता की मलक यहाँ से वहाँ तक रहतो थी। पीछे श्री चतुरसेंन शास्त्री के 'ग्रांतस्तल' में प्रेम के ग्रांतिरक्त ग्रोर दूसरे भावों की भी प्रबल व्यजना ग्रलग ग्रलग प्रवधों में की गई जिनमे कुछ दूर तक एंक दंग पर चलती धारा के बीच बीच में भाव का प्रवल उत्थान दिखाई पड़ता था। इस प्रकार इन प्रबंधों की भाषा तरगवती धारा के रूप में चली थी ग्रार्थात् उसमें 'धारा' ग्रोर 'तरंग' दोनों का थोग था। ये दोनों प्रकार के गद्य वंगाली थिएटरों की रंग-मूमि के भाषणों के से प्रतीत हुए।

पीछे रवींद्र बाबू के प्रभाव से कुछ रहस्योन्मुख ग्राध्यात्मिकता का रंग लिए जिस भावात्मक गर्य का चलन हुन्ना वह विशेष ग्रलंकृत होकर ग्रन्योक्ति-पद्धति पर चला । ब्रह्मसमाज ने जिस प्रकार ईसाइयों के त्रमुकरण पर ग्रपनी प्रार्थना का विशेष दिन रविवार रखा था, उसी प्रकार ग्रपने भक्ति-भाव की व्यंजना के लिये पुराने ईसाई-संतों की पद्धति भी ब्रह्म की । एक उदाहरण से यह बात स्पष्ट हो जायगी । इसी की बारहवीं शताब्दी के द्वितीय चरण में संत बरनाई (St. Bernard) नाम के जो प्रसिद्ध भक्त हो गए हैं, उन्होंने दूलहे रूप ईश्वर के हृदय के 'तीसरे कन्न' में प्रवेश का ईस प्रकार उल्लेख किया है—

किया है—

"यद्यिष वे कई बार मेरे भीतर आए, पर मैंने न जाना कि वे कब आए।
आ जाने पर कभी कभी मुक्ते उनकी आहट भिली है; उनके विद्यमान होने का स्मरण भी मुक्ते है: वे आनेवाले हैं, इसका आभास मुक्ते कभी कभी पहले से मिला है; पर वे कब भीतर आए और कब बाहर गए इसका पता मुक्ते कभी न चला।"

इसी प्रकार उस परोच्च ग्रालंबन को प्रियतम मानकर उसके साथ संयोग श्रीर वियोग की ग्रानेक दशाश्रों की कल्पना इस पद्धित की विशेषता है। रवींद्र बाबू की 'गीतांजिल' की रचना इसी पद्धित पर हुई है। हिंदी में भी इस दग को रचनाएँ हुई जिनमें राय कृष्णदासजी की 'साधना', 'प्रवाल' श्रीर 'छाया-पथ', वियोगी हरि जी की 'भावना' श्रीर 'श्रंतर्नाद' विशेष उल्लेख योग्य है। हाल में श्री भॅवरमल सिंघी ने 'वेदना' नाम की इसी दंग की एक पुस्तक लिखी है जिसके भूमिका-लेखक हैं भाषातत्त्व के देश-प्रसिद्ध विद्वान डाक्टर सुनीति-कुमार चादुर्ज्या।

ं. यह तो हुई ग्राध्यात्मिक या सांप्रदायिक चेत्र से ग्रहोत लाच्चिक मावुकता, जो बहुत कुछ ग्रामिनीत या ग्रानुकृत होती है ग्राथीत् बहुत कम दशाग्रो मे हृदय की स्वामाविक पद्धति पर चलती है। कुछ भावात्मक प्रबंध लौकिक प्रेम को लेकर भी मासिक पत्रो मे निकलते रहते हैं जिनमे चित्र-विधान कम ग्रीर कसक, टीस, वेदना ग्राधिक रहती है।

त्रतीत के नाना खंडों में जाकर रमनेवाली भावुकता का मनुष्य की प्रकृति में एक विशेष स्थान है। मनुष्य की इस प्रकृतिस्थ भावुकता का अनुभव हम आप भी करते हैं और दूसरों को भी करते हुए पाते है। अतः यह मानव-हृदय की एक सामान्य वृत्ति है। बड़े हर्ष की बात है कि अतीत चेत्र में रमानेवाली अत्यंत मार्मिक और चित्रमयी भावना लेकर महाराजकुमार डाक्टर श्री रघुनीर- सिंह जी (सीतामऊ, मालवा) हिंदी साहित्य चेत्र में आए। उनकी भावना मुगल-सम्राटो के कुछ अवशिष्ट चिह्न सामने पाकर प्रत्यभिज्ञा के रूप में मुगल-सम्राटो के कुछ अवशिष्ट चिह्न सामने पाकर प्रत्यभिज्ञा के रूप में मुगल-सम्राट्य-काल के कभी मधुर, भव्य और जगमगाते हश्यों के बीच, कभी पतनकाल के विषाद, नैराश्य और बेबसी की परिस्थितियों के बीच बड़ी तन्मयता के साथ रमी है। ताजमहल, दिल्ली का लाल किला, जहाँगीर और नूरजहाँ की कब्र इत्यादि पर उनके भावात्मक प्रबंधों की शैली बहुत ही मार्मिक और अनूठी है।

गद्य-साहित्य मे भावात्मक ग्रीर कान्यात्मक गद्य का भी एक विशेष स्थान है, यह तो मानना ही पड़ेगा। न्य्रतः उपयुक्त दोत्र मे उसका ग्रांविर्भाव ग्रीर प्रसार अवश्य प्रसन्नता की बात है। पर-दूसरे चेत्रों में भी, जहाँ गंभीर विचार और व्यापक दृष्टि अपेच्तित है, उसे घसीटे जाते देख दुःख होता है। जो चिंतन के गूढ़ विषय हैं उनकों भी लेकर कल्पना की क्रीड़ा दिखाना कभी उचित नहीं कहा जा सकता। विचार-चेत्रों के जपर इस भावात्मक और कल्पनात्मक प्रगाली का घावा पहले-पहल 'काव्य का स्वरूप' बतलानेवाले निवंधों में वग-साहित्य के भीतर हुआ, जहाँ शेक्सपियर की यह उक्ति गूँज रही थी—

"सौदर्य-मद में भूमती हुई किव की दृष्टि स्वर्ग से भूलोक श्रौर भूलोक से स्वर्ग तक विचरती रहती है"।

कान्य पर जाने कितने ऐसे निबंध लिखे गए जिनमे सिवा इसके कि "किवता ग्रमरावती से गिरती हुई अमृत की धारा है," "किवता हृदय-कानन मे खिली हुई कुमुम-माला है", "किवता देवलोक के मधुर सगीत की गूंज है", श्रीर कुछ भी न मिलेगा। यह किवता का ठीक ठीक स्वरूप बतलाना है कि उसकी विषदावली बखानना ? हमारे यहाँ के पुराने लोगों मे भी 'जहाँ न जाय रिव, वहाँ जाय किव' ऐसी ऐसी बहुत सी विषदावलियाँ प्रचलित थी, पर वे लक्षण या स्वरूप पूछने पर नहीं कही जाती थी। किवता भावमयी, रसमयी श्रीर चित्रमयी होती है, इससे यह श्रावश्यक नहीं कि उसके स्वरूप का निरूपण भी भावमय, रसमय श्रीर चित्रमय हो। 'किवता' के ही निरूपण तक भावात्मक प्रणाली का यह धावा रहता तो भी एक बात थी। किवयों की श्रालोचना तथा श्रीर श्रीर विषयों में भी इसका दखल हो रहा है, यह खटके की बात है। इससे हमारे साहित्य मे घोर विचार-शैथिल्य श्रीर खुद्धि का श्रालस्य फैलने की श्राशका है। जिन विषयों के निरूपण में सूक्तम श्रीर सुन्यवस्थित विचार-परंपरा श्रपेक्तित है, उन्हें भी इस हवाई शैली पर हवा बताना कहाँ तक ठीक होगा ?

<sup>?-</sup>The poet's eye in fine frenzy rolling

Doth glance from heaven to earth and earth to heaven.

## समालोचना और काव्य-सीयांसा

इस तृतीय उत्थान में समालोचना का आदर्श भी बदला। गुण-दोष के कथन के आगे बढ़कर किवयों की विशेषताओं और उनकी अंतःप्रवृत्ति की छानवीन की ओर भी ध्यान दिया गया। तुलसीदास, स्रदास, जायसी, दीन-द्याल गिरि और कवीरदास की विस्तृत आलोचनाएँ पुस्तकाकार और भूमिकाओं के रूप में भी निकलीं। इस इतिहास के लेखक ने तुलसी, स्र और जायसी पर विस्तृत समीचाएँ लिखीं जिनमें से प्रथम 'गोस्वामी तुलसीदास' के नाम से पुस्तकाकार छुपी है, शेष दो क्रमशः 'अमरगीत सार' और 'जायसी-ग्रंथावली' में सम्मिलित हैं। स्व० लाला भगवानदीन की स्र, तुलसी और दीनदयाल गिरि की समालोचनाएँ उनके संकलित और संपादित 'स्र-पंचरत्न', 'दोहावली' और 'दीनदयाल गिरि ग्रंथावली' में सम्मिलित हैं। पं० अयोध्यासिंह उपाध्याय की कवीर-समीचा उनके द्वारा संग्रहीत 'कवीर-वचनावली' के साथ और डाक्टर पीतावरदत्त बड़ध्वाल की 'कवीर-ग्रंथावली' के साथ भूमिका रूप में सिव्वविष्ट है।

इसके उपरांत 'कलाओ' और 'साधनाओ' का तांता बॅधा और

- (१) केशव की कान्य-कला (श्री कृष्णशंकर शुक्ल),
- (२) गुतनी की कला (प्रो० सत्येद्र),
- (३) प्रेमचंद की उपन्यास-कला (पं० जनार्दनप्रसाद का 'द्विज')
- (४) प्रसाट की नाट्य-कला,
- (५) पद्माकर की कान्य-साधना ( श्रेखौरी गंगाप्रसादसिंह ),
- (६) 'प्रसाद' की काव्य-साधना (श्री रामनाथ लाल 'सुमन'),
- (७) मीरा की प्रेम-साधना (पं० भुवनेश्वरनाथ मिश्र भाधवं),

एक दूसरे के आगे पीछे निकलीं। इनमें से कुछ पुस्तके तो समालोचना की असली पद्धति पर निर्ण्यात्मक और व्याख्यात्मक दोनो ढंग लिए हुए चली हैं तथा किन के बाह्य और आम्यंतर दोनों का अच्छा परिचय कराती हैं, जैसे, 'केशव की काव्यकला', 'गुप्तजी की कला'। 'केशव की काव्य-कला' में पं० कृष्णशंकर शुक्ल ने अच्छा विद्यत्तापूर्ण अनुसंधान भी किया है। उनका 'कविवर् रत्नाकर' भी किन की विशेषताओं को मार्मिक ढंग से सामने रखता है। पं० गिरिजादत्ते शुक्ल 'गिरीश'

कृत 'गुत्तजी की काव्यधारा' मं भी मैशिलीशरण गुत्तजी की रचना के विविध पद्मों का सूद्रमता श्रीर मार्मिकता के साथ उद्घाटन हुआ है। 'पद्माकर की काव्य साधना' द्वारा भी पद्माकर के सबंध में बहुत सी बातों की जानकारी हो जाती है। इधर हाल में पं० रामकृष्ण शुक्त ने अपनी 'सुकविसमीचा' में क्वीर, सूर, जायसी, तुलसी, मीरा, केशव, बिहारी, भूषण, भारतेंदु, मैथिलीशरण गुत्त श्रीर जयशंकर प्रसाद पर अच्छे समीचात्मक निबंध लिखे है। 'मीरा की प्रेम-साधना' भावात्मक है जिसमें 'माधव' जी मीरा के भावों का स्वरूप पहचानकर उन भावों में श्राप भी मग्न होते दिखाई पड़ते है। इन सब पुस्तकों से हमारा समीचा-साहित्य बहुत कुछ समृद्ध हुआ है, इसमें संदेह नहीं। पं० शातिप्रिय द्विवेदी ने 'हमारे साहित्य-निमाता', नाम की एक पुस्तक लिखकर हिंदी के कई वर्त्तमान किवयों श्रीर लेखकों की प्रचृत्तियों श्रीर विशेषताश्रों का श्रापने टग पर अच्छा श्रामास दिया है।

ठीक-ठिकाने से चलनेवाली समीचात्रों को देख जितना संतोष होता है, किसी किव की समीचा के नाम पर उसकी रचना से सवृथा ग्रासंबद्ध चित्रमयी कल्पना श्रीर भावुकता की सजावट देख उतनी ही ग्लानि होती है। यह सजावट ग्रॅगरेजी के ग्रथवा बॅगला के समीन्ता-नेत्र से कुछ विचित्र, कुछ विदग्ध, कुछ श्रतिर जित चलते शब्द श्रीर वाक्य ला लाकर खड़ी की जाती है। कहीं कहीं तो किसी ख्राँगरेजी कवि के संवध में की हुई समीचा का कोई खंड ज्यो का त्यों उठाकर किसी हिंदी-कवि पर भिड़ा दिया जाता है। ऊपरी रग-ढंग से तो ऐसा जान पड़ेगा कि किव के हृदय के भीतर सेध लगाकर घुसे हैं ऋौर बड़े बड़े गूढ़ कोने फॉक रहे हैं, पर कवि के उद्भृत पद्यो से मिलान कीजिए तो पता चलेगा कि किन के विविद्यत भावों से उनके वाग्विलास का कोई लगाव नहीं। पद्य का ग्राशय या भाव कुछ ग्रौर है, ग्रालोचकजी उसे उद्धृत करके कुछ ग्रौर ही राग त्रालाप रहे है। किव के मानसिक विकास का एक त्रारोपित इतिहास तक—किसी विदेशी कवि के मानसिक विकास का इतिहास कही से लेकर —वे सामने रखेंगे, पर इस बात का कहीं कोई प्रमाण न मिलेगा कि आलोच्य कवि के पचीस-तीस पद्यों का भी ठीक तात्पर्य्य उन्होने समका है। ऐसे त्रालो-चको के शिकार 'छायावादी' कहे जानेवाले कुछ कवि ही ग्रभी हो रहे हैं। नतन

शाखा के एक अच्छे किव हाल ही में मुक्त से मिले जो ऐसे कदरदानों से पनाह माँगते थे। अब सुनने में आ रहा है कि इस ढंग के ऊँचे हौसलेवाले दो एक आलोचक तुलसी और सूर के चारो ओर भी ऐसा ही चमचमाता वाग्जाल बिछानेवाले हैं।

काव्य की 'छायावाद' कही जानेवाली शाखा चले काफी दिन हुए। पर ऐसी कोई समीचा-पुस्तक देखने मे न ग्राई जिसमें उक्त शाखा की रचना-प्रिक्रिया (Technique), प्रसार की भिन्न-भिन्न भूमियाँ, सोच सममकर निर्दिष्ट की गई हो। केवल प्रो॰ नगेंद्र की 'सुिमत्रानंदन पंत' पुस्तक ही ठिकाने की मिली। बात यह है कि इधर ग्रिमिव्यजना का वैचित्र्य लेकर 'छायावाद' चला, उधर उसके साथ ही प्रभावाभिव्यंजक समीचा (Impressionist Criticism) का फैशन बंगाल होता हुन्ना ग्रा धमका। इस प्रकार की समीचा मे किन ने क्या कहा है, उसका ठीक भाव या ग्राशय क्या है, यह सममने या सममाने की ग्रावश्यकता नहीं; ग्रावश्यक इतना ही है कि उसकी किसी रचना का जिसके हृदय पर जो प्रभाव पड़े उसका वह सुंदरता ग्रीर श्राव्छ ग्रीर है, उसका वह प्रभाव कैसे पढ़ सकता है। इस प्रकार की समीचा के चलन ने श्रध्ययन, चिंतन ग्रीर प्रकृत समीचा का रास्ता ही छेक लिया।

प्रभावाभिन्यंजक समीद्धा कोई ठीक-ठिकाने की वस्तु ही नहीं। न ज्ञान के चेत्र मे उसका कोई मूल्य है, न भाव के चेत्र मे। उसे समीद्धा या आलोचना कहना ही न्यर्थ है। किसी किय की आलोचना कोई इसी लिये पढ़ने बैठता है कि उस किय के लद्ध्य को, उसके भाव को, ठीक-ठीक हृद्यंगम करने मे सहारा मिले; इसलिये नहीं कि आलोचक की भाव-भगी और सजीले पद-विन्यास द्वारा अपना मनोरंजन करे। यदि किसी रमणीय अर्थ-गर्भित पद्य की आलोचना इसी रूप में मिले कि "एक बार इस किवता के प्रवाह में पड़कर बहना ही पड़ता है। स्वयं किय को भी विवशता के साथ बहना पड़ा है; वह एकाधिक बार मयूर की भाँति अपने सौंदर्य पर आप ही नाच उठा है", तो उसे लेकर कोई क्या करेगा ?

सारे योरंप की बात छोड़िए, ग्रॅंगरेजी के वर्तमान संमीचा-चेत्र में ही प्रमा-

वामिन्यंजक समीचा की निस्तारता प्रकट करनेवाली पुस्तकें वरावर निकल रही है । इस ढंग की समीचात्रों में प्रायः भाषा विचार में वाघक बनकर आ खड़ी होतो है । लेखक का ध्यान शब्दों की तड़क-भड़क, उनकी आकर्षक योजना, अपनी उक्ति के चमत्कार, आदि में उलका रहता है जिनके बीच स्वच्छंद विचारधारा के लिये जगह ही नहीं मिलती । विशुद्ध आलोचना के चेत्र में भाषा की कीड़ा किस प्रकार बाधक हुई है, कुछ बँधे हुए शब्द और वाक्य किस प्रकार विचारों को रोक रहे है, ऐसी बाते जिनकों कहीं सत्ता नहीं किस प्रकार घने वाग्जाल के भीतर से भृत बनकर मॉकती रही है, यह दिखाते हुए इस बीसवीं शताब्दी के एक प्रसिद्ध समालोचना-तत्त्वज्ञ ने बड़ी खिन्नता प्रकट की है ।

हमारे यहाँ के पुराने व्याख्याताश्रों श्रीर टीकाकारों की श्रर्थकीड़ा प्रसिद्ध हैं। किसी पद्य का श्रीर का श्रीर श्रर्थ करना तो उनके बाएँ हाथ का खेल है। तुलसीदासजी की चौपाइयों के बीस बीस श्रर्थ करनेवाले श्रभी मौजूद हैं। श्रभी थोड़े दिन हुए, हमारे एक मित्र ने सारी 'बिहारी-सतसई' का शातरस-परक श्रर्थ करने की धमकी दी थी। कारसों के हािक श्रादि शायरों की श्रृंगारी उक्तियों के श्राध्यात्मिक श्रर्थ प्रसिद्ध हैं, यद्यपि श्रर्यनी-कारसी के कई पहुँचे हुए विद्वान् यह श्राध्यात्मिकता नहीं स्त्रीकार करते। इस पुरानी प्रवृत्ति का नया संस्करण भी कहीं कहीं दिखाई पड़ने लगा है। रवींद्र बाबू ने श्रपनी प्रतिभा के बल से कुछ सस्कृत-काव्यों की समीन्ना करते हुए कहीं कहीं श्राध्यात्मिक श्रर्थों की योजना की

१-देखिये Psychological Approach to Literary Criticism जिसमें यह अच्छी तरह दिखा दिया गया है कि प्रभावाभिन्यज्ञक समीक्षा कोई समीक्षा ही नहीं।

R-A diligent search will still find many Mystic Beings...

<sup>—&#</sup>x27;Principles of Literary Criticism',
By I. A. Richards.

है। 'प्राचीन साहित्य' नाम की पुरंतक में मेघदूत श्रादि पर जो निबंध है उनमें ये बातें मिलेंगी। काशी के एक व्याख्यान में उन्होंने 'ग्रिमिज्ञान-शाकुतल' के सारे श्राख्यान का श्राध्यात्मिक पद्म निरूपित किया था। इस संबंध में हमारा यही कहना है कि इस प्रकार की प्रतिभापूर्ण कृतियों का भी श्रपना श्रलग मूल्य है। वे कल्पनात्मक साहित्य के श्रंतर्गत श्रवंश्य हैं, पर विशुद्ध समालोचना की कोटि में नहीं श्रा सकतीं।

योरपवालों को हमारी आध्यात्मिकता बहुत पसद आती है। मारतीयों की आध्यात्मिकता और रहस्यवादिता की चर्चा पिन्छम में बहुत हुआ करती है। इस चर्चा के मूल में कई बातें हैं। एक तो ये शब्द हमारी अकर्मरयता और बुद्धि-शैथिल्य पर परदा डालते हैं। अतः चर्चा या तारीफ करनेवालों में कुछ लोग तो ऐसे होते हैं जो चाहते हैं कि यह परदा पड़ा रहे। दूसरी बात यह है कि ये शब्द पूर्वी और पिन्छमी जातियों के बीच एक ऐसी सीमा बॉघते हैं जिससे पिन्छम में हमारे संबंध में एक प्रकार का कुत्हल-सा जागत रहता है और हमारी बाते कुछ अन्द्रेपन के साथ कही जा सकती हैं। तीसरी बात यह है कि आधिमौतिक समृद्धि के हेतु जो भीषण सबर्ष सैकड़ों वर्ष तक योरप में रहा उससे क्लांत और शिधिल होकर बहुत से लोग जीवन के लच्च में कुछ परिवर्तन चाहने लगे—शांति और विश्राम के अभिलाषी हुए। साथ ही साथ धर्म और विज्ञान का क्ताड़ा भी बंद हुआ। अतः योरप में जो इधर आध्यात्मिकता की चर्चा बढ़ी वह विशेषतः प्रतिवर्त्तन (Reaction) के रूप में। स्वर्गीय साहित्या-चार्य पं० रामावतारजी पांडेय और चद्रधरजी गुलेरी इस आध्यात्मिकता की चर्चा से बहुत घवराया करते थे।

पुस्तकों ग्रौर किवयों की ग्रालोचना के ग्रातिरिक्त पारचात्य काव्य-मीमासा को लेकर भी बहुत से लेख ग्रौर कुछ पुस्तके इस काल में लिखी गई—जैसे, बा० श्यामसुंद्रदास कृत साहित्यालोचन, श्री पदुमलाल पुनालाल बख्शी कृत विश्व साहित्य । इनमें से पहिली पुस्तक तो शिक्तोपयोगी है। दूसरी पुस्तक में योरोपीय साहित्य के विकास तथा पाश्चात्य काव्य-समीक्कों के कुछ प्रचलित मतों का दिग्दर्शन है।

इघर दो एक लेखको की एक ग्रौर प्रवृत्ति दिखाई पड़ रही है। वे योरप के

कुछ कला संबंधी एकदेशीय श्रीर श्रत्युक्त मतों को सामने लाकर हिदीवालों की श्रॉखो मे उसी प्रकार चकांचौध उत्पन्न करना चाहते है जिस प्रकार कुछै लोग वहाँ के फैशन की तड़क-भड़क दिखांकर। जर्मनी, फास, इटली, रूस श्रीर स्वेडन इत्यादि अनेक देशों के नए-पुराने कवियों, लेखको और समीत्तकों के नाम गिनाकर वे एक प्रकार का श्रातंक उत्पन्न करना चाहते है। वे कला-सबंधी विलायती पुस्तको की वार्ते लेकर ऋौर कहीं मैटरलिंक (Materlinck), कहीं गेटे ( Goethe ), कहीं टाल्सटाय (Tolstoy) के उद्धरण टेकर अपने लेखों की तडक-भड़क भर बढ़ाते हैं। लेखों को यहाँ से वहाँ तक पढ़ जाइए, लेखको के अपने किसी विचार का कहीं पता न लगेगा। उद्धत मतों की न्याप्ति कहाँ तक है, भारतीय सिद्धांतों के साथ उनका कहाँ सामंजस्य है ऋौर कहाँ विरोध, इन सब बातों के विवेचन का सर्वधा ग्राभाव पाया जायगा। साहित्यिक विवेचन से संबंध रखनेवाले जिन भावो स्त्रीर विचारों के द्योतन के लिये हमारे यहाँ के साहित्य ग्रंथो मे बराबर से शब्दप्रचलित चले त्राते है उनके स्थान पर भद्दे गढ़े हुए शब्द देखकर लेखको की श्रानभिज्ञ न की श्रोर बिना ध्यान गए नही रहता । समालोचना के दोत्र मे ऐसे विचारशून्य लेखो से कोई विशेष लाभ नही।

पश्चिम के कान्य कला संबंधी प्रचलित वादों में ग्रवसर एकांग-दृष्टि की दौड़ ही बिलच्या दिखाई पड़ा करती हैं। वहाँ के कुछ, लेखक कान्य के किसी एक पच्च को उसका पूर्ण स्वरूप मान, इतनी दूर तक ले जाते हैं कि उनके कथन में ग्रन्टी सूक्ति का सा चमत्कार ग्रा जाता है ग्रीर बहुत से लोग उसे सिद्धांत या विचार के रूप में ग्रह्ण कर चलते हैं। यहाँ हमारा काम कान्य के स्वरूप पर विचार करना या प्रबंध लिखना नहीं बल्कि प्रचलित प्रवृत्तियों ग्रीर उनके उद्गमों तथा कारणों का दिग्दर्शन कराना मात्र है। ग्रतः यहाँ कान्य या कला के संबंध में उन प्रवादों का, जिनका योरप में सबसे ग्रावश्यकता यहाँ में केवल इसलिये समझता हूँ कि एक ग्रोर योरप में तो न्यापक ग्रीर सूक्षमदृष्टि संपन्न समीच्कों द्वारा इन प्रवादों का निराकरण हो रहा है, दूसरी ग्रोर हमारे हिंदी साहित्य में इनकी मदी नकल शुरू हुई है।

योरप मे जिस प्रवाद का इधर सबसे अधिक फैशन रहा है वह है—
"काव्य का उद्देश्य काव्य ही है" या "कला का उद्देश्य कला ही है"। इस प्रवाद के कारण जीवन और जगत् की बहुत सी बाते, जिनको किसी काव्य के मूल्य निर्ण्य मे बहुत दिनो से योग चला आ रहा था, यह कहकर टाली जाने लगीं कि "ये तो इतर वस्तुऍ है, शुद्ध कलाचेत्र के बाहर की व्यवस्थाऍ है"। पाश्चात्य देशों मे इस प्रवाद की योजना करनेवाले कई सामान खड़े हुए थे। कुछ तो इसमे जर्मन सौंदर्य-शास्त्रियों की यह उद्धावना सहायक हुई कि सौंदर्य संबंधी अनुमव (Æsthetic experience) एक मिन्न ही प्रकार का अनुभव है जिसका और प्रकार के अनुभवों से कोई संबंध ही नहीं। इससे बहुतेरे साहित्यशास्त्री यह समक्तने लगे कि कला का मूल्य निर्धारण भी उसके मूल्य को और सब मूल्यों से एकदम विव्छित्र करके ही होना चाहिए। ईसा की १६वीं शताब्दी के मध्यमाग मे हिस्लर (Whistler) ने यह मत प्रवर्तित किया जिसका चलन अब तक किसी न किसी रूप मे रहा है। ऑगरेजी मे इस मत के सबसे प्रमावशाली व्याख्याताओं मे डाक्टर बैडले (Dr. Bradley) हैं।

उन्होंने इस संबंध मे कहा है—"यह (काव्य-सोंदर्य संबंधी) अनुभव अपना लच्य ग्राप ही है; इसका अपना निराला मूल्य है। अपने विशुद्ध चेत्र के बाहर भी इसका ग्रीर प्रकार का मूल्य हो सकता है। किसी कितता से यदि धर्म ग्रीर शिष्टाचार का भी साधन होता हो, कुछ शिचा भी मिलती हो, प्रबल मनोविकारों का कुछ निरोध भी सम्भव हो, लोकोपग्रोगी विधानों में कुछ सहायता भी पहुँचती हो ग्रथवा किव को कीर्ति या ग्र्थलाम भी हो तो ग्रच्छी ही बात है। इनके कारण भी उसकी कदर हो सकती है। पर इन बाहरी बातों के मूल्य के हिसाब से उस कितता की उत्तमता की ग्रसली जॉच नहीं हो सकती। उसकी उत्तमता तो एक तृतिदायक कल्पन्त्मक ग्रनुभव विशेष से संबंध रखती है। ग्रतः उसकी परीचा मीतर से ही हो सकती है। किसी कितता के लिखते या जॉचते समय यदि बाहरी मूल्यों की ग्रोर भी ध्यान रहेगा तो बहुत करके उसका मूल्य घट जायगा या छिप जायगा। बात यह है कि कितता को यदि हम उसके विशुद्ध चेत्र से बाहर ले जायगा। बात यह है कि कितता को यदि हम उसके

क्यांकि उसकी प्रकृति या सत्ता न तो प्रत्यत्त जगत् का कोई स्रग है, न स्त्र मुक्ति । उसकी तो एक दुनिया ही निराली है—एकांत, स्वतःपूर्ण स्रोर स्वतंत्र।"

कान्य श्रीर कला के संबंध में अब तक प्रचलित इस प्रकार के, नाना श्रार्थशादों का पूरा निराकरण रिचर्ड म (I. A. Richards) ने अपनी पुस्तक "साहित्यसमीक्षा सिद्धात" (Principles of Literary Criticism) में बड़ी सूद्धम श्रीर गंभीर मनोवैज्ञानिक पद्धति पर किया है। उपर्युक्त कथन में चारों मुख्य बातों की श्रलग श्रलग परीच्चा करके उन्होंने उनकी श्रपूर्णता, श्रयुक्तता श्रीर श्रथंहीनता प्रतिपादित की है। यहाँ उनके दिग्दर्शन का स्थान नहीं। प्रचलित सिद्धांत का को प्रधान पच्च है कि "किवता की दुनिया ही निराली है; उसकी प्रकृति या सत्ता न तो प्रत्यक्ष जगत् का कोई श्रग है, न श्रनुकृति" इस पर रिचर्ड स के वक्तव्य का साराश नीचे दिया जाता है—

"यह सिद्धात किवता को जीवन से ग्रालग समक्तने का ग्राग्रह करता है। पर स्वय डाक्टर ब्रैडले इतना मानते है कि जीवन के साथ उसका लगाव भीतर भीतर ग्रावश्य है। इमारा कहना है कि यही भीतरी लगाव ग्रासल चोज है। जो कुछ कान्यानुभव (Poetic experience) होता है वह जीवन से, ही होकर ग्राता है। कान्य-जगत की शेष जगत से भिन्न कोई सत्ता नहीं है ग्रोर न उसके कोई ग्रालौकिक या विशेष नियम हैं। उसकी योजना बिल्कुल वैसे ही ग्रानुभवों से हुर्ग्रा करती है जैसे ग्रीर सब ग्रानुभव होते हैं। धरयेक कान्य एक परिमित ग्रानुभवखंड मात्र है जो विरोधी उपादानों के सप्ता से जसी चटपट ग्रीर कभी देर में छिन्न-भिन्न हो जाता है। साधारण ग्रानुभवों से उसमे यही विशेषता होती है कि उसकी योजना बहुत गूढ़ ग्रीर नाजुक होती हैं। जरा सी ठेस से वह चूर चूर हो सकता है। उसकी एक बड़ी भारी विशेषता यह है कि वह एक हृदय से दूसरे हृदय में पहुँचाया जा सकता है। बहुत से हृदय उसका ग्रानुभव बहुत थोड़े ही फेरफार के साथ कर सकते हैं। काव्यानुभव से मिलते-

<sup>8-</sup>Oxford Lectures on Poetry.

R-Third Edition, 1928.

जुलते श्रौरं भी श्रनुभव होते हैं, पर इस श्रनुभव की सबसे बड़ी विशेषता है यही सर्वप्राह्मता (Communicability), इसी लिये इसके प्रतीति काल में हमें इसे श्रपनी व्यक्तिगत विशेष बातों की छूत से बचाए रखना पड़ता है। यह सबके श्रनुभव के लिये होता है, किसी एक ही के नहीं। इसी लिये किसी काव्य को लिखते या पढ़ते समय हमें श्रपने श्रनुभव के भीतर उस काव्य श्रौर उस काव्य से इतर वस्तुश्रों के बीच श्रलगाव करना पड़ता है। पर यह श्रलगाव दो सर्वथा भिन्न या श्रसमान वस्तुश्रों के बीच नहीं होता, बल्कि एक ही कोटि की वृत्तियों के भिन्न भिन्न विधानों के बीच होता है?।"

यह तो हुई रिचर्ड स की मीमांसा। ग्रम हमारे यहाँ के संपूर्ण कान्यचेत्र की ग्रांतः प्रकृति को छानबीन कर जाहए, उसके भीतर जीवन के ग्रानेक पन्नो पर ग्रीर जगत् के नाना रूपों के साथ मनुष्य हृदय का गृढ़ सामंजस्य निहित मिलेगा। साहित्यशास्त्रियों का मत लीजिए तो जैसे संपूर्ण जीवन ग्रर्थ, धर्म, काम, मोन्न का साधन रूप है वैसे ही उसका एक ग्राग कान्य भी। 'ग्रर्थ' का स्थूल ग्रीर संकुचित ग्रर्थ द्रव्यप्राप्ति ही नहीं लेना चाहिए, उसका न्यापक ग्रर्थ 'लोक की सुखस्मुद्धि' लेना चाहिए। जीवन के ग्रीर साधनों की ग्रपेना कान्यानुभव में विशेषता यह होती है कि वह एक ऐसी रमणीयता के रूप में होता है जिसमें व्यक्तित्व का लय हो जाता है। बाह्य जीवन ग्रीर ग्रंतर्जीवन की कितनी उच्च सूमियों पर इस रमणीयता का उद्घाटन हुग्रा' है, किसी कान्य की उच्चता ग्रीर उत्तमता के पिनणीय पर इसका' विचार ग्रवश्य होता ग्राया है ग्रीर होगां। हमारे यहाँ के लच्चण्रंथों में रसानुभव को जो 'लोकोत्तर' ग्रीर 'ब्रह्मानंद सहोदर' ग्रादि कहा

and the 'poetic' r talking about the concrete experi-

ences which are

१-इसी को हमारे साहित्य-शास्त में 'साधारणीकरण' कहते हैं ।

<sup>\*</sup>But this is no severance between unlike things, but between differences of the same activities. \* \*

\* The myth of a 'transmutation' or 'Poetisation' of experience and that other myth of the 'contemplative' or 'esthetic a'titude' part but due to talking about poetry

है बह अर्थवाद के रूप में, सिद्धात रूप में नहीं। उसका तात्पर्य्य केवल इनना ही है कि रस में व्यक्तित्व का लय हो जाता है।

योरप में समालोचना-शास्त्र का क्रमागत विकास कास में ही हुआ। अतः क्रांत का प्रमाव यूरोपीय देशों में बहुत कुछ रहा। विवरणात्मक समालोचना के ख्रांतर्गत ऐतिहासिक 'ग्रौर मनोवैज्ञानिक ग्रालोचना का उल्लेख हो चुका है। पीछे प्रभाववादियों (Inspressionists) का जो दल खड़ा हुग्रा वह कहने लगा कि हमें किसी किव की प्रकृति, स्वमाव, सामाजिक परिस्थिति ग्रादि से क्या प्रयोजन हमें तो केवल किसी काव्य को पढ़ने से जो ग्रानंदपूर्ण प्रभाव हमारे चित्त पर पड़ता है उसी को प्रकट करना चाहिए ग्रौर उसी की समालोचना समक्ती चाहिए। प्रभाववादियों का पक्ष यह है 'हमारे चित्त पर किसी काव्य से जो ग्रानंद उत्पन्त होता है वही ग्रालोचना है। इससे ग्राधिक ग्रालोचना ग्रौर चाहिए क्या है जो प्रभाव हमारे चित्त पर पड़े उसी का वर्णन यदि हमने कर दिया तो समालोचना हो गई।'' कहने की ग्रावश्यकता नहीं कि इस मत के ग्रनुसार समालोचना एक व्यक्तिगत वस्तु है। उसके ग्रौचित्य-ग्रमोचित्य पर किसी को कुछ विचार करने की जरूरत नहीं। जिसप जैसा प्रभाव पड़े वह वैसा कहे।

उक्त प्रभावनादियों की बात लें तो समालोचना कोई व्यवस्थित शास्त्र नहीं रह गया। वह एक कला की कृति से निकली हुई दूसरी कला की कृति, एक काव्य से निकला हुआ दूसरा काव्य, ही हुआ।

कान्य की स्वरूप-मीमासा के सबंध में योरप में इधर सबसे अधिक जोर रहा है 'अभिन्यजनावाद' (Expressionism) का, जिसके प्रवर्त्तक है इटली के कोचे (Benedetto Croce)। इसमें अभिन्यजना अर्थात् किसी वात को कहने का ढग ही सब कुछ है, बात चाहे जो या जैसी हो अथवा कुछ ठीक-ठिकाने की न भी हो। कान्य में जिस वस्तु या भावका वर्णन होता है वह, इस वाद के अनुसार उपादान मात्र है; समीचा में उसका कोई विचार अपे-चित नहीं। कान्य में सुख्य वस्तु है वह आकार या साँचा जिसमें वह वस्तु या भाव डाला जाता है । जैसे कुडल की सुंदरता की चर्चा उसके आकार या

R-An æsthetic fact is 'form' and nothing else.

रूप को लेकर होती है, सोने को लेकर नहीं, वैसे ही काव्य के संबंध में भी समम्मना चाहिए। तार्पर्य यह कि ग्राभिव्यं जना के दंग का ग्रानूठापन ही सब कुछ है, जिस वस्तु या भाव की ग्राभिव्यं जना की जाती है, वह क्या है, कैसा है, यह सब काव्य चेत्र के बाहर की बात है। कोचे का कहना है कि ग्रानूठी उक्ति की ग्रापनी ग्रालग सत्ता होती है, उसे किसी दूसरे कथन का पर्य्याय न समम्मना चाहिए। जैसे, यदि किसी किव ने कहा है कि ''सोई हुई ग्राशा ग्रांख मलने लगी'', तो यह न समम्मना चाहिए कि उसने यह उक्ति हस उक्ति के स्थान पर कही है कि ''किर कुछ कुछ ग्राशा होने लगी।'' वह एक निरपेच उक्ति है। किव को वही कहना ही था। वाल्मिक ने जो यह कहा कि ''न स संकुचितः प्याः येन वाली हतो गतः'', वह इसके स्थान पर नही कि ''तुम भी वाली के समान मारे जा सकते हो।"

इस वाद मे तथ्य इतना ही है कि उक्ति ही कितता है, उसके भीतर जो छिपा अर्थ रहता है वह स्वतः कितता नहीं। पर यह बात इतनी दूर तक नहीं घसीटी जा सकती कि उस उक्ति की मार्मिकता का अनुभव उसकी तह में छिपी हुई वस्तु या भाव पर बिना दृष्टि रखे ही हो सकता है। बात यह है कि 'अभिव्यजनावाद' भी 'कलावाद' की तरह काव्य का लच्य बेल-बूटे की नक्काशीवाला सौंदर्य मानकर चला है, जिसका मार्मिकता या भावुकता से कोई संबंध नहीं। अशैर कलाओं को छोड़ यदि हम काव्य ही को लें तो इस 'अभिव्यंजनावाद' को 'वाय्वैचित्र्यवाद' ही कह सकते हैं और इसे अपने यहाँ के पुराने 'वक्रोक्तिनवाद' का विलायती उत्थान मान सकते हैं।

इन्हीं दोनों वादों की दृष्टि से यह कहा जाने लगा कि समालोचना के चेत्र से अब लच्चण, नियम, रीति, कान्यमेद, गुणदोष, छंदोन्यवस्था आदि का विचार उठ गया । पर इस कथन की न्याप्ति कहाँ तक है, यह विचारणीय है। साहित्य के ग्रंथों मे जो लच्चण, नियम आदि दिए गए थे वे विचार की न्यवस्था के लिये, कान्य-संबंधी चर्चा के सुवीते के लिये। पर इन लच्चणो और नियमों का उपयोग गहरे और कठोर बंधन की तरह होने लगा और

<sup>3-</sup>The New Criticism-by J. E Spingarn (1911),

उन्हों को बहुत से लोग सन कुछ समम्मने लगे। जन कोई नात हद से नाहर जाने लगती है तन प्रतिवर्त्तन (Reaction) का समय आता है। योरप में अनेक प्रकार के वादो की उत्पत्ति प्रतिवर्त्तन के रूप में ही हुआ करती है। अतः हमें सामंजस्य बुद्धि से काम लेकर अपना स्वतंत्र मार्ग निकालना चाहिए।

वेल-बूटे त्रौर नकाशी के लच्य के समान काव्य का भी लच्य सौंदर्य-विघान लगातार कहते रहने से काव्य रचना पर जो प्रभाव पड़ा है, उसका उल्लेख हो चुका है श्रोर यह भी कहा जा चुका है कि यह सब काव्य के साथ 'कला' शब्द लगने के कारण हुन्ना है। इमारे यहाँ काव्य की गिनती ६४ कलाग्रो के भीतर नहीं की गई है। यहाँ इतना ग्रीर सूचित करना ग्रावश्यक जान पड़ता है कि सौंदर्य की भावना को रूप देने में मनोविज्ञान के चेत्र से आए हुए उस सिद्धात का भी असर पड़ा है जिसके अनुसार अतस्यं हा मे निहित त्रातृप्त काम वासना ही कला-निर्माण की प्रेरणा करनेवाली त्रांतर्वृत्ति है। योरप मे चित्रकारी, मूर्तिकारी, नक्काशी, वेल-बूटे ग्रादि के समान कविता भी 'ललित कलात्रों' के भीतर दाखिल हुई; ग्रातः घीरे घीरे उसका लच्च भी सौंदर्य विधान ही ठहराया गया । जब कि यह सौंदर्य-भावना काम-वासना द्वारा प्रेरित टहराई गई तच पुरुष किन के लिये यह स्वाभाविक ही टहरा कि उसकी सारी सौदर्य भावना स्त्री-मयी हो अर्थात् प्रकृति - के अपार चेत्र में जो कुछ सुदर दिखाई पड़े उसकी भावना स्त्री के रूप-सौदर्य के भिन्न-भिन्न ऋग लाकर ही की जाय। अरुणोदय की छुटा का अनुभव कामिनी के कपोलो पर दौडी हुई लजा की ललाई लाकर किया जाय; राका रजनी की सुषमा का अनुभव सुंदरी के उज्ज्वल वस्त्र या शुभ्र हास द्वारा किया नाय; त्राकाश मे फैलती हुई काटंबिनी तब तक सुंदर न लगे जब तक उस पर स्त्री के मुक्त कुंतल का त्रारोप न हो। आजकल तो स्त्री-कवियो की कमी नहीं है। उन्हें ऋब पुरुष किवयों का दीन श्रनुकर्ण न कर श्रपनी रचनार्श्रों में चितिज पर उठती हुई मेघमाला को दाढ़ी-मूछ के रूप में देखना चाहिए।

काव्यरचना श्रीर काव्यचर्चा दोनों में इधर 'स्वप्न' श्रीर 'मद' का प्रधान स्थान रहने लगा है। ये दोनों शब्द काव्य के भीतर प्राचीन समय में धर्म-सप्रदायों से श्राए। लोगो की धारणा थी कि संत या सिद्ध लोगों को बहुत सी बातो का स्रामास या तो स्वम मे , मिलता था स्रथवा , तन्मयता की दशा मे । किवियों को स्रपने भावों मे मग्नः होते देख लोग उन्हें भी इस प्रत्यन्न जगत् स्रौर जीवन से स्रलग -कल्पना के स्वप्न-लोक में विचरनेवाले जीव प्यार स्रौर श्रद्धा से कहने लगे । यह बात वरावर किवयों की प्रशसा में स्रर्थवाद के रूप में चलती रही । पर ईसा की इस बीसवीं सदी में स्राकर वह एक मनोवैज्ञानिक तथ्य के रूप में कायड़ (Freude) द्वारा प्रदर्शित की गई । उसने कहा कि जिस प्रकार स्वम स्रंतस्वंता में निहित स्रतृप्त वासनास्रों की तृित का एक स्रंतिवंधान है, उसी प्रकार कलास्रों को निर्माण करनेवाली कल्पना भी । इससे किव-कल्पना स्रौर स्वम का स्रमेद-भाव भी प्रका हो गया । पर सच पृत्तिए तो कल्पना में स्वम का स्रमेद-भाव भी प्रका हो गया । पर सच पृत्तिए तो कल्पना में स्वम् हुई वस्तुस्रों की स्रवुभृति स्रौर स्वम में दिखाई पड़नेवाली वस्तुस्रों की स्रवुभृति के स्वरूप में बहुत स्रांतर है । स्रतः काव्य-रचना या काव्यचर्चा में स्वम' की बहुत स्रधिक भरमार स्रपेन्तित नहीं । यो ही कहीं कही साम्य के लिये यह शब्द स्रा जाया करे तो कोई हर्ज नही ।

म बहुत पहले से अनुमित होता है। यद्यपि इसलाम के पूर्व वहाँ का सारा साहित्य नष्ट कर दिया गया, उसका एक चिट भी कहीं नहीं मिलता है, पर शायरी में 'मद' और 'प्याले' की रुढ़ि बनी रही, जिसको स्पियो ने और भी बढ़ाया। स्प्री शायर दीन-दुनिया से अलग, प्रेममद में मतवाले आजाद जीव माने जाते थे। घीरे घीरे किवयों के संबंध में भी 'मतवालेपन' और 'फक्कड़पन' की मावना वहाँ जड़ पकड़ती गई और वहाँ से हिंदुस्तान में आई। योरप में गेटे और वर्ड सवर्थ के समय तक 'मतवालेपन' और 'फक्कड़पन' की इस मावना का किव और काव्य के साथ कोई नित्य-संबंध नहीं समक्ता जाता था। जर्मन किव गेटे बहुत ही व्यवहार-कुशल राजनीतिश था; इसी प्रकार वर्ड सवर्थ भी लोक-व्यवहार से अलग एक रिद नहीं माना जाता था। एक खास ढग का, फक्कड़पन और मतवालापन बाहरन और शेली में दिखाई पड़ा जिनकी चर्चा योरप ही तक न रहकर अगरेज़ी साहित्य के साथ साथ हिंदुस्तान तक पहुँची। इससे मतवालेपन और फक्कड़पन की, जो भावना पहले से फारसी साहित्य के प्रभाव से बँधती आ रही थी वह और भी पक्की हो, गई।।

भारत में मतवालेपन या फक्कड़पन की भावना अघोरपंथ आदि कुछ, संप्रदायों में तथा सिद्ध बननेवाले कुछ, संघुओं में ही चलती आ रही थी। किवयों के संबंध में इसकी चर्चा नहीं थी। यहाँ तो किव के लिये लोक-व्यवहार में कुशल होना आवश्यक समका जाता था। राजशेखर ने काव्य मीमासा में किव के जो लच्चए कहे हैं उससे यह बात स्पष्ट हो जायगी। यह ठीक है कि राजशेखर ने राज-सभाओं में वैठनेवाले दरवारी किवयों के स्वरूप का वर्णन किया है और वह स्वरूप एक विलासी दरवारी का है, मुक्त-हृदय स्वच्छंद किव का नहीं। पर वालमीकि से लेकर भवभूति और पिडतराज तथा चंद से लेकर ठाकुर और पद्माकर तक कोई मद से कूमनेवाला, लोक व्यवहार से अनिमज्ञ या वेगरवा फक्कड़ नहीं माना गया।

प्रतिमाशाली किवयों की प्रवृत्ति ग्रर्थ में रत साधारण लोगो से भिन्न ग्रौर मनस्विता लिए होती है तथा लोगों के देखने में कभी कभी एक सनक सी जान पड़ती है। जैसे ग्रौर लोग ग्रर्थ की चिंता में लीन होते हैं वैसे ही वे ग्रपने किसी उद्भावित प्रसंग में लीन दिखाई पड़ते हैं। प्रेम ग्रौर श्रद्धा के कारण लोग इन प्रवृत्तियों को श्रत्युक्ति के साथ प्रकट करते हुए 'मद में क्तूमना' 'स्वप्त में लीन रहना', 'निराली दुनिया में विचरना' कहने लगे। पर इसका यह परिणाम न होना चाहिए कि किव लोग ग्रपनी प्रशस्ति की इन ग्रत्युक्त बातों को ठीक ठीक चरितार्थ करने में लगे।

लोग कहते हैं कि समालोचकगण श्रपनी बाते कहते ही रहते है, पर किंच लोग जैसी मौज होती है वैसी रचना करते ही हैं। पर यह बात नहीं है। किवयों पर साहित्य मीमांसकों का बहुत कुछ प्रभाव पड़ता है। बहुते रे किंवि विशेषतः नए—उनके श्रादशों के श्रमुकूल चलने का प्रयत्न करने लगते है। उपर्युक्त बादों के श्रमुकूल इधर बहुत कुछ काव्यरचना योरप में हुई, जिसका कुछ श्रमुकरण बॅगला में हुशा। श्राजकल हिंदी की जो किवता 'छायाबाद' के नाम से पुकारी जाती है उसमें इन सब बादों का मिला जुला श्रामास पाया जायगा। इसका तात्पर्य यह नहीं कि इन सब हिंदी किवियों ने उनके सिद्धात सामने रखकर रचना की है। उनके श्रादशों के श्रमुकूल कुछ किवताएँ योरप में हुई, जिनकी देखा-देखी बॅगला श्रीर हिंदी में भी होने लगी। इस प्रसंग मे इतना लिखने का प्रयोजन केवल यही है कि योरप के साहित्यत्तेत्र में फैशन के रूप मे प्रचलित बातो को कच्चे-पक्के ढंग से सामने लाकर कुत्हल उत्पन्न करने की चेष्टा करना ग्रापनी मस्तिष्कश्रत्यता के साथ ही साथ समस्त हिंदी पाठकों पर मस्तिष्कश्रत्यता का ग्रारोप करना है। काव्य ग्रारे कला पर निकलनेवाले मड़कीले लेखों मे ग्रावश्यक ग्रामिज्ञता ग्रीर स्वतंत्र विचार का ग्रामाव देख दुःख होता है। इधर कुछ दिनों से 'सत्यं, शिवं, सुंदरम्'' की बड़ी धूम है, जिसे कुछ लोग शायद उपनिषद्-वाक्य समस्कर ''ग्रापने यहाँ भी कहा है'' लिखकर उद्धृत किया करते हैं। यह कोमल पदावली ब्रह्मसमाज के महिष देवेंद्रनाथ ठाकुर की है ग्रीर वास्तव में The True, the Good and the Beautiful का ग्रानुवाद है। वस इतना ग्रीर कहकर मैं इस प्रसंग को समाप्त करता हूँ कि किसी साहित्य में केवल बाहर की मही नकल उसकी ग्रापनी उन्नति या प्रगति नहीं कही जा सकती। बाहर से सामग्री ग्राप, खूब ग्राप, पर वह कूड़ा करकट के रूप में न इकड़ी की जाय। उसकी कड़ी परीज्ञा हो, उस पर व्यापक दृष्टि से विवेचन किया जाय; जिससे हमारे साहित्य के स्वतंत्र ग्रीर व्यापक विकास मे सहायता पहुँचे।

(I.A. Richards)

<sup>?-</sup>Thus arises the phantom problem of the æsthetic mode or æsthetic state, a legacy from the days of abstract investigation into the Good, the Beautiful and the True.

<sup>-</sup>Principles of Literary Criticism.

# माधुनिक काल

( संवृत् १९०० से....)

### काव्य-खंड

#### पुरानी धारा

गद्य के त्राविर्भाव ग्रीर विकास-काल से लेकर ग्रन तक किता की वह 'परपरा भी चलती त्रा रही है जिसका वर्णन भिक्त-काल ग्रीर रीति-काल के भीतर हुन्ना है। भिक्त भाव के भजनो, राजवश के ऐतिहासिक चरित-कान्यो, ग्रलंकार ग्रीर नायिकाभेद के प्रयों तथा श्रुगार ग्रीर वीर-रस के किवत्त-सवैग्नो ग्रीर दोहों की रचना बराबर होती न्ना रही है। नगरों के ग्रातिरिक्त हमारे ग्रामों मे भी न जाने कितने बहुत ग्रच्छे किन पुरानी परिपाटी के मिलेंगे। नजभाषा-कान्य की परंपरा गुजरात से लेकर विहार तक ग्रीर कुमार्ऊ-गढ़वाल से लेकर दक्षिण भारत की सीमा तक बराबर चलती न्नाई है। काश्मीर के किसी ग्राम के रहनेवाले नजभाषा के एक किन का परिचय हमे जबू में किसी महाशय ने दिया था ग्रीर शायद उनके दो एक सबैये भी सुनाए थे।

गढ़वाल के प्रिक्ष चित्रकार मोलाराम नजभाषा के बहुत ग्रच्छे कि थे जि होने ग्रपने "गढ़ राजवश" काव्य में गढ़्वाल के ५२ राजाग्रो का वर्णन दोहा चौपाइयों में किया है। वे श्रीनगर (गढवाल) के राजा प्रद्युम्नसाह के समय में थे। कुमाऊँ-गढ़वाल पर जब नैपाल का ग्राधिकार हुन्ना तब नैपाली सूबेदार हिस्तदल चौतिरया के ग्रनुरोध से उन्होंने उक्क काव्य लिखा था। मोलाराम का जन्म सवत् १८१७ में ग्रीर मृत्यु १८६० में हुई। उन्होंने ग्रंथ में बहुत सी घटनाग्रो का ग्रांखो-देखा वर्णन लिखा है, इससे उसका ऐतिहासिक मूल्य भी है।

नजमाषा-काव्य-परपरा के कुछ प्रसिद्ध किवयो श्रीर उनकी रचनाश्रो का उल्लेख नीचे किया जाता है— सेवक—ये ग्रसनीवाले ठाकुर किव के पौत्र थे श्रौर काशी के रईस बाबू देवकीनंदन के प्रपौत्र बाबू हरिशंकर के श्राश्रय मे रहते थे। ये व्रजमाधा के श्रच्छे किव थे। इन्होंने "वाग्विलास" नाम का एक बड़ा ग्रंथ नायिकामेद का बनाया। इसके श्रतिरिक्त बरवा छंद मे एक छोटा नख-शिख भी इनका है। इनके सबैये सर्वसाधारण मे प्रचलित हो गए थे। "किव सेवक बूढ़े भए ती कहा पै हनोज है मौज मनोज ही की" कुछ बुड्ढे रिक श्रब तक कहते सुने जाते हैं। इनका जन्म संवत् १८०२ में श्रौर मृत्यु संवत् १६३८ में हुई।

महाराज रघुराजिसिंह रीवाँ-नरेश—इनका जन्म संवत् १८८० में श्रीर मृत्यु संवत् १६३६ में हुई। इन्होंने भिक्त श्रीर शृंगार के बहुत ग्रंथ रचे। इनका "राम-स्वयंवर" (सं०१६२६) नामक वर्णनात्मक प्रवंध-काव्य बहुत ही प्रसिद्ध है। वर्णनों में इन्होंने वस्तुश्रों की गिनती (राजसी ठाट-बाट, घोड़ों हाथियों के भेद श्रादि) गिनानेवाली प्रणाली का खूब श्रवलंबन किया है। 'राम-स्वयंवर' के श्रातिरिक्त 'रुक्मिणी-परिण्य', 'श्रानंदांबुनिधि', 'रामाष्ट्रयाम', इत्यादि इनके लिखे बहुत से श्राच्छे ग्रंथ हैं।

सरदार—ये काशीनरेश महाराज ईश्वरीप्रसादनारायणिसंह के आश्रित थे। इनका किवता-काल संवत् १६०२ से १६४० तक कहा जा सकता है। ये बहुत ही सिद्धहस्त और साहित्य-मर्मज्ञ किव थे। 'साहित्य सरसी', 'वाग्विलास', 'षटऋतु', 'हनुमतभूषण', 'तुलसीभूषण', 'श्रंङ्गार-संग्रह', 'राम-रज्ञाकर', 'साहित्य-सुधाकर', रामलीला-प्रकाश इत्यादि कई मनोहर काव्य-ग्रंथ इन्होंने रचे है। इसके अतिरिक्त इन्होंने हिंदी के प्राचीन काव्यों पर बड़ी बड़ी टीकाएँ भी लिखी है। 'किविप्रिया', 'रिसक्पिया', स्र के दृष्टिकूट और बिहारी सतसई पर बहुत अच्छी टीकाएँ इनकी है।

बाबा रघुनाथदास रामसनेही—ये श्रयोध्या के एक साधु थे श्रीर श्रपने समय के बड़े भारी महात्मा माने जाते थे। सं० १६११ में इन्होने 'विश्रामसागर' नामक एक बड़ा श्रंथ बनाया जिसमें श्रनेक पुराणों की कथाएँ संदोप में दी गई हैं। भक्तजन इस श्रंथ का बड़ा श्रादर करते हैं।

लितिकशोरी-इनका नाम साह कुंदनलाल था। ये लखनऊ के

एक समृद्ध वैश्य घराने में उत्पन्न हुए थे। पीछे वृदावन मे जाकर एक विश्क्त भक्त की मॉति रहने लगे। इन्होंने मिक्त श्रीर प्रेम सबधी बहुत से पद श्रीर गंजले बनाई है। किविता-काल सबत् १६१३ से १६३० तक समक्तना चाहिए। वृंदा-वन का प्रसिद्ध साहजी का मिदर इन्हों का वनवाया है।

राजा लक्ष्मण्सिह—ये हिंदी के गद्य-प्रवर्तकों में हैं। इनका उल्लेख गद्य के विकास के प्रकरण में हो चुका है । इनकी व्रजमाणा की कविता मी वड़ी ही मधुर छौर सरस होती थी। व्रजमाणा की सहज मिठास इनकी वाणी से टपकी पड़ती है। इनके 'शकुतला' के पहले छानुवाद में तो पद्य न था, पर पीछे जो सस्करण इन्होंने निकाला, उसमें मूल श्लोकों के स्थान पर पद्य रखे गए। ये पद्य बड़े ही सरस हुए। इसके उपरात स० १६३८ छौर १६४० के बीच में इन्होंने 'मेंघदूत' का बड़ा ही लिलत छौर मनोहर छानुवाद निकाला। 'मेंघदूत' जैसे मनोहर काव्य के लिये ऐसा ही छानुवादक होना चाहिए था। इस छानुवाद के सबैये बहुत ही लिलत छौर सुदर हैं। जहाँ चौपाई-दोहे छाए हैं, वे स्थल उतने सरस नहीं है।

लिखराम ( ब्रह्मसट )—इनका जन्म सवत् १८६८ में श्रमोढ़ा ( जिला बस्ती ) मे हुश्रा था । ये कुछ दिन श्रयोध्यानरेश महाराज मानसिह ( प्रसिद्ध किव दिजदेव ) के यहाँ रहे । पीछे बस्ती के राजा शीतलाब एशि हं से, जो एक श्रच्छे किव थे, बहुत सी भूमि पाई । दर्भगा, पुरिनया श्रादि श्रनेक राजधानियों मे इनका सम्मान हुश्रा । प्रत्येक सम्मान करनेवाले राजा के नाम पर इन्होंने कुछ न कुछ रचना की है—जैसे, मानसिंहाष्टक, प्रतापरत्नाकर, प्रेमरत्नाकर ( राजा बस्ती के नाम पर ), लच्मीश्वररत्नाकर ( दर्भगा-नरेश के नाम पर ), रावणेश्वर-कल्पतर ( गिद्धौर-नरेश के नाम पर ), कमलानद-कल्पतर ( पुरिनया के राजा के नाम पर जो हिंदी के श्रच्छे किव श्रौर लेखक थे ) इत्यादि इत्यादि । इन्होंने श्रनेक रसो पर किवता की है । समस्या-पूर्तियाँ बहुत जल्दी करते थे । वर्त्तमान काल मे ब्रजभाषा की पुरानो परिपाटी पर किवता करनेवालों मे ये बहुत प्रसिद्ध हुए है ।

गोविंद गिल्लाभाई — कोई समय था जत्र गुजरात में त्रजभाषा की कविता का बहुत प्रचार था। श्रब भी इसका चलन वैष्णवों में बहुत कुछ है। गोविंद गिल्लाभाई का जन्म संवत् १६०५ में भावनगर रियासत के श्रंतर्गत सिहोर नामक स्थान में हुत्रा था। इनके पास त्रजभाषा के काव्यों का बड़ा श्रच्छा संग्रह था। 'भूषण' का एक बहुत शुद्ध संस्करण इन्होंने निकाला। त्रजभाषा की कविता इनकी बहुत ही सुंदर श्रोर पुराने कवियों के टक्कर की होती थी। इन्होंने बहुत सी काव्य की पुस्तके लिखी है जिनमें से कुछ के नाम ये हैं—'नीति-विनोद', 'श्रंगार-सरोजिनी', 'षटऋतु', 'पावस-पयोनिधि', 'समस्यापूर्ति-प्रदीप', 'वक्रोक्ति-विनोद', 'श्लेषचंद्रिका', 'प्रारब्ध-पचासा', 'प्रवीन-सागर'।

नवनीत चौवे — पुरानी परिपाटी के आधुनिक कवियों मे चौबे जी की बहुत ख्याति रही है। ये मथुरा के रहनेवाले थे। इनका जन्म संवत् १६१५ और मृत्यु १६८६ में हुई।

यहाँ तक संत्तेप में उन कवियों का उल्लेख हुआ जिन्होंने पुरानी परिपाटी पर कविता की है। इसके आगे अब उन लोगों का समय आता है जिन्होंने एक ओर तो हिंदी-साहित्य की नवीन गति के प्रवर्तन में योग दिया, दूसरी ओर पुरानी परिपाटी के कविता के साथ भी अपना पूरा संबंध बनाए रखा। ऐसे लोगों में भारते हु हरिश्चंद्र, पंडित प्रतापनारायण मिश्र, उपाध्याय पंडित बदरीनारायण नौधरी, ठाकुर जममोहनसिंह, पंडित अविकादत्त व्यास और बाबू रामकृष्ण वर्मा मुख्य है।

भारतेंदु जी ने जिस प्रकार हिटी गद्य की भाषा का परिष्कार किया, उसी प्रकार कान्य की व्रजभाषा का भी। उन्होंने देखा कि वहुत से शब्द जिन्हें बोल-चाल से उठे कई सौ वर्ष हो गए थे, किवतो और सबैयो में बराबर लाए जाते हैं। इसके कारण किवता जनसाधारण की भाषा से दूर पड़ती जातो है। बहुत से शब्द तो प्राकृत और अपभंश-काल की परपरा के स्मारक के रूप में ही बने हुए थे। 'चक्कव', 'सुवाल', 'ठायों', 'दीह' 'ऊनों', 'लोय' आदि के कारण बहुत से लोग व्रजभाषा की किवता से किनारा खींचने लगे थे। दूसरा दोष जो बढ़ते-बढ़ते बहुत बुरी हद को पहुँच गया था, वह शब्दों का तोड़-मरोड़ और

गढ़ंत के शब्दों का प्रयोग था। उन्होंने ऐसे शब्दों को भरसक अपनी कविता से दूर रखा और अपने रसीले सबैयों में बहाँ तक हो सका, बोलचाल की व्रज-भाषा का व्यवहार किया। इसी से उनके जीवनकाल में ही उनके सबैये चारो ओर सुनाई देने लगे।

मारतेंदु जो ने किवसमाज भी स्थापित किए थे जिनमे समस्यापूर्तियाँ बराबर हु आ करती थीं। दूर दूर से किव लोग आकर उसमे सम्मिलित हुं आ करते थे। पिडत अविकादत्त व्यास ने अपनी प्रतिमा का चमत्कार पहले पहल ऐसे ही किव समाज के बीच समस्यार्ग्ति करके दिखाया था। भारते हु जी के शृंगार-रस के किवत्त-सबैये बड़े ही सरस और मर्मस्पर्शी होते थे। 'पिय प्यारे तिहारे निहारे बिना दुखिया अखियाँ निहां मानति हैं", "मरेहू पे ऑखे ये खुली ही रही जायँगी" आदि उक्तियों का रिसक समाज में बड़ा आदर रहा। उनके शृंगार-रस के किवत्त-सबैयों का संग्रह "प्रेममावरी" में मिलेगा। किवत्त-सबैयों से बहुत अधिक मिक्त और श्रगार के पद और गाने उन्होंने बनाए जो 'प्रेमफुलवारी", 'प्रेममालिका", 'प्रेममलाप" आदि पुस्तकों में संग्रहीत है। उनकी अधिकतर किवता कृष्णमक्त किवयों के अनुकरण पर रचे पदों के रूप में ही है।

पडित प्रतापनारायण्जी भी समस्यापूर्त्ति ग्रौर पुराने ढग की शृंगारी कविता बहुत ग्रन्छी करते थे। कानपुर के 'रितक-समाज' में वे बड़े उत्साह से ग्रपनी पूर्तियाँ सुनाया करते थे। देखिए ''पपीहा जब पूछिहै पीव कहाँ' की कैसी ग्रन्छी पूर्ति उन्होंने की थी—

बिन बैठि है मान की मूरित-सी, मुख खोलत बोले न "नाही" न 'हाँ'। तुम ही मनुहारि के हारि परे, सिखयान की कौन चलाई तहाँ॥ वरपा है 'प्रतापज्' धीर धरो, श्रवलों मन को समकायो जहाँ। यह व्यारि तबे बदलेगी कछू पिहा जब पूछिहै "पीव कहाँ?"

प्रतापनारायण्जी कैसे मनमौजी त्र्यादमी थे, यह कहा जा चुका है। लावनीबाजों के बीच छैठकर वे लावनियाँ बना बनाकर भी गाया करते थे।

उपाध्याय बदरीनारायण (प्रेमघनजी) भी इस प्रकार की पुरानी कविता

किया करते थे। "चरचा चिलबे की चलाइए ना" को लेकर बनाया हुन्ना उनका यह त्रानुपासपूर्ण सवैया देखिए—

बिगयान बसंत बसेरो कियो, बिसए, तेहि त्यागि तपाइए ना। दिन काम-कुत्हल के जो बने, तिन बीच बियोग बुलाइए ना॥ 'घन प्रेम' बढ़ाय के प्रेस, श्रहो! विथा-बारि बृथा बरसाइए ना। चित चैत की चाँदनी चाह सरी, चरचा चिलवे की चलाइए ना॥

चौधरी साहब ने भी सर्वसाधारण मे प्रचलित कजली, होली त्रादि गाने की चीजे बहुत बनाई है। 'कजली-कादिवनो' मे उनकी बनाई कजिलयो का संग्रह है।

ठाकुर जगमोहनसिंह जो के सबैये भी बहुत, सरस होते थे। उनके शृंगारी किवत्त-सबैयों का संग्रह कई पुस्तको में है। ठाकुर साहब ने किवत्त-सबैयों में 'में घदूत' का भी बहुत सरस अनुवाद किया है। उनकी शृंगारी किवताएँ 'श्यामा' से ही संबंध रखती है और 'प्रेम-संपत्तिलता' (संवत् १८८५), 'श्यामा-लता' और 'श्यामा-सरोजिनी' (संवत् १८८६) में संग्रहीत हैं। 'प्रेमसंपत्तिलता' का एक सबैया दिया जाता है—

श्रव यों उर श्रावत है सजनी, मिलि जाऊँ गरे लगिकै छितियाँ। मन की किर भाँति श्रनेकन श्री मिलि कीजिय री रस की बितयाँ॥ हम हारि श्ररी किर कोटि उपाय, लिखी बहु नेहभरी पितयाँ। जगमोहन मोहनी सूरित के बिना कैसे कटें दुख की रितयाँ॥

पंडित श्रंबिकादत्त व्यास श्रोर बाबू रामकृष्ण वर्मा (बलवीर) के उत्साह से ही काशी-किव-समाज चलता रहा। उसमें दूर दूर के किवजन भी कभी क्या जाया करते थे। समस्याएँ कभी कभी बहुत टेढ़ी दी जाती थीं—जैसे, ''स्रज देखि सकै निहंं घूग्घू'', ''मोम के मंदिर माखन के मुनि बैठे हुतासन श्रासन मारे''। उक्त दोनो समस्याश्रो की पूर्ति व्यासजी ने बड़े विलच्चण ढंग से की थी। उक्त समाज की श्रोर से ही शायद 'समस्यायूर्ति प्रकाश'' निकला था जिसमे 'व्यासजी' श्रोर 'बलवीरजी' (रामकृष्ण वर्मा) की बहुत सी पृत्तियाँ है। व्यासजी का ''बिहारी-बिहार" (बिहारी के सब दोहों पर कुंडलियाँ)

बहुत बड़ा ग्रंथ है जिसमें उन्होंने त्रिहारी के दोहों के भाव बड़ी मार्मिकता से पल्लिवत किए हैं। डुमरॉव-निवासी पंडित नकछेदी तिवारी (ग्रजान) भी इस रिसक-मंडली के बड़े उत्साही कार्य्यकर्ता थे। वे बड़ी सुंदर किवता करते थे ग्रौर पढ़ने का ढंग तो उनका बड़ा ही ग्रमूठा था। उन्होंने 'मनोमंजरी' ग्रादि कई ग्रच्छे संग्रह भी निकाले ग्रौर किवयों का चृत्त भी बहुत कुछ संग्रह किया। वाबू रामकृष्ण की मंडली मे पं॰ विजयानंद त्रिपाठी भी त्रजभाषा की किवता बड़ी ग्रच्छी करते थे।

इस पुरानी घारा के भीतर लाला सीताराम बी० ए० के पद्यानुवादो को भी लेना चाहिए । ये कविता मे ऋपना 'भूप' उपनाम रखते थे। 'रघुवंश' का ऋनुवाद इन्होने दोहा-चौपाइयो मे ऋौर 'मेगदूत' का घनाचरी मे किया है।

यद्यपि पंडित श्रयोध्यासिंहजी उपाध्याय इस समय खडी बोली के श्रीर श्राधुनिक विषयों के ही किव प्रसिद्ध हैं पर प्रारंभकाल में वे भी पुराने ढंग की श्रंगारी किवता बहुत सुंदर श्रीर सरस करते थे। इनके निवासस्थान निजामाज्ञाद में सिख-संप्रदाय के महत बाजा सुमेर सिंहजी हिंदी-काव्य के वहें प्रेमी थे। उनके यहाँ प्रायः किव समाज एकत्र हुशा करता था जिसमें उपाध्यायजी भी श्रयनी पूर्तियाँ पढ़ा करते थे। इनका "हरिश्रीष" उपनाम उसी समय का है। इनकी पुराने ढंग की किवताएँ 'रस-कलश' में संग्रहीत हैं जिसमें इन्होने नायिकाश्रों के कुछ नए ढंग के भेद रखने का प्रयत्न किया है। ये भेद रस-सिद्धात के श्रनुसार ठीक नहीं उतरते।

पडित श्रीधर पाठक का संबंध भी लोग खड़ी बोली के साथ ही श्रक्षर वताया करते है। पर खड़ी बोली की किवताश्रों की श्रपेक्षा पाठकजी की व्रजमाण की किवताएँ ही श्रिष्ठक सरस, हृदयग्राहिणी श्रीर उनकी मधुर-स्मृति को चिरकाल तक बनाए रखनेवाली हैं। यद्यपि उन्होंने समस्यापूर्त्ति नहीं की, नायिकाभेद के उदाहरणों के रूप में किवता नहीं की, पर जैसी मधुर श्रीर रसभरी व्रजमाणा उनके 'ऋतुसंहार' के श्रनुवाद में है, वैसी पुराने किवयों में किसी की ही मिलती है। उनके सवैयों में हम व्रजमाणा का जीता जागता रूप पाते हैं। वर्षाऋनु-वर्णन का यह सवैया ही लीजिए—

वारि-फुहार-भरे बद्रा, सोइ सोहत कुंजर-से मतवारे। बीजुरी-जोति धुजा फहरे, घन-गर्जन-शब्द सोई हैं नगारे॥ रोर को घोर को श्रोर न छोर, नरेसन की-सी छुटा छिब धारे। कामिन के मन को प्रिय पावस, श्रायो, प्रिये नव मोहिनी डारे॥

वजमाषा की पुरानी परिपार्टी के किवयों में स्वर्गीय बा॰ जगन्नाथदास (रत्नाकर) का स्थान बहुत ऊँचा माना जाता है। इनका जन्म काशी में भाद्रपद शुक्क ६ स० १६२३ श्रीर मृत्यु श्राषाह, कृष्ण ३ सं० १६८६ की हरद्वार में हुई। भारतेंदु के पीछे संवत् १६४६ से ही ये वजभाषा में किवता करने लगे थे। 'हिंडोला' श्रादि इनकी पुस्तकें बहुत पहले निकली थीं। काव्य-संबंधिनी एक पित्रका भी इन्होंने कुछ दिनों तक निकाली थी। इनकी किवता बड़े-बड़े पुराने किवयों के टक्कर की होती थी। पुराने किवयों में भी इनकी-सी सूफ श्रीर उक्ति-वैचित्रय बहुत कम देखा जाता है। भाषा भी पुराने किवयों की भाषा से चुस्त श्रीर गठी हुई होती थी। ये साहित्य तथा वजभाषा-काव्य के बहुत बड़े मर्मज्ञ माने जाते थे।

इन्होने 'हरिश्चंद्र', 'गंगावतरण' श्रीर 'उद्धव शतक' नाम के तीन बहुत ही सुंदर प्रबंध-काव्य लिखे हैं। श्रॅगरेज किव पोप के समालोचना-संबंधी प्रसिद्ध काव्य (Essay on Criticism) का रोला छंदों में श्रच्छा श्रनु वाद इन्होंने किया है। फुटकल रचनाएँ तो इनकी बहुत श्रधिक हैं, श्रंगार श्रीर वीर दोनों की। इनकी रचनाश्रों का बहुत बड़ा संग्रह 'रलाकर' के नाम से काशी नागरी-प्रचारिणी सभा द्वारा प्रकाशित हो चुका है। 'गंगावतरण' में गंगा के श्राकाश से उतरने श्रीर शिव के उन्हें संभालने के लिये सम्बद्ध होने का वर्णन बहुत ही श्रोजपूर्ण है। 'उद्धवशतक' की मार्मिकता श्रीर रचना-कौशल भी श्राद्धितीय है। उसके दो कवित्त नीचे दिए जाते हैं—

कान्ह-दूत कैधों ब्रह्मदूत हैं पधारे श्राप, धारे प्रन फेरन को मित ब्रजबारी की। कहै रतनाकर पे प्रीति-रीति ज्ञानत ना, ठानत श्रनीति श्रानि नीति छै श्रनारी की॥ ŧ

मान्यो हम, कान्ह ब्रह्म एक ही, कह्यो जो तुम, तौ हूँ हमें भावति न भावना श्रन्यारी की। जैहै बनि बिगरि न बारिधिता बारिधि की, बूँदता बिछैहै बूँद विवस बिचारी की॥

धरि राखौ ज्ञान गुन भौरव गुमान गोइ,
गोपिन को श्रावत न भावत भड़ंग है।
कहै रतनाकर करत टाँच टाँच वृथा,
सुनत न कोऊ यहाँ यह मुहचंग है॥
श्रीर हू उपाय केते सहज सुढंग ऊधौ!
साँस रोकिबे को कहा जोग ही कुढंग है?
कुटिल कटारी है, श्रटारी है उतंग श्रित,
जमुना-तरंग है, तिहारो सतसंग है॥

कानपुर के राय देवीप्रसाद 'पूर्ण' की कविता भी व्रजभाषा के पुराने कियों का स्मरण दिलानेवाली होती थी। जब तक ये कानपुर में रहे तक तक कविता की चर्चा की बड़ी घूम रही। वहाँ के 'रिसक-समाज' में पुरानी परिपाटी के कवियों की बड़ी चहल-पहल रहा करती थी। "पूर्ण" जी ने कुछ दिनों तक 'रिसकवाटिका' नाम की एक पत्रिका भी चलाई, जिसमें समस्या-पूर्तियाँ और पुराने ढग की कविताएँ छपा करती थीं। खेद है कि केवल ४७ वर्ष की अवस्था में ही सवत् १६७७ में इनका देहांत हो गया। इनकी रचना कैसी सरस होती थी और लिलत पदावली पर उनका कैसा अच्छा अधिकार था, इसका अनुमान इनके 'धराधर धावन' (मेंचदूत का अनुवाद) से उद्धृत इस पद्य से हो सकता है—

नव कितत केसर-वित्तत हरित सुपीत नीप निहारि कै। किर श्रसन दल केंद्रलीन जो कितयाहिं प्रथम कछार पै।। है घन, विपिन थल श्रमल परिमल पाय भूतल की भली। मधुकर मतंग कुरंग बृंद जनायहैं तेरी गली॥

श्री वियोगी हरि व्रजमूमि, व्रजमाधा ग्रीर व्रजपित के ग्रनन्य उपासक हैं। ऐसे प्रेमी रिसक जीव इस रूखे जमाने में कम दिखाई पड़ते हैं। इन्होंने ग्राधिकतर पुराने कृष्ण-भक्त कियों की पद्धित पर बहुत से रसीले तथा भिक्त-भाव-पूर्ण पदों की रचना की है जिन्हें सुनकर ग्राजकल के रिसक मक्त भी ''बलहारी है!'' बिना कहे नहीं रह सकते। इनकी इस प्रकार की रचनाएँ 'प्रेम-शतक', 'प्रेम-पिथक', 'प्रेमांजिल' ग्रादि में मिलेगी। छतरपुर से प्रयाग ग्राने पर राजनीतिक ग्रांदोलनों की भी कुछ हवा इन्हें लगी थी ग्रीर इन्होंने 'चरखे की गूँज', 'चरखा-स्तोत्र', 'ग्रसहयोग-वीणा' ऐसी कुछ रचनाएँ भी की थीं, पर उनमे इनकी स्थायी मनोवृत्ति न थी। यह ग्रवश्य है कि देश के लिये त्याग करनेवाले वीरों के प्रति इनके मनमे ग्रपार श्रद्धा है। वियोगी हरि-जी ने 'वीर-सतसई' नामक एक बड़ा काव्य दोहों में लिखा है जिसमे भारत के प्रसिद्ध प्रसिद्ध वीरों की प्रशस्तियाँ हैं। इस ग्रंथ पर इन्हे प्रयाग के हिंदी-साहित्य-सम्मेलन से १२००) का पुरस्कार मिला था। इसके कुछ दोहे देखिए—

पावस ही में घनुष श्रव, नदी तीर ही तीर।
रोदन ही में लाल हग, नवरस ही में वीर॥
जोरि नावँ संग 'सिंह' पद करत सिह बदनाम।
ह्वे ही कैसे सिंह तुम करि स्रगाल के काम?
या तेरी तरवार में नहिं कायर श्रव श्राव।
दिल हू तेरो बुक्ति गयो, वामें नेक न ताव॥

किवर बिहारीलाल की परंपरा के वर्तमान प्रतिनिधि श्रीदुलारेलाल जी भागिव के दोहों की बारीकी साहित्य-चेत्र में श्रपना कमाल खड़ी बोली के इस जमाने में भी दिखाती रहती है। बिहारी की प्रतिभा जिस टॉचे की थी उसी टॉचे की दुलारेलाल जी की भी है, इसमें सदेह नहीं। एक एक दोहें में सफाई के साथ रस से खिग्ध वा वैचित्र्य से चमत्कृत कर देनेवाली प्रचुर सामग्री भरने का गुण इनमें भी है। कुछ दोहों में देशभिक्त, श्रछूतोद्धार, राष्ट्रीय श्रांदोलन इत्यादि की भावना का श्रन्ठेपन के साथ समावेश करके इन्होंने पुराने सॉचे में नया मसाला टालने की श्रच्छी कला दिखाई है। श्राधिनिक कान्य-चेत्र मे दुलारेलालजी ने व्रजभाषा-कान्य-चमत्कार-पद्धित का एक प्रकारसे पुनरुद्धार किया है। इनकी 'दुलारे-दोहावली' पर टीकमगढ़ राज्य की श्रोर से २०००) का 'देव-पुरस्कार' मिल चुका है। 'दोहावली' के कुछ दोहे देखिये—

तन-उपवन सिंह है कहा बिछुरन-झंमाबात । उड़ियों जात उर-तरु जबें चितिबें ही की बात ॥ दमकित दरपन-दरप दिर दीपिसिखा-दुति देह । वह दृढ़ इक दिसि दिपत, यह मृदु दस दिसिन स-नेह ॥ सर सम दीजें देस हित सरसर जीवन-दान । रिक-रुकि यों चरसा सिरस दैवों कहा, सुजान ! गाँधी गुरु तें ग्यान छै चरखा अनहद जोर । सारत सबद तरंग पें बहत मुकुति की श्रोर।

श्रभी थोडे दिन हुए, श्रयोध्या के पं० रामनाथ ज्योतिषी ने राम-कथा लेकर श्रपना 'रामचंद्रोदय कान्य' लिखा है जिस पर उन्हें २०००) का 'देव-पुरस्कार' मिला है।

श्राधुनिक विषयों को लेकर कविता करनेवाले कई किव जैसे, स्व० नाथूराम-राकर शर्मा, लाला मगवानदीन, पुरानी परिपाटी की बड़ी सुदर कविता करते थे। प० गयाप्रसादनी शुक्ल 'सनेही' के प्रभाव से कानपुर मे त्रजभाषा-काव्य के मधुर स्रोत श्रभी बराबर वैसे ही चल रहे हैं, जैसे 'पूर्या' जो के समय में चलते थे। नई पुरानी दोनों परिपाटियों के कवियों का कानपुर श्रच्छा केंद्र है। त्रजभाषा-काव्य परंपरा किस प्रकार जीती-जागती चली चल रही है, यह हमारे वर्त्तमान कवि-सम्मेलनों में देखा जा सकता है।

## मकरण २

# नई घारा

#### पथम उत्थान

### संवत् १९२४--१९४०

यह स्चित किया जा चुका है कि भारतेंदु हरिश्चंद्र ने जिस प्रकार गद्य की भाषा का स्वरूप स्थिर करके गद्य-साहित्य को देश-काल के अनुसार नए नए विषयों की स्रोर लंगाया, उसी प्रकार कविता की धारा को भी नए चोत्रों की स्रोर मोड़ा। इस नए रंग में सबसे ऊँचा स्वर देशभक्ति की वाणी का था। उसी से लगे हुए विषय लोक-हित, समाज-सुघार, मातृभाषा का उद्धार त्र्रादि थे। हास्य ऋौर विनोद के नए विषय भी इस काल मे कविता को प्राप्त हुए। रीति-काल के किवयों की रूढ़ि में हास्य रस के आलंबन कंजूस ही चले आते थे। पर साहित्य के इस नए युग के आरंभ से ही कई प्रकार के नए आलंबन सामने ग्रागे लगे — जैसे, पुरानी लकीर के फकीर, नए फैशन के गुलाम, नोच-खसीट करनेवाले अदालती अमले, मूर्ख और खुशामदी रईस, नाम या दाम के भूखे देशभक्त इत्यादि । इसी प्रकार वीरता के त्र्याश्रय भी जन्मभूमि के उद्धार के लिये रक्त बहानेवाले, अन्याय श्रीर अत्याचार का दमन करनेवाले इतिहास-प्रसिद्ध बीर होने लगे। सारांश यह कि इस नई घारा की कविता के भीतर जिन नए नए विषयो के प्रतिबिंब ग्राए, वे ग्रपनी नवीनता से ग्राकर्षित करने के श्रातिरिक्त नूतन परिस्थिति के साथ इमारे मनोविकारो का सामंजस्य भी घटित कर चले। कालचक्र के फेर से जिस नई परिस्थित के बीच हम पड़ जाते है, उसका सामना करने योग्य ग्रापनी बुद्धि को बनाए बिना जैसे काम नहीं चल सकता, वैसे ही उसकी ख्रोर ख्रपनी रागात्मिका वृत्ति को उन्मुख किए विना हमारा जीवन फ़ीका, नीरस, शिथिल और अशक्त रहता है।

विषयो की त्र्यनेकरूपता के साथ साथ उनके विधान का भी ढंग बदल

चला। प्राचीन घारा में 'मुक्तक' श्रौर 'प्रशंघ' की को प्रणाली चली श्राती थी, उससे कुछ भिन्न प्रणाली का भी अनुसरण करना पड़ा'। पुरानी किवता में 'प्रशंघ' का रूप कथात्मक श्रौर वस्तुवर्णनात्मक ही चला श्राता था। या तो पौराणिक कथाश्रो, ऐतिहासिक वृत्तो को लेकर छोटे बड़े श्राख्यान-काव्य रचे जाते थे—जैसे, पद्मावत, रामचरितमानस, रामचिद्रका, छत्रप्रकाश, सुदामाचरित्र, दानलीला, चीरहरन लीला इत्यादि—श्रथवा विवाह, मृगया, झूला, हिंडोला, मृतुविहार श्रादि को लेकर वस्तुवर्णनात्मक प्रवध। श्रनेक प्रकार के सामान्य विषयो पर—जैसे, बुढ़ापा, विधिविडंबना, जगत-सचाई-सार, गोरचा, माता का स्नेह, सपूत, कपूत—कुछ दूर तक चलती हुई विचारों श्रौर भावो की मिश्रित घारा के रूप में छोटे छोटे प्रबंधो या निवंधों की चाल न थी। इस प्रकार के विषय कुछ उक्तिवैचित्रय के साथ ही पद्य में कहे जाते थे श्रर्थात् वे मुक्तक की स्कियों के रूप में ही होते थे। पर नवीन घारा के श्रारंभ 'में छोटे-छोटे पद्यात्मक निवन्नो की परंपरा भी,चली जो प्रथम उत्थानकाल के मीतर तो बहुत कुछ भावप्रधान रही, पर श्रागे चलकर शुक्त श्रौर इतिवृत्तात्मक (Matter of Fact)) होने लगी।

नवीन घारा के प्रथम उत्थान के भीतर हम हरिश्चंद्र, प्रतापनारायण मिश्र, श्राविकादत्त व्यास, राधाकुष्णदास, उपाध्याय बदरीनारायण चौधरी श्रादि को ले सकते है।

जैसा ऊपर कह ग्राए हैं, नवीन घारा के बीच भारतेदु की वाणी का सबसे ऊँचा स्वर देशभिक्त का था। नीलदेवी, भारत-दुर्दशा ग्रादि नाटकों के भीतर ग्राई हुई किवताग्रों में देशदशा की जो मार्मिक व्यंजना है, वह तो है ही; बहुत सी स्वतंत्र किवताएँ भी उन्होंने लिखीं जिनमें कहीं देश की ग्रातीत गौरव-गाथा का गर्व, कहीं वर्त्तमान ग्राघोगित की चोभभरी वेदना, कहीं भविष्य की भावना से जगी हुई चिता इत्यादि ग्रानेक पुनीत भावों का संचार पाया जाता है। "विजयिनी-विजय-वैजयंती" मे, जो मिस्र में भारतीय सेना की विजय प्राप्ति पर लिखी गई थी, देशभिक्त-व्यंजक कैसे भिन्न-भिन्न संचारी भावों का उद्गार है! कहीं गर्व, कहीं चोभ, कहीं विषाद। "सहसन वरसन सो सुन्यो

जो सपने निह कान, सो जय श्रारज शब्द" को सुन श्रीर "फरिक उठीं सबकी भुजा, खरिक उठी तरवार। क्यो श्रापुहि ऊँचे भए श्रार्थ्य मोछ के बार" का कारण जान, प्राचीन श्रार्थ्य-गौरव का गर्व कुछ श्रा हो रहा था कि वर्त्तमान श्रधोगित का दृश्य ध्यान मे श्राया श्रीर फिर वही "हाय भारत!" की धुन!

हाय ! वहे भारत-भुव भारी। सब ही बिधि सो भई दुखारी। हाय ! पंचनद, हा पानीपत। श्रजहुँ रहे तुम धरिन विराजत। हाय चितौर ! निलज तू भारी। श्रजहुँ खरो भारति मँभारी। तुममें जल निहं जसुना गंगा। बढहु बेगि किन प्रबल तरंगा ? बोरहु किन झट मथुरा कासी ? धोवहु यह कलंक की रासी।

. 'चित्तौर', 'पानीपत' इन नामों में हिंदू हृदय के लिये कितने भावों की व्यंजना भरी है। उसके लिये ये नाम ही कान्य हैं। नीलदेवी में यह कैसी करुण पुकार है—

कहाँ करुणानिधि केसव सोए ? जागत नाहिं अनेक जतन करि भारतवासी रोए ॥

यहाँ पर यह कह देना श्रावश्यक है कि भारतेंद्रजी ने हिंदी-कान्य को केवल नए नए विषयों की श्रोर ही उन्मुख किया, उसके भीतर किसी नवीन विधान या प्रणाली का स्त्रपात नहीं किया। दूसरी वात उनके संबंध मे ध्यान देने की यह है कि वे केवल "नरप्रकृति" के किव थे, वाह्य प्रकृति की श्रानंतरूपता के साथ उनके हृदय का सामंजस्य नहीं पाया जाता। श्रपने नाटको मे दो एक जगह उन्होंने जो प्राकृतिक वर्णन रखे हैं (जैसे सत्यहरिश्चद्र मे गंगा का वर्णन, चंद्रावली में यमुना का वर्णन) वे केवल परंपरा-पालन के रूप मे हैं। उनके भीतर उनका हृदय नहीं पाया जाता। वे केवल उपमा श्रीर उत्पेचा के चमत्कार के लिये लिखे जान पड़ते हैं। एक पंक्ति में कुछ श्रलग श्रलग वन्तुएँ श्रीर व्यापार हैं श्रीर दूसरी पंक्ति में उपमा या उत्प्रेचा। कहीं कही तो यह श्रप्रस्तुत विधान तीन पंक्तियों तक चला चलता है।

त्रंत मे यह सूचित कर देना त्रावश्यक है कि गद्य को जिस परिमाण में भारतेंदु ने नए नए विषयों त्रीर मार्गों की त्रीर लगाया उस परिमाण में पद्य को नहीं । उनकी श्रिषकांश किवता तो कृष्णभक्त किवयों के श्रनुकरण पर गेय पदों के रूप में है जिनमे राधाकृष्ण की प्रेमलीला श्रीर विहार का वर्णन है। श्रंगारस के किवत-सवैयों का उल्लेख पुरानी धारा के श्रंतर्गत हो चुका है । देशदशा, श्रतीत गौरव श्रादि पर उनकी किवताएँ या तो नाटकों में रखने के लिये लिखी गई श्रथवा विशेष श्रवसरों पर—जैसे प्रिस श्राफ वेल्स (पीछे सम्राट् सप्तम एडवर्ड) का श्रागमन, मिस्त पर भारतीय सेना द्वारा ब्रिटिश सरकार की विजय—पढ़ने के लिये । ऐसी रचनाश्रों में राजमिक्त श्रीर देशमिक का मेल श्राजकल के लोगों को कुछ विलच्चण लग सकता है। देशदशा पर दो एक होली या बसंत श्रादि गाने की चीजे फुटकल भी मिलती हैं। पर उनकी किवताश्रों के विस्तृत संग्रह के भीतर श्राधुनिकता कम ही मिलेगी।

गाने की चीजो में भारतेंदु ने कुछ लावनियाँ ग्रौर ख्याल भी लिखे जिनकी भाषा खड़ी बोली होती थी।

भारतेदुनी स्वयं पद्यात्मक निवधों की ग्रोर प्रवृत्त नहीं हुए, पर उनके भक्त ग्रोर ग्रनुयायो पं॰ प्रतापनारायण मिश्र इस ग्रोर वढ़े। उन्होंने देश-द्गा पर ग्रांसू बहाने के ग्रांतिरिक्त 'बुढ़ापा', 'गोरचा' ऐसे विषय भी कविता के लिये चुने। ऐसी कविताग्रों में कुछ तो विचारणीय बाते हैं, कुछ भाव-व्यंजना ग्रोर विचित्र विनोद। उनके कुछ इतिवृत्तात्मक पद्य भी हैं जिनमे शिच्तितों के बीच प्रचलित बाते साधारण भाषण के रूप में कही गई है। उदाहरण के लिये 'कंदन' की ये पिक्तयाँ देखिए—

तबहिं लख्यो जँह रह्यो एक दिन कंचन बरसत।
तहें चौथाई जन रूखी रोटिहु को तरसत॥
जहाँ कृषि वाणिज्य शिल्पसेवा सब माहीं।
देसिन के हित कल्लू तस्व कहुँ कैसहु नाहीं॥
कहिय कहाँ लगि नृपति दवे हैं जह ऋन-भारन।
कहें तिनकी धनकथा कौन जे गृही सधारन॥

<sup>-</sup> देखो ५० ५८१।

५६३

इस प्रकार के इतिवृत्तात्मक पद्य भारतेंदुजी ने भी कुछ लिखे हैं। जैसे— . प्राथित-राज सुख-साज सजे सब भारी।

अगरज-राज सुख-साज सज सब भारा। पै धन बिदेस चिल जात यहै श्रति ख़्वारी॥

मिश्रजी की विशेषता वास्तव मे उनकी हास्य-विनोदपूर्ण रचनाश्रो में दिखाई पड़ती है। 'हरगंगा', 'तृप्यताम्', 'बुढ़ापा', इत्यादि कविताएँ वड़ी ही विनोदपूर्ण श्रौर मनोरंजक है। 'हिदी, हिंदू, हिंदुस्तान' वाली 'हिदो की हिमा-यत' भी बहुत प्रसिद्ध हुई।

उपाध्याय पं० <u>बदरीनारायण चौधुरी</u> (प्रेमुघुनु ) ने त्र्याधकतर विशेष विशेष अवसरो पर—जैसे, दादा भाई नौरोजी के पार्लामेट के मेबर होने के अवसर पर, महारानी विक्टोरिया की हीरक-जुबिली के अवसर पर, नागरी के कचहरियों मे प्रवेश पाने पर, प्रयाग के सनातन धर्म महासम्मेलन (सं० १९६३) के र्त्र्यवसर पर---- त्रानंद ग्रादि प्रकट करने के लिये कविताऍ लिखी हैं। भारतेंद्व के समान नवीन विषयों के लिये ये भी प्रायः रोला छंद ही लेते थे। इनके छुंदो मे यतिभग प्रायः मिलता है। एक बार जब इस विषय पर मैंने इनसे बातचीत की; तब इन्होंने कहा — 'मैं यतिभंग को कोई दोष नहीं मानता, पढ़ने-वाला ठीक चाहिए।" देश की राजनीतिक परिस्थित पर इनकी दृष्टि बराबर रहती थी। देश की दशा सुधारने के लिये जो राजनीतिक या धर्म-संबंधी त्र्यादोलन चलते रहे, उन्हें ये वडी उत्कंठा से परखा करते थे। जब कही कुछ सफलता दिखाई पड़ती, तब लेखों श्रौर कविताश्रो द्वारा हर्ष प्रकट करते; श्रौर जब बुरे लत्त्रण दिखाई देते, तब त्तोम श्रौर खिन्नता। कांग्रेस के श्रिधवेशनो मे ये प्रायः जाते थे। 'हीरक-जुन्निली' म्रादि की किवताम्रो को खुशामदी किवता न सममाना चाहिए। उनमें ये देशदशा का सिंहावलोकन करते थे--ग्रौर मार्मिकता के साथ।

विलायत मे दादाभाई नौरोजी के 'काले' कहे जाने पर इन्होने 'कारे' शब्द
को लेकर बड़ी सरस ग्रौर कोमपूर्ण कविता लिखी थी। कुछ पक्तियाँ देखिए—

श्रचरज होत तुमहुँ सम गोरे बाजत कारे। तासों कारे 'कारे' शब्दहु पर हैं वारे॥ कारे काम, राम, जलधर जल-वरसनवारे। कारे लागत ताही सो कारन कों प्यारे॥ यातें नीको है तुम 'कारे' जाहु पुकारे। यहै श्रसीस देत तुमको मिलि हम सव कारे॥

सफल होहिं मन के सबही संकल्प तुम्हारे।

हीरक-जुबिली के अयसर पर लिखे 'हार्दिक हर्षांदर्शे' मे देश की दशा का ही वर्णन है। जैसे—

भयो भूमि भारत में महा भयंकर भारत।
भए बीरबर सकल सुभट एकहि सँग गारत॥
मरे बिबुध नरनाह सकल चातुर गुनमंहित।
बिगरो जनसमुदाय बिना पथदर्शक पंहित॥
नए नए मत चले, नए भगरे नित बाढे।
नए नए दुख परे सीस भारत पै गाढे॥

'प्रमधन' जी की कई बहुत ही प्राजल ग्रीर सरस कविताएँ उनके दोनों नाटकों में है। "भारत-सौभाग्य" नाटक चाहे खेलने योग्य न हो, पर देश-दशा पर वैसा वडा, ग्रन्टा ग्रीर मनोरं जक नाटक दूसरा नहीं लिखा गया। उसके प्रारंभ के ग्रंकों में 'सरस्वती', 'लच्मी' ग्रीर 'दुर्गा' इन तीनों देवियों के भारत से क्रमशः प्रस्थान का दृश्य बड़ा ही भव्य है। इसी प्रकार उक्त तीनों देवियों के मुंह से विदा होते समय जो कविताएँ कहलाई गई है, वे भी बड़ी मार्मिक हैं। 'हं शरू हा सरस्वती' के चले जाने पर 'दुर्गा' कहती है—

श्राजु तों रही श्रनेक भाँति धीर धारि कै। पै न भाव मोहि वैठनो सु मौन मारि कै। जाति हों चली वहीं सरस्वती गई जहाँ॥

उद्भृत कविताओं मे उनकी गद्यवाली चमत्कार-प्रवृत्ति नहीं दिखाई पडती। अधिकाश कविताएँ ऐसी ही हैं। पर कुछ कविताएँ उनकी ऐसी भी हैं - जैसे, 'मयंक' और 'आनंद-अरुणोदय'—जिन्में कहीं लंबे लंबे रूपक हैं और कहीं उपमाओं और उत्प्रेचाओं की भ्रमार।

यद्यपि ठाकुर जगमोहनिंहजी अपनी कविता को नए विषयो की भ्रोर नहीं ले गए, पर प्राचीन सस्कृत काव्यों के प्राकृतिक वर्णनो का संस्कार मन में लिए हुए, प्रेमचर्या की मधुर स्मृति से समन्वित विंध्यप्रदेश के रमगीय स्थलो को जिस सञ्चे ग्रानुराग की दृष्टि से उन्होने देखा है, वह ध्यान देने योग्य है। उसके द्वारा उन्होंने हिंदी-काव्य मे एक न्तृतन विधान का आभास दिया था। जिस समय हिंदी-साहित्य का स्त्रभ्युद्य हुस्रा, उस समय संस्कृत-काव्य अपनी पाचीन निरोषता बहुत कुछ खो चुका था, इससे वह उसके पिछले रूप को ही लेकर चला। प्रकृति का जो सूद्म निरीद्मण वल्मीकि, कालिदास ग्रौर भवभूति मे पाया जाता है, वह संस्कृत के पिछले किक्यों मे नहीं रह गया। प्राचीन संस्कृत किन प्राकृतिक दृश्यों के निधान में कई नस्तुत्रों की संश्लिष्ट योजना द्वारा 'विंब-ग्रहण्' कराने का प्रयत्न करते थे। इस कार्य्य को ग्राच्छी तरह संपन्न करके तव वे इघर उधर उपमा, उत्पेचा ग्रादि द्वारा थोड़ा बहुत ग्रप्रस्तुत वस्तु-विधान भी कर देते थे। पर पीछे मुक्तकों मे सूर्दम श्रीर संश्लिष्ट योजना के स्थान पर कुछ इनी-गिनी वस्तुत्रों को ग्रलग ग्रलग गिनाकर 'ग्रर्थ-ग्रहण' कराने का प्रयत्न ही रह गया श्रौर प्रवध-काव्यों के वर्णनों में उपमा श्रौर उत्प्रेचा की इतनीं भरमार हो चली कि प्रस्तुत दृश्य गायत्र हो चला। १

यही पिछला विधान हमारे हिंदी-साहित्य मे श्राया। 'षट् ऋतु-वर्णन' में प्राकृतिक वस्तुश्रो श्रोर व्यापारों का जो उल्लेख होता था, वह केवल 'उद्दीपन' की दृष्टि से—श्रर्थात् नायक या नायिका के प्रति पहले से प्रतिष्ठित माव को श्रीर जगाने या उद्दीत करने के लिये। इस काम के लिये कुछ वस्तुश्रो का श्रलग श्रलग नाम ले लेना ही काफी होता है। स्वयं प्राकृतिक दृश्यों के प्रति किव के भाव का पता देनेवाले वर्णन पुराने हिंदी काव्य में नहीं पाए जाते।

संस्कृत के प्राचीन कवियों की प्रणाली पर हिंदी-काव्य के संस्कार का जो संकेत ठाकुर साहव ने दिया, खेद हैं कि उसकी छोर किसी ने ध्यान न दिया। प्राकृतिक वर्णन की इस प्राचीन भारतीय प्रणाली के संबंध में थोड़ा विचार

१-देखिए "माधुरी" (ज्येष्ठ, अपाड १९८०) में प्रकाशित मेरा "काव्य में प्राकृतिक दृश्य"।

करके हम आगे बढते हैं। प्राकृतिक हुएयों की ओर यह प्यार भरी सुद्म हिए प्राचीन संस्कृत काव्य की एक ऐसी विशेषता है जो फारसी या अरबी के काव्य दोन्न में नहीं पई जाती। योरप के किवयों में जाकर ही यह मिलती है। अँगरेजी साहित्य में वर्ड सबर्थ, रोली और मेरडिथ (Wordsworth, Shelley, Meredith) आदि में उसी दग का सुद्म प्रकृति-निरीच्ण और मनोरम रूप-विधान पाया जाता है जैसा प्राचीन संस्कृत-साहित्य में। प्राचीन भारतीय और नवीन यूरोपीय हुएय विधान में पीछे थोडा लद्य-मेद हो गया। भारतीय प्रणाली में किव के भाव का आलंबन प्रकृति ही रही, अतः उसके रूप का प्रत्यचीकरण ही काव्य का एक स्वतंत्र लद्य दिखाई पड़ता है। पर यूरोपीय साहित्य में काव्य-निरूपण की बराबर बढ़ती हुई परपरा के बीच धीरे धीरे यह मत प्रचार पाने लगा कि 'प्राकृतिक हुर्यों का प्रत्यचीकरण मात्र तो स्थूल व्यवसाय है; उनको लेकर कल्यना की एक नृतन सृष्ट खुड़ी करना ही कवि-कर्म है''।

उस प्रवृत्ति के श्रनुसार कुछ पाश्चात्य कवियो ने तो प्रकृति के नाना रूपो के बीच व्यजित होनेवाली भावधारा का बहुत सुद्र उद्घाटन किया, पर बहुतेरे श्रपनी वेमेल भावनात्रों का श्रारीप करके उन रूपो को श्रपनी श्रत-र्वृत्तियों से छोपने लगे। स्रव इन दोनो प्रणालियो मे से किम प्रणाली पर हमारे काव्य में दश्य-वर्णन का विकास होना चाहिए, यह विचारणीय है। मेरे विचार मे प्रथम प्रणाली का अनुसरण ही समीचीन है। अनत रूपों से भरा हुआ प्रकृति का विस्तृत चेत्र उस 'महामानस' की कल्पनाओ का अनंत प्रसार है। सूच्मदर्शी सहृद्यों को उसके भीतर नाना भावो की व्यजना मिलेगी। नाना रूप जिन नाना भावों की सचमुच व्यजना कर रहे हैं, उन्हें छोड़ ग्रापने ्पिति र्ग्नंतःकोटर की वासनार्ग्नों से उन्हें छोपना एक क्टूंटे खेलवाड़ के ही ग्रतर्गत होगा। यह बात मैं स्वतंत्र दृश्य-विधान के सबध में कह रहा हूँ जिसमे दृश्य ही प्रस्तुत विषय होता है। जहाँ किसी पूर्व प्रतिष्ठित भाव की प्रजलता व्यजित करने के लिये ही प्रकृति के चेत्र से वस्तु-व्यापार लिए जायंगे, वहाँ तो वे उस भाव में रॅगे दिखाई ही देगे। पद्माकर की विरहिगी का यह कहना कि "किंसुक गुलाब कचनार श्रौ श्रनारन की डारन पै डोलत श्रँगारन के पुज हैं" ठीक ही है। पर बराबर इसी रूप में प्रकृति को देखना दृष्टि को

संकुचित करना है। श्रुपने ही सुख-दुःख के रगु में रँगकर प्रकृति को देखा तो क्या देखा . अपना रूप भी है।

पं० श्रंबिकादत्त व्यास ने नएनए विषयों पर भी कुछ फुटकल किवताएँ रची हैं जो पुरानी पत्रिकाश्रों में निकली हैं। एक बार उन्होंने कुछ बेतुके पद्म भी श्राजमाइश के लिये बनाए थे, पर इस प्रयत्न में उन्हें सफलता नहीं दिखाई पड़ी थी, क्योंकि उन्होंने हिंदी का कोई प्रचलित छंद लिया था।

भारतेंद्र के सहयोगियों की बात यहीं समाप्त कर ग्रंब हम उन लोगों की ग्रोर ग्रांते हैं जो उनकी मृत्यु के उपरांत मैदान में ग्राए ग्रोर जिन्होंने काव्य की भाषा ग्रोर शैली में भी कुछ परिवर्त्तन उपस्थित किया। भारतेंद्र के सहयोगी लेखक यद्यपि देशकाल के ग्रानुकूल नए नए विषयों की ग्रोर प्रवृत्त हुए, पर भाषा उन्होंने प्रंपरा से चली ग्राती हुई त्रजभाषा ही रखी ग्रीर छंद भी वे ही लिए जो त्रजभाषा में प्रचलित थे। पर भारतेंद्र के गोलोकवास के थोड़े ही दिन पीछे भाषा के संबंध में नए विचार उठने लगे। लोगों ने देखा कि हिंदी-गद्य की भाषा तो खड़ी बोली हो गई ग्रीर उसमें साहित्य भी बहुत कुछ प्रस्तुत हो जुका, पर किवता की भाषा ग्रंभी त्रजभाषा ही बनी है। गद्य एक भाषा में लिखा जाय ग्रीर पद्य दूसरी भाषा में, यह बात खटक चली। इसकी कुछ चर्चा भारतेंद्र के समय में ही उठी थी, जिसके प्रभाव से उन्होंने "दशरय विलाप" नाम की एक किवता खड़ी बोली में (फारसी छंद में) लिखी थी। किवता इस ढंग की थी—

कहाँ हो ऐ हमारे राम प्यारे। किधर तुम छोड़कर हमको सिधारे। बुढापे में ये दुख भी देखना था। इसी के देखने को मैं बचा था॥

यह कविता राजा शिवप्रसाद को बहुत पसंद आई थी और इसे इन्होने अपने 'गुटका' में दाखिल किया था।

खड़ी बोली में पद्य-रचना एकदम कोई नई बात नहीं थी। नामदेव श्रौर कबीर - की रचना में हम खड़ी बोली का पूरा स्वरूप दिखा श्राए हैं श्रौर यह सूचित कर चुके हैं कि उसका व्यवहार श्रिधकतर सधुकाड़ी भाषा के भीतर हुशा करता था। शिष्ट साहित्य के भीतर परंपरागत काव्य-भाषा वजभाषा का ही चलन रहा । इंशा ने अपनी 'रानी केतकी की कहानी' में कुछ ठेठ खड़ी बोली के पद्म भी उर्दू छंदों में रखे। उसी समय में प्रिष्ठ कृष्णभक्त नागरीदास हुए। नागरीदास तथा उनके पीछे होनेवाले कुछ कृष्णभक्तों में इश्क की फारसी पदावली और गजलवाजी का शौक दिखाई पड़ा। नागरीदास के 'इश्क चमन' का एक दोहा है—

कोइ न पहुँचा वहाँ तक ग्रासिक नाम ग्रनेक। इरक-चमन के वीच में श्राया मजनूँ एक॥

पीछे नजीर त्रक्रवरात्रादी ने (जन्म-सवत् १७६७, मृत्यु १८७७) कृष्ण-लीला-संबधी बहुत से पद्म हिंदी-खड़ी बोली में लिखे। वे एक मनमौजी सूफो भक्त थे। उनके पद्मों के नमूने देखिए—

> यारो सुनो य दिध के छुटैया का वालपन। श्रो मधुपुरी नगर के बसैया का बालपन ॥ मोहन-सरूप नृत्य करेया का वालपन। वन बन में ग्वाल गौवें चरैया का वालपन ॥ ऐसा था वाँसुरी के बजैया का बालपन। क्या क्या कहूँ में कृष्ण कन्हेया का बालपन ॥ परदे में वालपन के ये उनके मिलाप थे। जोती-सरूप कहिए जिन्हे सो वो "श्राप थे॥

वाँ कृष्ण मदनमोहन ने जब जब 'ग्वालों से यह वात कही।
श्री श्रापी से कट गेंद डंडा उस कालीदह में फेंक दई॥
यह लीला है उस नंदललन मनमोहन जसुमत-दैया की।
रख ध्यान सुनो दंडवत करो, जय बोलो कृष्ण कन्हैया की॥

लखनऊ के शाह कुंदनलाल ग्रौर फ़ंदनलाल 'ललितिकशोरी' ग्रौर 'ललित-माधुरी, नाम से प्रसिद्ध कुष्ण-भक्त हुए हैं जिनका रचनाकाल सवत् १६१३ ग्रौर '१६३० के बीच समक्तना चाहिए। उन्होंने ग्रौर कुष्ण मक्तों के समान व्रजमापा के अनेक पद तो बनाए ही हैं, खड़ी बोली में कई झ्लंना छंद भी लिखे हैं, जैसे —

जंगल में श्रव रमते हैं, दिल बस्ती से घबराता है।
मानुष-गंध न भाती है, सँग मरकट मोर सुहाता है।
चाक गरेबाँ करके दम दम श्राहें भरना श्राता है।
'ललित किशोरी' इसक रैन दिन ये सब खेल खेलाता है।

इसके उपरांत ही लावनीवाजो का समय ग्राता है। कहते हैं कि मिरजापुर के तुकनिगरि गोसाइ ने सूधुक्कड़ी भाषा में ज्ञानोपदेश के लिये लावनी की लय चलाई। लावनी की बोली खड़ी वोली रहती थी। तुक्रनिगरि के दो शिष्य रिसालगिरि ग्रीर देवीसिंह प्रसिद्ध लावनीवाज हुए, जिनके ग्रागे चलकर दो परस्वर प्रतिद्वंदो ग्रखाडे हो गए। रिसालगिरि का ढग 'तुर्ग' कहलाया जिसमे ग्रिधकतर ब्रह्मज्ञान रहता था। देवीसिंह का बाना 'सखी का वाना' ग्रीर उनका ढंग 'कलगी' कहलाया जो भिक्त ग्रीर प्रेम लेकर चलता था। लावनीवाजो मे काज्ञीगिरि उपनाम 'ब्रानारसी' का बड़ा नाम हुग्रा। लावनियों मे पीछे उर्दू के छंद ग्रिधिकतर लिए जाने लगे। 'ख्याल' को भी लावनी के ही ग्रंतर्गत समक्तना चाहिए।

इसके ग्रांतिरिक्त रीतिकाल के कुछ पिछले कि भी, जैसा कि हम दिखा ग्राए हैं, इधर उधर खड़ी बोली के टो-चार किवत्त-सबैये रच दिया करते थे। इस <u>जावनी</u> बाज ग्रीर ख्यालबाज भी ग्रापने ढंग पर कुछ ठेठ हिंदी मे गाया करने थे। इस प्रकार खड़ी बोली की तीन छंद-प्रणालियाँ उस समय लोगों के सामने थी जिस समय भारतें दुजी के पीछे किवता की भाषा का सवाल लोगों के सामने ग्राया—हिंदी के किव्त-सबैया की प्रणालों, उर्द छंदों की प्रणाली ग्रीर लावनी का ढंग। सं० १६४३ में पं० श्रीघर पाठक ने इसी पिछले ढंग पर "एकांतवासी योगी" खड़ी बोली-पद्य मे निकाला। इसकी माषा ग्राधिकतर बोल चाल की ग्रीर सरल थी। नमूना देखिए—

त्राज़ रात इससे परदेशी चल कीजे विश्राम यहीं। जो कुछ वस्तु कुटी में मेरे करो अहण, संकोच नहीं॥

,S

तृण-शब्या श्रो श्रल्प रसोई पाश्रो स्वल्प प्रसाद ।
पैर पसार चलो निद्रा लो मेरा श्राशीर्वाद ॥
+ + +
प्रानिपयारे की गुन-गाथा, साधु ? कहाँ तक मैं गाऊँ ।
गाते गाते चुके नहीं वह चाहे मैं ही चुक जाऊँ ॥

इसके पीछे तो ''खड़ी बोली'' के लिये एक आंदोलन ही खड़ा हुआ। मुजफ्फरपुर के बाबू ह्युसोध्याप्रसाद खत्री खड़ी बोली का भंडा लेकर उठे। संवत् १६४५ मे उन्होने 'खड़ी बोली ग्रादोलन' की एक पुस्तक छपाई जिसमे उन्होंने बड़े जोर शोर से यह राय जाहिर की कि ग्रव तक जो कविता हुई, वह तो ब्रजमाषा की थी, हिंदी की नहीं। हिंदी में भी कविता हो सकती है। वे भाषातत्त्व के जानकार न थे। उनकी समक्त में खड़ी बोली ही हिंदी थी। ग्रपनी पुस्तक में उन्होंने खडी बोली-पद्म की चार स्टाइले कायम की थीं-जैसे, मोलबी स्टाइल, मुंशी स्टाइल, पड़ित स्टाइल, मास्ट्र स्टाइल । उनकी पोथी मे श्रीर पद्यों के साथ पाठकजी का "एकाजवासी योगी" भी दर्ज हुशा। ग्रौर कई लोगों से ग्रनुरोध करके उन्होने खड़ी बोली की कविताएँ लिखाई। चपारन के प्रसिद्ध संस्कृत विद्वान् ग्रौर वैद्य पं चद्रशेखरघर मिश्र, जो भारतेंहु जी के मित्रों में थे, संस्कृत के अतिरिक्त हिंदी में भी गड़ी सुदर और आशु कविता करते हैं। मैं समक्तता हूं कि हिंदी-साहित्य के ग्राधुनिक काल मे संस्कृत-चृत्तों में खड़ी बोली के कुछ पद्य पहले-पहल मिश्रजी ने ही लिखे। वाबू त्र्ययोध्याप्रसादजी उनके पास भी पहुँचे त्र्यौर कहने, लगे - "लोग कहते है कि खड़ी बोली मे ग्रन्छी क्विता नहीं हो सकती। क्या ग्राप भी यही कहते है ? यदि नही, तो मेरी सहायता कीजिए।'' उक्त पडितजी ने कुछ कविता लिखकर उन्हें दी, जिसे उन्होंने ग्रापनी पोथी मे शामिल किया। इसी प्रकार लडी बोली के पत्त में जो राय मिलती, वह भी उसी पोथी मे दर्ज होती जाती थी। धीरे घीरे एक वडा पोथा हो गया निसे वगल में दबाए वे नहाँ कहीं हिदी के सर्वध मे सभा होती, जा पहुँचते। यदि वोलने का अवसर न मिलता या कम मिलता तो वे बिगड़कर चल देते थे।

# काव्य खंड

# नई धारा

### द्वितीय उत्थान

( संवत् १६५०--१६७५ )

पं० श्रीधर पाठक के 'एकांतवासी योगी' का उल्लेख खड़ी वोली की किवता के श्रारंभ के प्रसंग में प्रथम उत्थान के श्रतगंत हो चुका है। उसकी सीधी-सादी खड़ी वोली श्रीर जनता के बीच प्रचलित लय ही ध्यान देने योग्य नहीं है, कितु उसकी कथा की सार्वभीम मार्मिकता भी ध्यान देने योग्य है। किसी के प्रेम मे योगी होना श्रीर प्रकृति के निर्जन चेत्र में कुटी छाकर रहना एक ऐसी भावना है जो समान रूप से सब देशों के श्रीर सब श्रेणियों के छी-पुरुषों के मर्म का स्पर्श स्वभावतः करती श्रा रही है। सीधी-सादी खड़ी वोली में श्रमुवाद करने के लिये ऐसी प्रेम-कहानी चुनना जिसकी मार्मिकता श्रपढ़ स्त्रियों तक के गीतों की मार्मिकता के मेल में हो, पंडितों की बंधी हुई रूदि से बाहर निकलकर श्रमुभूति के स्वतंत्र चेत्र में श्राने की प्रशृत्ति का चोतक है। भारतीय हृदय का सामान्य स्वरूप पहचानने के लिये पुराने परिचित श्राम-गीतों की श्रोर भी ध्यान देने की श्रावश्यकता है; केवल पडितों द्वारा प्रवर्तित काव्य-परपरा का श्रमुशीलन ही श्रलम् नहीं है।

पंडितों की बॉधी प्रणाली पर चलनेवाली काव्यधारा क्वे साथ साथ सामान्य अपढ़ जनता के बीच एक स्वन्छंद और प्राकृतिक भावधारा भी गीतो के रूप में चलती रहती है—ठीक उसी प्रकार जैसे बहुत काल से स्थिर चली आती हुई पंडितों की साहित्य भाषा के साथ साथ लोकभाषा की स्वाभाविक घारा भी बराबर चलती रहती है। जब पिडितों की काव्य-भाषा स्थिर होकर उत्तरोत्तर

श्रागे बढ़ती हुई लोकभाषा से दूर पड़ जाती है श्रीर जनता के हृदय पर प्रभाव डालने की उसकी शक्ति चीण होने लगती है तब शिष्ट समुदाय लोकभाषा का सहारा लेकर श्रपनी काव्य-परपरा में नया जीवन डालता है। प्राकृत के पुराने रूपो से लदी श्रपभ्रंश जब लद्धड़ होने लगी तब शिष्ट काव्य प्रचलित देशी भाषाश्रों से शक्ति प्राप्त करके ही श्रागे बढ़ सका। यही प्राकृतिक नियम काव्य के स्वरूप के सबध मे भी श्रटल समक्तना चाहिए। जब जब शिष्टों का बाव्य पिडतो द्वारा बॅधकर निश्चेष्ट श्रीर सकुचित होगा तब तब उसे सजीव श्रीर चेतन प्रसार देश की सामान्य जनता के बीच स्वच्छंद बहती हुई प्राकृतिक भावधारा से जीवन तस्त्व श्रहण करने से ही प्राप्त होगा।

यह भावधारा ग्रापने साथ हमारे चिर-परिचित पशु-पित्यों, पेड़-पौधों, जगल-मैदानो श्रादि को भी समेटे चलती है। देश के स्वरूप के साथ यह सबद्ध चलती है। एक गीत में कोई ग्रामवधू ग्रापने वियोग काल की दीर्घता की व्यंजना ग्रापने चिर-परिचित प्रकृति-व्यापार द्वारा इस भोले ढंग से करती है—

् "जो नीम का प्यारा पौधा प्रिय श्रपने हाथ से द्वार पर लगा गया वह बडा होकर फूला श्रोर उसके फूल फड़ भी गए, पर प्रिय न श्राया ।"

इस मानधारा की ग्रामिन्यजन-प्रणालियाँ वे ही होती हैं जिन पर जनता का हृदय इस जीवन में ग्रापने मान स्वभावतः ढालता ग्राता है। हमारी भाव-प्रवित्ती शिक्त का ग्रासली भड़ार इसी स्वाभाविक भावधारा के भीतर निहित समक्ता चाहिए। जब पिडतों की कान्यधारा इस स्वाभाविक भावधारा से विच्छित्र पड़कर रूढ़ हो जाती है तब वह कृत्रिम होने लगती है ग्रीर उसकी शिक्त भी चीण होने लगती है। ऐसी पिरिस्थित में इसी भावधारा की ग्रोर दृष्टि ले जाने की ग्रावश्यकता होती है। दृष्टि ले जाने का ग्रामिप्राय है उस स्वाभाविक भावधारा के ढलाव की नाना ग्रांतर्भूमियों को परख़कर शिष्ट काव्य के स्वरूप का पुनर्विधान करना। यह पुनर्विधान सामजस्य के रूप में हो, ग्राध प्रतिक्रिया के रूप में नहीं, जो विपरीतता की हद तक जा पहुँचती है। इस प्रकार के परिवर्तन को ही ग्रानुभूति की सची नैसर्गिक स्वच्छंदता (True Romanticism) कहना चाहिए, क्योंकि यह मूल प्राकृतिक ग्राधार पर होता है।

इँगलैंड के जिस 'स्वच्छंदतावाद' (Romanticism) का इधर हिंदी मे भी बराबर नाम लिया जाने लगा है उसके प्रारमिक उत्थान के भीतर परिवर्त्तन के मूल प्राकृतिक ग्राधार का स्पष्ट ग्राभास रहा। पीछे किवयो की व्यक्तिगत, विद्यागत ग्रीर वुद्धिगत प्रवृत्ति । ग्रीर विशेषताग्रों के—जैसे, रहस्यात्मकता, दार्शनिकता, स्वातत्र्यभावना, कलावाद ग्रादि के—ग्रिधक प्रदर्शन से वह कुछ दॅक सा गया। काव्य को पांडित्य की विदेशी रूढ़ियों से मुक्त ग्रीर स्वच्छंद काउपर (Cowper) ने किया था, पर स्वच्छंद होकर जनता के हृदय में संचरण करने की शक्ति वह कहाँ से प्राप्त करे, यह स्काटलैंड के एक किसानी भोपड़ों मे रहनेवाले किव वर्ष (Burns) ने ही दिखाया था। उसने ग्रपने देश के परंपरागत प्रचलित गेतों की मार्मिकता परलकर देशभाषा में रचनाएँ कीं, जिन्होंने वहाँ के सारे जनसमाज के हृदय में ग्रपना घर किया। स्काट (Walter Scott) ने भी देश की ग्रांतव्यीपिनी भावधारा से शक्ति लेकर साहित्य को ग्रनुपाणित किया था।

जिस परिस्थित मे अँगरेजी-साहित्य मे स्वच्छंदतावाद का विकास हुआ उसे भी देखकर यह समक्त लेना चाहिए कि रीतिकाल के अंत मे, या भारतेदुकाल के अत में हिंदी-काव्य की जो परिस्थिति थो वह कहाँ तक इँगलैंड की परिस्थिति के अनुरूप थी। सारे यूरोप मे बहुत दिनों तक पिंडतो और विद्वानों के लिखने-पढ़ने की भाषा लैटिन (प्राचीन रोमियों की भाषा) रही। फरॉसीसियों के प्रभाव से इँगलैंड की काव्यरचना भी लैटिन की प्राचीन रुढ़ियों से वकड़ी जाने लगी। उस भाषा के काव्यरचना भी लैटिन की प्राचीन रुढ़ियों से वकड़ी जाने लगी। उस भाषा के काव्यों की सारी पद्धतियों का अनुसरण होने लगा। वैंची हुई अलंकृत पदावली, वस्तु-वर्णन की रूढ़ियों, छंदों की व्यवस्था सब ज्यों की त्यों रखी जाने लगी। इस प्रकार अँगरेजी काव्य, विदेशी काव्य और साहित्य की रुढ़ियों से इतना आव्छन्त हो गया कि वह देश की परंपरागत स्वाभाविक भावघारा से विव्छिन सा हो गया। काउपर, कैंव और वर्न्स ने काव्यधारा को साधारण जनता की नादरुच के अनुकूल नाना मधुर लयों मे तथा लोक-हृदय के ढलाव की नाना मार्मिक अंतर्भूमियों मे स्वच्छंतापूर्वक ढाला। अँगरेजी साहित्य के मीतर काव्य का यह स्वच्छंद रूप पूर्व रूप से बहुत अलग दिखाई पहा। बात यह थी कि लैटिन (जिसके साहित्य का निर्माण बहुत कुछ यवनानी

ढॉचे पर हुन्ना था ) इंगलैंड के लिये दूर देश की भाषा थी त्रातः उसका साहित्य भी वहाँ के निवासियों के त्रापने चिर सचित सस्कार त्रीर भाव्य-व्यंजन पद्धति से दूर पड़ता था।

पर हमारे साहित्य मे रीति काल की जो रूढ़िया हैं वे किसी और देश की नहीं; उनका विकास इसी देश के साहित्य के भीतर सस्कृत में हुआ है। स्कृत काव्य और उसी के अनुकरण पर रचित प्राकृत-अपभ्रश काव्य भी हमाग ही प्राना काव्य है, पर पंडितो और विद्वानो द्वारा रूपप्रहण करते रहने और कुछ बंध जाने के कारण जनसाधारण की भावमयी वाग्धारा से कुछ हटा सा लगता है। पर एक ही देश और एक ही जाति के बीच आविर्भृत होने के कारण दोनों मे कोई मौलिक पार्थक्य नहीं। अतः हमारे वर्त्तमान काव्यक्ति में यदि अनुभूति की स्वच्छदता की धारा प्रकृत पद्धति पर अर्थात् परपरा में चले आवे हुए मौखिक गीतो के ममस्यलं से शक्ति लेकर चलने पाती तो वह अपनी ही काव्यपरपरा होती—अधिक सजीव और स्वच्छंद की हुई।

रीति-काल के मीतर हम दिखा चुके हैं कि किस प्रकार रसो श्रीर श्रालकारों के उदाहरणों के रूप मे रचना होने से श्रीर कुछ छंदो की परिपाटी बॅघ जाने से हिंदी-किवता जकड़ सी उठी थी। हरिश्चद्र के सहयोगियों में काव्यधारा को नए नए विषयों की श्रीर मोडने की प्रवृत्ति तो दिखाई पड़ी, पर भाषा अब ही रहने दी गई श्रीर पद्य के दॉचों, श्रिमिव्यजना के दग तथा प्रकृति के स्वरूप-निरीक्षण श्रादि में स्वच्छदता के दर्शन न हुए। इस प्रकार की स्वच्छंदता का श्रामास पहले पहल प० श्रीधर पाठक ने ही दिया। उन्होंने प्रकृति के रूदिबद्ध रूपों तक ही न रहकर श्रपनी श्रांखों से भी उसके रूपों को देखा। 'गुनवंत हेमत' में वे गाँवों मे उपजानेवाली मूली-मटर ऐसी वस्तुश्रों को भी प्रेम से सामने लाए जो परंपरागत श्रदृतु-वर्णनों के भीतर नहीं दिखाई पड़ती थी। इन्होंने खड़ी बोली पद्य के लिये सुदर लय श्रीर चढ़ाव उतार के कई नए दॉचे भी निकाले श्रीर इस बात का ध्यान रखा कि छंदों का सुंदर लय से पढ़ना एक बात है, राग-रागिनी गाना दूसरी बात। ख्याल या लावनी की लय पर जैसे 'एकातवासी' योगी' लिखा गया वैसे ही सुथरे-साइँयों के सधुकड़ी ढंग पर 'जगत-सचाई-सार',

जिसमें कहा गया कि 'जगत है सच्चा, तिनक न कचा, समको बचा! इसका मेद' । 'स्वर्गीय वीणा' में उन्होंने उस परोक्च दिन्य संगीत की श्रोर रहस्यपूर्ण सकेत किया जिसके ताल सुर पर यह सारा विश्व नाच रहा है। इन सब बातों का विचार करने पर पं० श्रीधर पाठक ही सच्चे स्वच्छंदताबाद (Romanticism) के प्रवर्तक ठहरते है।

खेद है कि सची श्रीर स्वामाविक स्वच्छंदता का यह मार्ग हमारे काव्यचेत्र के बीच चल न पाया। बात यह है कि उसी समय पिछले संस्कृत-काव्य के संस्कारों के साथ प॰ महावीरप्रसादजी द्विवेदी हिंदी साहित्य-चेत्र में श्राए जिनका प्रमाव गद्यसाहित्य श्रीर काव्य-निर्माण दोनों पर बहुत ही व्यापक पडा। हिंदी मे परंपरा से व्यवहृत छंदों के स्थान पर संस्कृत के चृतों का चलन हुश्रा, जिसके कारण संस्कृत पदावली का समावेश बढ़ने लगा। मिक्काल श्रीर रीतिकाल की परिपाटी के स्थान पर पिछले संस्कृत-साहित्य की पद्धति की श्रीर लोगों का ध्यान बँटा। द्विवेदीजी 'सरस्वती' पित्रका द्वारा बराबर किवता में चोलचाल की सीधी सादी भाषा का श्राग्रह करते रहे जिससे इतिचृत्तात्मक ( Matter of fact ) पद्यों का खड़ी बोली में देर लगने लगा। यह तो इन्हुई द्वितीय उत्थान के भीतर की बात।

त्रागे चलकर तृतीय उत्थान मे उक्त परिस्थित के कारण जो प्रतिक्रिया उत्पन्न हुई वह स्वाभाविक स्वच्छंदता की त्रोर न बढ़ने पाई । बीच मे रवीं द्र वाबू की 'गीतांजिल' की धूम उठ जाने के कारण नवीनता-प्रदर्शन के इच्छुक नए किवयों मे से कुछ लोग तो बंगभाषा की रहस्यात्मक किवतात्रों की रूपरेखा लाने में लगे, कुछ लोग पाश्चात्य काव्य-पद्धित को 'विश्व-साहित्य' का लच्या समक्त उसके त्रनुसरण मे तत्पर हुए । परिणाम यह हुत्रा कि त्रपने यहाँ के रीतिकाल की रूढ़ियों त्रौर द्वितीय उत्थान की इतिवृत्तात्मकता से छूटकर बहुत सी हिंदी-किवता विदेश की त्रानुकृत रूढ़ियों त्रौर वादों मे जा फॅसी । इने गिने नए किव ही स्वच्छंदता के स्वांभाविक पथ पर चले।

"एकांतवाधी योगी" के बहुत दिनो पीछे पं० श्रीघर पाठक ने खड़ी बोली मे श्रीर भी रचनाएँ कीं । खड़ी बोली की इनकी दूसरी पुस्तक "श्रांत पथिक" (गोल्ड-स्मिथ के Traveller का अनुवाद) निकली। इनके अतिरिक्त खड़ी बोली में फुटकल किवताएँ भी पाठकजी ने बहुत की लिखीं। मन की मौज के अनुवार कभी कभी तो एक ही विषय के वर्णन मे दोनो बोलियों के पद्म रख देते थे। खड़ी बोली और व्रजगाषा दोनों में ये बरावर किवता करते रहे। 'ऊजड़ आम' (Deserted Village) इन्होंने ब्रजभाषा में ही लिखा। अगरेजी और संस्कृत दोनों के काव्य साहित्य का अच्छा परिचय रखने के कारण हिंदी किवयों में पाठकजी की रुचि बहुत ही परिष्कृत थी। शब्दशोधन मे तो पाठकजी अद्वितीय थे। जैसी चलती और रिंगली इनकी व्रजमाषा होती थी, वैसा ही कोमल और मधुर सरकृत पद-विन्यास भी। ये वास्तव मे एक वड़े प्रतिभाशाली, भावुक और सुरुचिसंपन्न किव थे। भहापन इनमे न था—न रूप रग मे, न भाषा में, न भाव में, न चाल मे, न भाषण में।

इनकी प्रतिमा वरावर रचना के नए नए मार्ग भी निकाला करती थी। छद, पद्विन्यास, वाक्यविन्यास आदि के संबंध में नई नई बंदिशे इन्हें खूब सूमा करती थीं। अपनी रुचि के अनुसार कई नए ढॉचे के छंद इन्होंने निकाले, जो पढ़ने में बहुत ही मधुर लय पर चलते थे। यह छंद देखिए—

नाना कृपान निज पानि लिए, वपु नील वसन परिधान किए, गंभीर घोर श्रमिमान हिए, छकि पारिजात-मधुपान किए, छिन छिन पर जोर मरोर दिखावत,पलपल पर श्राकृति-कोर भुकावत। यह मोर नचावत, सोर मचावत, स्वेत स्वेत बगपाँति उड़ावत। नंदन प्रसून-मकरंद-बिंदु-मिश्रित समीर बिनु धीर चलावत।

श्रत्यानुप्रास-रिहत वेठिकाने समाप्त होनेवाले गद्य के-से लंबे वाक्यों के छंद भी (जैसे श्रॅगरेजी मे होते हैं ) इन्होने लिखे है। 'सांध्य-श्रटन' का यह छंद देखिए—

> विजन बन-प्रांत था; प्रकृतिमुख शांत था, घटन का समय या, रजनि का उदय था। प्रसव के काल की लालिमा में लसा बाल-शशि च्योम की घोर था घा रहा।

सघ-उत्फुरुल-ग्ररविंद-निभ नील सुवि-शाल नभवन पर जा रहा था चढा॥

विश्व-संचालक परोच्च संगीत ध्विन की त्र्योर रहस्यपूर्ण संकेत 'स्वर्गीय वीणा' की इन पंक्तियों में देखिए—

कहीं पे स्वर्गीय कोइ बाला सुमंज वीणा बजा रही है। सुरों के संगीत की-सी कैसी सुरीली गुंजार आ रही है। कोई पुरंदर की किंकरी है कि या किसी सुर की सुंदरी है। वियोग तप्ता सी भोग मुक्ता हदय के उद्गार गा रही है। कभी नई तान प्रेममय है, कभी प्रकोपन, कभी विनय है। दया है, दाचिण्य का उदय है अने कों बानक बना रही है। भरे गगन में हैं जितने तारे, हुए हैं बदमस्त गत पे सारे। समस्त ब्रह्मांड भर को मानो दो डँग लियों पर नचा रही है।

यह कह ग्राए है कि खड़ी बोलो की पहली पुस्तक 'एकातवासी योगी'' इन्होंने लावनी या ख्याल के ढंग पर लिखी थी। पीछे खड़ी बोली को हिंदी के प्रचलित छदो में ले ग्राए। 'श्रात पिथक' की रचना इन्होंने रोला में की। इसके ग्रागे भी ये बढ़े, ग्रीर यह दिखा दिया कि सबैये में भी खड़ी बोली कैसी मधुरता के साथ ढल सकती है—

इस भारत में बन पावन तू ही तपस्तियों का तप श्राश्रम था'। जगतत्व की खोज में लग्न जहाँ ऋषियों ने श्रभग्न किया श्रम था॥ जब प्राकृत विश्व का विश्रम श्रौर था, सात्विक जीवन का क्रम था। महिमा बनशस की थी तब श्रौर; प्रभाव पवित्र श्रन्पम था॥

पाउन जी किवता के लिये हर एक विषय ले लेते थे। समाज-सुधार के वे चड़े त्राकां ज्ञों थे; इससे विधवात्रों की वेदना, शिक्षा-प्रचार ऐसे ऐसे विषय भी उनकी कलम के नीचे त्राया करते थे। विषयों को काव्य का पूरा पूरा स्वरूप देने मे चाहे वे सफल न हुए हो, त्राभिव्यजना के वाग्वैचित्र्य की त्रोर उनका ध्यान चाहे न रहा हो; गमीर नूतन विचार-धारा चाहे उनकी कवितात्रों के भीतर कम मिलती हो, पर उनकी वागी भे कुछ ऐसा प्रसाद था कि जो बात

उसके द्वारा प्रकट की नाती थी, उसमे सरसता ह्या नातो थी। ह्रपने समय के किवियों में प्रकृति का वर्णन पाठकनी ने सबसे ह्याधिक किया, इससे हिंदी-प्रेमियों में वे प्रकृति के स्वासक कहे नाते थे। यहाँ पर यह कह देना ह्यावश्यक है कि उनकी वह उपासना प्रकृति के उन्हीं रूपों तक परिमित थी नो मनुष्य को सुखदायक ह्योर ह्यानदपद होते हैं, या नो भव्य ह्योर सुदर होते हैं। प्रकृति के सीधे सादे, नित्य ह्यां के सामने ह्यानेवाले, देश के परपरागत नीवन से सबंध रखनेवाले हश्यों की मधुरता की ह्योर उनकी हिष्ट कम रहती थी।

प० श्रीघर पाठक का जन्म सवत् १६३३ मे श्रीर मृत्यु सं० १६८५ में हुई।

भारतेतु के पीछे श्रौर दितीय उत्थान के पहले ही हिंदी के लब्ध प्रतिष्ठ कि पंडित श्रयोध्यासिहजी उपाध्याय (हिरश्रोध) नए विषयों की श्रोर चल पड़े थे। खड़ी बोली के लिये उन्होंने पहले उर्दू के छंदी श्रौर ठेठ बोली को ही उपयुक्त समक्ता, क्योंकि उर्दू के छंदों में खड़ी बोली श्रन्छों तरह भंज चुकी थी। सबत् १६५७ के पहले ही वे बहुत भी फुटकल रचनाएँ इस उर्दू हग पर कर चुके थे। नागरीप्रचारिणी सभा के एहप्रवेशोत्सव के समय सं० १६५७ में उन्होंने जो कविता पढ़ी थी, उसके ये चरण मुक्ते श्रव तक याद है—

चार डग हमने भरे तो क्या किया।
है पडा मैदान कोसों का श्रभी॥
मौतवी ऐसा न होगा एक भी।
सूव उर्दू जो न होवे जानता।।

इसके उपरात तो वे बराबर इसी ढंग की किवता करते रहे। जब पंडित महावीरप्रसाद जी द्विवेदी के प्रभाव से खड़ी बोली ने संस्कृत छदों और सस्कृत की समस्त पदा बली का सहारा लिया, तब उपाध्याय जी—जो गद्य मे अपनी भाषा सबंधिनी पद्धता उसे दो हदों पर पहुँ चाकर, दिखा चुके थे— उस शैली की श्रोर भी बढ़े श्रीर सवत् १९७१ में उन्होंने अपना 'प्रिय-प्रवास' नामक बहुत चड़ा काव्य प्रकाशित किया।

नवशिचितो के समर्ग से उपाध्यायजी ने लोक-सम्रह का भाव ऋधिक

ग्रहण किया है। उक्त काव्य में श्रीकृष्ण वज के रक्तक नेता के रूप मे श्रिकित किए गए हैं। खड़ी बोली में इतना बड़ा कान्य श्रभी तक नहीं निकला है। बड़ी मारी विशेषता इस काव्य की यह है कि यह सारा संकृत के वर्णवृत्तों में है जिसमें श्राधिक परिमाण में रचनां करना कठिन काम है। उपाध्यायजी का संस्कृत पद-विन्यास अनेक उपसर्गी से लदा तथा 'मंजु', 'मंजुल', 'पेशल' त्रादि से बीच बीच मे जटित स्रर्थात् चुना हुस्रा होता है। द्विवेदीजी श्रीर उनके श्रनुयायी कवि-वर्ग की रचनाश्रो से उपाध्याय जी की रचना इस बात मे साफ म्रालग दिखाई पड़ती है। उपाध्यायजी कोमलकांत पदावली को कविता का सब कुछ नहीं तो बहुत कुछ सममते हैं। यद्यपि द्विवेदीजी अपने अनुयायियों के सहित जब इस संस्कृतवृत्त के मार्ग पर बहुत दूर तक चल चुके थे, तब उपाध्यायजी उसपर ग्राए, पर वे बिल्कुल ग्रपने ढंग पर चले । किसी प्रकार की रचना को हद पर—चाहे उस हद तक जाना ग्राधिकतर लोगों को इष्ट न हो--पहुँचाकर दिखाने की प्रवृत्ति के श्रनुसार उपाध्यायजी ने अपने इस काव्य मे कई जगह सस्कृत शब्दों की ऐसी लंबी लड़ी बॉघी है कि हिंदी को 'है', 'था', 'किया', 'दिया' ऐसी दो-एक क्रियात्रो के भीतर ही सिमटकर रह जाना पड़ा है। पर सर्वत्र यह बात नहीं है। श्रिधकतर पदो मे बड़े ढंग से हिंदी श्रिपनी चाल पर चली चलती दिखाई पडती है।

यह काव्य श्रिधकतर भाव-व्यजनात्मक श्रीर वर्णनात्मक है। कृष्ण के चले जाने पर व्रज की दशा का वर्णन बहुत श्रव्छा है। विरह-वेदना से जुब्ध वचनावली प्रेम की श्रनेक श्रवर्दशाश्रो की व्यंजना करती हुई बहुत दूर तक चली चलती है। जैसा कि इनके नाम से प्रकट है, इसकी कथा-वस्तु एक महा-काव्य क्या श्रव्छे प्रबंध-काव्य के लिये भी श्रपर्याप्त है। श्रवः प्रबंध-काव्य के सब श्रववव इसमें कहाँ श्रा सकते १ किसी के वियोग मे कैसी कैसी बारों मन मे उठती हैं श्रीर क्या क्या कहकर लोग रोते है, इसका जहाँ तक विस्तार हो सका है, किया गया है। परंपरा-पालन के लिये जो दृश्य-वर्णन हैं वे किसी बगीचे में लगे हुए पेड़-पौधों के नाम गिनाने के समान है। इसी से शायद करील का नाम छूट गया।

दो प्रकार के नमूने उद्धृत करके इम आगे बढ़ते हैं—

रूपोद्यान प्रफुल्ल-प्राय कलिका राकेंद्र-बिंबानना। तन्वंगी कलहासिंनी सुरिसका कीड़ा-कला-पुत्तली॥ शोभा-वारिधि की श्रमूल्य मिण सी लावण्य-लीलामयी। श्रीराधा सृदुभाषिणी मृगदगी माधुर्य्य-सन्मूर्ति थी॥

धीरे धीरे दिन गत हुआ; पिश्वनीनाथ द्वे। श्राई दोषा, फिर गत हुई, दूसरा बार श्राया॥ यों ही बीती विपुल घटिका श्री कई वार बीते। श्राया न कोई मधुपुर से श्री न गोपाल श्राए।

इस काव्य के उपरात उपाध्यायजी का ध्यान फिर बोलचाल की श्रोर गया। इस बार उनका मुहावरों पर श्रिषक जोर रहा। बोलचाल की भाषा में श्रमेक फुटकल विषयों पर कविताएँ रचीं जिनकी प्रत्येक पंक्ति में कोई न कोई मुहावरा श्रवश्य खपाया गया। ऐसी कविताश्रो का संग्रह 'चोखे चौपदे' (स॰ १६८६) में निकला। 'पद्मप्रस्त' (१६८२) में भाषा दोनों प्रकार की है—बोलचाल की भी श्रौर साहित्यिक भी। मुहावरों के नमूंने के लिये 'चोखे चौपदे' का एक पद्म दिया जाता है—

> क्यों पले पीस कर किसी को तू ? है बहुत पालिसी बुरी तेरी। हम रहे चाहते पटाना ही; पेट तुमसे पटी नहीं मेरी॥

भाषा के दोनो नमूने ऊपर हैं। यही द्विकलात्मक कला उपाध्यायजी की बड़ी विशेषता है। इससे शब्द-भड़ार पर इनका विस्तृत - अधिकार प्रकट होता है। इनका एक और बड़ा काव्य, वैदेही-वनवास', जिसे ये बहुत दिनों से लिखते चले आ रहे थे, अब छप रहा है।

१---यह संतत् १९९७ में प्रकाशित हो गया । २---- उपाध्यायजी गत हो गए।

इस दितीय उत्थान के आरंभ-काल में हम पंडित महावीरप्रसादजी दिवेदी को पद्म-रचना की एक प्रणाली के प्रवर्तक के रूप में पाते हैं। गद्य पर जो शुभ प्रभाव दिवेदीजी का पड़ा, उसका उल्लेख गद्य के प्रकरण में हो चुका है । खड़ी बोली के पद्म-विधान पर भी आपका पूरा पूरा असर पड़ा। पहली बात तो यह हुई कि उनके कारण भाषा में बहुत कुछ सफाई आई। बहुत से किवयों की भाषा शिथिल और अव्यवस्थित होती थी और बहुत से लोग वज और अवधी आदि का मेल भी कर देते थे। 'सरस्वती' के संपादनकाल में उनकी प्रेरणा से बहुत से नए लोग खड़ी बोली में किवता करने लगे। उनकी भेजी हुई किवताओं की भाषा आदि दुस्त करके वे 'सरस्वती' में दिया करते थे। इस प्रकार के लगातार संशोधन से धीरे धीरे बहुत से किवयों की भाषा सफ हो गई। उन्हों नमूनों पर और लोगों ने भी अपना सुधार किया।

यह तो हुई माषा-परिकार की बात। अब उन्होंने पद्य-रचना की जो प्रणाली स्थिर की, उसके संबंध में भी कुछ विचार कर लेना चाहिए। दिवेदी- जी कुछ दिनों तक बंबई की ओर रहे थे जहाँ मराठी के साहित्य से उनका परिचय हुआ। उसके साहित्य का प्रभाव उन पर बहुत कुछ पड़ा। मराठी किविता में अधिकतर संस्कृत के चुनों का व्यवहार होता है। पद-विन्यास भी प्राय: गद्य का-सा ही रहता है। बंगमाषा की-सी 'कोमलकांत-पदावली' उसमें नहीं पाई जाती। इसी मराठी के नमूने पर दिवेदीजी ने हिंदी में पद्य-रचना शुरू की। पहले तो उन्होंने व्यवभाषा का ही अवलंबन किया। नागरी प्रचारिणी पत्रिका में प्रकाशित 'नागरी तेरी यह दशा!' और रघुवंश का कुछ आधार लेकर रचित 'अयोध्या का विलाप' नाम की उनकी कविताएँ संस्कृत चुनों में पर व्रजभाषा में ही लिखी गई थीं। जैसे—

'श्रीयुक्त नागरि निहारि दशा तिहारी। होवै विषाद मन' माहिं श्रतीव भारी॥ प्राकार जासु नभ-मंडल में समाने।
प्राचीर जासु लिख लोकप हू सकाने॥
जाकी समस्त सुनि संपत्ति की कहानी।
नीचे नवाय सिर देवपुरी लजानी॥

इधर आधिनक काल में व्रजमाषा-पद्य के लिये संस्कृत वृत्तों का व्यवहार पहले-पहल स्वर्गीय पं॰ सरयूपसाद मिश्र ने रखवंश महाकाव्य के अपने 'पद्य-वद्ध माषानुवाद' में किया था जिसका प्रारंभिक अश भारतेद्ध की "किव वचन-सुषा" में प्रकाशित हुआ था। पूरा अनुवाद बहुत दिनों पीछे संवत् १६६८ में पुस्तकाकार छपा। दिवेदीजी ने आगे चलकर व्रजमाषा एकदम छोड़ ही दी और खड़ी बोली में ही काव्य-रचना करने लगे।

मराठी का सस्कार तो था ही, पीछे जान पड़ता है, उनके मन में वड स्वर्थ (Wordsworth) का वह पुरना सिद्धांत भी कुछ जम गया था कि "गद्य और पद्य का पद-विन्यास एक ही प्रकार का होना चाहिए।" पर यह प्रसिद्ध बात है कि वर्ड स्वर्थ का वह सिद्धात असंगत सिद्ध हुआ था और वह अपनी उत्कृष्ट कविताओं मे उसका पालन न कर सका था। द्विवेदीजी ने भी बराबर उक्त सिद्धांत के अनुकूल रचना नहीं की है। अपनी कविताओं के बीच-बीच मे सानुप्रास कोमल पदावली का व्यवहार उन्होंने किया है। जैसे—

सुरम्यरूपे, रसराशि-रंजिते, विचित्र-वर्णाभरणे ! कहाँ गई ? श्रुलोकिकानंदविधायिनी महा कवींद्रकांते, कविते ! श्रहो कहाँ ? मांगल्य-मूलमय वारिद-वारि-वृष्टि॥

पर उनका जोर बराबर इस बात पर रहता था कि कविता बोल-चाल की भाषा
में होनी चाहिए। बोल-चाल से उनका मतलब ठेठ या हिंदुस्तानी का नहीं
रहता था, गद्य की व्यावहारिक भाषा का रहता था। परिणाम यह हुन्न्या कि
उनकी भाषा बहुत अधिक गद्यवत् (Prosaic) हो गई। पर जैसा कि
गोस्वामी तुलसीदासजी ने कहा है—"गिरा-अर्थ जलबीचि सम कहियत भिन्न

न भिन्न"—भाषा से विचार श्रालग नहीं रह सकता। उनकी श्रिधकतर कवि-ताएँ इतिच्चतात्मक (Matter of fact) हुई। उनमें वह लाचिएकता, वह चित्रमयी भावना श्रीर वह वक्रता बहुत कम श्रा पाई जो रस-संचार की गित को तीव श्रीर मन को श्राकर्षित करती है। 'यथा', 'सर्वथा', 'तथैव' ऐसे शब्दों के प्रयोग ने उनकी भाषा को श्रीर भी श्रिधक गद्य का स्वरूप दे दिया।

यद्यपि उन्होंने संस्कृत वृत्तों का व्यवहार श्रिष्ठिक किया है पर हिंदी के कुछ चलते छंदों में भी उन्होंने बहुत सी किवताएँ ( जैसे विधि-विडवना ) रची है जिनमें संस्कृत 'शब्दों का प्रयोग भी कम है। श्रपना ''कुमारसंभव सार'' उन्होंने इसी ढंग पर लिखा है। कुमारसंभव का यह श्रमुवाद बहुत ही उत्तम हुश्रा है। इसमें मूल के भाव बड़ी सफाई से श्राए हैं। संस्कृत के श्रमुवादों में मूल का भाव लाने के प्रयत्न में भाषा में प्रायः जिटलता श्रा जाया करती है। पर इसमें यह बात जरा भी नहीं है। ऐसा साफ्त-सुथरा दूसरा श्रमुवाद जो मैंने देखा है, वह प० केशवपसाद मिश्र का 'मेंचरूत' है। द्विवेदी जी की रचनाश्रों के दो नमूने देकर हम श्रागे बढ़ते हैं।

'श्रारोग्येयुक्त 'बलयुक्त सुपुष्ट गात, ऐसा जहाँ ''युवक 'एक न दृष्टि 'श्रातो । सारी प्रजा 'निपट दीन दुखी 'जहीँ है, कर्त्तेच्य 'क्या'न 'कुछ भी तुझको वहाँ है ?

इंद्रासन के इच्छुक किसने करके तप श्रतिशय भारी, की उत्पन्न श्रसूया तुम्ममें, मुम्मसे कहो कथा सारी। मेरा यह श्रनिवार्थ्य शरासन पाँच-कुसुम-सायक-धारी, श्रभी बना लेवे तत्क्षण ही उसको निज श्राज्ञाकारी॥

द्विवेदीजी 'की किविताओं का संग्रह "कान्यमंजूषा" नाम की ,पुस्तक में हुआ है। उनकी कविताओं के दूसरे संग्रह का नाम 'सुमन' है।

दिवेदीनी के प्रभाव और प्रोत्साहन से हिंदी के कई अञ्छे अञ्छे किन

निकले जिनमें बाबू स्मैथिलीशरणः गुप्ते, पं॰ रामचरितं उपाध्याय ग्रौर पं॰ लोचनप्रसाद पांडेय मख्य हैं।

पं॰ लोचनप्रसाद पांडेय मुख्य हैं। 'सरस्वती' का संपादन द्विवेदीनी के हाथ में आने के प्रायः तीन वर्ष पीछे ( एं॰ १६६३ से ) वाबू मैथिळीशरण गुप्त की खड़ी बोली की कविताएँ उक्त पत्रिका मे निकलने लगी श्रीर उनके संपादनकाल तक बराबर निकलती रहीं। संवत् १९६६ में उनका 'रंग में भंग' नामक एक छोटा सा प्रबंध-काव्य प्रकाशित हुन्रा जिसकी रचना चित्तौड़ ग्रौर बूँदी के राजघरानों से संवध रखनेवाली रजपूती त्रान की एक कथा को लेकर हुई थी। तब से गुप्तजी का ध्यान प्रबंधकाव्यों की स्रोर बराबर रहा स्रोर वे बीच बीच में छोटे या बड़े प्रबंध-कान्य लिखते रहे। ग्रुप्तनी की छोर पहले-पहल हिंदी-भेमियों का सबसे श्रिधिक ध्यान खींचनेवाली उनकी 'भारत-भारती' निकली । इसमें 'मुसद्दस हाली' के ढंग पर भारतीयों की या हिंदु श्रों की भूत श्रीर वर्त्तमान दशाश्रो की विषमता दिखाई गई है; भविष्य-निरूपण का प्रयत्न नहीं है। यद्यपि काव्य की विशिष्ट पदावली, रसात्मक चित्रण, वाग्वैचित्र्य इत्यादि का विधान इसमें न था, पर बीच बीच में मार्मिक तथ्यों का समावेश बहुत साफ श्रीर सीधी-सादी मांघा में होने से यह पुस्तक स्वदेश की ममता से पूर्ण नवयुवकों को बहुत प्रिय हुई। प्रस्तुत विषय को कान्य का पूर्ण स्वरूप ने दे सकने पर भी इसने हिंदी-कविता के लियें 'खड़ी' बोली की उपयुक्तता श्रन्छी तरह सिद्ध कर दी। इसी के दिग पर बहुत दिनों पीछि इन्होंने 'हिंदू' लिखा। 'केशों की कथां', 'स्वर्ग-सहोदर' इत्यादि बहुत सी फुटकल रचनाऍ इनकी 'सरस्वती' में निकली हैं, जो 'मंगल घट' में संग्रहीत हैं।

प्रबंध-काव्यों की परंपरा इन्होंने बरावर जारी रखी। अब तक ये नी दस छोटे-बड़े प्रबंध-काव्य लिख चुके हैं जिनके नाम हैं—रंग में भग, जयद्रथ-वध, विकट मट, पलासी का युद्ध, गुरुकुल, किसान, पंचवटी, सिद्धराज, साकेत, यशोधरा। अंतिम दो बड़े काव्य हैं। 'विकट मट' में जोधपुर के एक राजपूत सरदार की तीन पीढ़ियों तक चलनेवाली बात की टेक की अद्भुत पराक्रमपूर्ण कथा है। 'गुरुकुल' में सिख गुरुशों के महत्त्व का वर्णन है। छोटे काव्यों में 'जयद्रथ-वंध' और 'पंचवटी' का स्मरण अधिकतर लोगों को

है। गुप्तजी के छोटे काव्यो की प्रसंग-योजना भी प्रभावशालिनी है श्रौर मार्षा भी बहुत साफ सुथरो है।

'वैतालिक' की रचना उस समय हुई जब गुप्तजी की प्रवृत्ति खड़ी बोली में गीत काव्य प्रस्तुत करने की ख्रोर भी हो गई।

यद्यपि गुप्तजी जगत् श्रौर जीवन के व्यक्त त्तेत्र में ही महत्त्र श्रौर सींदर्य का दर्शन करनेवाले तथा अपने राम को लोक के बीच श्रिधिष्ठत देखनेवाले कि हैं, पर तृतीय उत्थान में 'छायावाद' के नाम से रहस्यात्मक किताश्रों का छलरव सुन इन्होंने भी कुछ गीत रहस्यवादियों के स्वर मे गाये जो 'संकार' में संगृहीत हैं। पर श्रमीम के प्रति उत्कंठा श्रौर लंबी-चौड़ी वेदना का विचित्र प्रदर्शन गुप्तजी की श्रंतः प्रेरित प्रवृत्ति के अंतर्गत नहीं। काव्य का एक मार्ग चलता देख ये उधर भी जा पड़े।

'साकेत' श्रीर 'यशोधरा' इनके दो बड़े प्रबंध हैं। दोनों मे उनके काव्यत्व का तो पूरा विकास दिखाई पड़ता है, पर प्रबंधत्व की कमी है। बात यह है कि इनकी रचना उस समय हुई जब ग्रुस जी की प्रवृत्ति गीतकाव्य या नए दंग के प्रगीत मुक्तको (Lyrics) की श्रीर हो चुकी थी। 'साकेत' की रचना तो, मुख्यतः इस उद्देश्य से हुई कि उर्मिला 'काव्य की उपेक्तिता' न रह जाय। पूरे दो सर्ग (ह श्रीर १०) उसके वियोग-वर्णन मे खप गए हैं। इस वियोग-वर्णन के भीतर कित ने पुरानी पद्धति के श्रालंकारिक चमत्कारपूर्ण पद्य तथा श्राजकल की नई रंगत की वेदना श्रीर लाक् शिक्त वैचित्र्यवाले गीत दोनों रखे हैं। काव्य का नाम 'साकेत' रखा गया है, जिसका तात्पर्य यह है कि इसमें श्रयोध्या में होनेवाली घटनाश्रों श्रीर परिश्वितयों का ही वर्णन प्रधान है। राम के श्रमिश्रेक की तैयारी से लेकर चित्रकृट मे राम-भरत-मिलन तक की कथा श्राठ सर्गों तक चलती है। उसके उपरात दो सर्गों तक उमिला की वियोगावस्था की नाना श्रंतर्श्वत्यों ना विस्तार है जिसके जीच-बीच मे श्रत्यंत उच्च मावों की व्यजना है। स्रदास की गोपियाँ वियोग में कहती है कि—

 पर उमिला कहती है-

रह चिर दिन तू हरी भरी, वह सुख से वह, सृष्टि सुंदरी !

प्रेम के शुभ प्रभाव से डिमला के हृदय की उदारता का ख्रौर भी प्रसार हो गया है। वियोग की दशा में प्रिय लद्मण के गौरव की भावना उसे संभाले हुए है। उन्माद की ख्रवस्था में जब लद्मण उसे सामने खड़े जान पड़ते हैं तब उस भावना को गहरा ख्राघात पहुँचता है ख्रौर वह व्याकुल होकर कहने लगती है—

प्रभु नहीं फिरे, क्या तुम्हीं फिरे? इस गिरे, छही! तो गिरे, गिरे।

दडकारण्य से लेकर लंका तक की घटनाएँ शत्रुष्ठ के मुँह से माडवी और भरत के सामने पूरी रसात्मकता के साथ वर्णन कराई गई हैं। रामायण के भिन्न भिन्न पात्रों की परपरा से प्रतिष्ठित स्वरूपों को विकृत न करके उनके भीतर ही ग्राष्ट्रनिक ग्रांदोलनों की भावनाएँ—जैसे, किसानो ग्रीर श्रमजीवियों के साथ सहानुभूति, युद्ध-प्रथा की मीमांसा, राज्य-व्यवस्था में प्रजा का ग्राधिकार ग्रीर सत्याग्रह, विश्वबंधुत्व, मनुष्यत्व—कौशल के साथ मलकाई गई हैं। किसी पौराणिक या ऐतिहासिक पात्र के परपरा से प्रतिष्ठित स्वरूप को मनमाने दंग पर विकृत करना हम भारी ग्रनाड़ीयन सममते हैं।

'यशोधरा' की रचना नाटकीय ढंग पर है। उसमें भगवान् बुद्ध के चरित्र से संबंध रख्नेवाले पात्रो के उच्च ऋौर सुंदर भावों की व्यजना ऋौर परस्पर कथोपकथन हैं, जिनमें कहीं कहीं गद्य भी है। भाव-व्यजना प्रायः गीतों में है।

'द्वापर' में यशोदा, राघा, नारद, कस, कुन्जा इत्यादि कुछ विशिष्ट व्यक्तियों की मनोवृत्तियों का अलग आलग मार्मिक चित्रण है। नारद और कंस की मनोवृत्तियों के स्वरूप तो बहुत ही विशद और समन्वित रूप में सामने रखे गए हैं।

गुप्तजी ने 'ग्रनघ', 'तिलोत्तमा' श्रौर ' चंद्रहास ' नामक तीन छोटे छोटे पद्यबद्ध रूपक भी लिखे हैं। 'ग्रनघ' में किव ने लोक-व्यवस्था के सबध मे उठी हुई स्राधिनिक भावनास्रों स्रौर विचारों का स्रवस्थान प्राचीनकाल के भीतर ले जाकर किया है। वर्त्तमान किसान स्रांदोलन का रंग प्रधान है।

गुंतजी की प्रतिमा की सबसे बड़ी विशेषता है कालानुसरण की चमता अर्थात् उत्तरोत्तर बदलती हुई भावनाश्रों श्रीर काव्य-प्रणालियों को प्रहण करते चलने की शक्ति। इस दृष्टि से हिंदी-भाषी जनता के प्रतिनिधि किव ये निस्संदेह कहे जा सकते हैं। भारतेदु के समय से स्वदेश-प्रेम की भावना जिस रूप में चली श्रा रही थी उसका विकास 'भारत-भारती' में मिलता है। इधर के राजनीतिक श्रांदोलनों ने जो रूप धारण किया उसका पूरा पूरा श्रामास पिछली रचनाश्रों में मिलता है। सत्याग्रह, श्राहंसा, मनुष्यत्ववाद, विश्वप्रेम, किसानों श्रीर श्रमजीवियों के प्रति प्रेम श्रीर सम्मान, सक्की क्तलक इम पाते हैं।

गुप्तजी की रचनात्रों के भीतर तीन त्रवस्थाएँ लिव्तत होती हैं। प्रथम श्रवस्था भाषा की सफाई की है जिसमें खड़ी बोली के पद्यो की मस् ण्वंघ रचना हमारे सामने त्र्याती है। 'सरस्वती' मे प्रकाशित ऋधिकांश कविताऍ तथा भारत भारती' इस ब्रावस्था की रचना के उदाहरण है। ये रचनाएँ काव्य-प्रेमियों को कुछ गद्यवत्, रूखी श्रौर इतिवृत्तात्मक लगती थीं। इनमें सरस श्रीर कोमल पदावली की कमी भो खटकती थी। बात यह है कि यह खड़ी बोली के परिमार्जन का काल था। इसके अनंतर गुप्तजी ने बगभाषा की कवि-ताओं का अनुशीलन तथा मधुसूदन दत्त रचित व्रजांगना, मेघनाद-वध आदि का श्रनुवाद भी किया। इससे इनकी पदावली मे बहुत कुछ सरसता श्रीर कोमलता त्राई, यद्यपि कुछ ऊनड़-खानड़ श्रीर श्रव्यवहृत संस्कृत शब्दो की ठोकरें कहीं कहीं, विशेषतः छोटे छंदों के चरणांत मे, अब भी लगती है। 'भारत भारती' श्रौर 'वैतालिक' के बीच की रचनाएं इस दूसरी श्रवस्था के उंदाहरण में ली जा सकती हैं। उसके उपरांत 'छायावाद' कही जानेवाली कवितास्रों का चलन होंता है स्रौर गुप्त की का कुछ मुकाव प्रगीत मुक्तकों ( Lyrics ) ग्रौर ग्रिमिव्यंजना के लाक्तिक वैचित्र्य की ग्रोर भी हो जाता है। इस मुकाव का ग्रामास 'साकेत' ग्रौर 'यशोघरा' मे भी पाया जारा है। यह तीसरी ऋवस्था है।

गुप्तजी वास्तव में सामंजस्यवादी कवि हैं; प्रतिक्रिया का प्रदर्शन करनेवाले

ग्रथवा मद में भूमने (या 'भीमने') वाले किव नहीं। सब प्रकार की उचता से प्रभावित होनेवाला हृदय उन्हें प्राप्त है। प्राचीन के प्रति पूज्य भाव ग्रीर नवीन के प्रति उत्साह, दोनों इनमे, हैं। इनकी रचना के कई प्रकार के नमूने नीचे दिए जाते हैं—

, चत्रिय ! सुनो अब तो क्रयश की कालिमा को मेट दो।
निज देश को जीवन संहिति तन मन तथा धन भेट दो।
वैश्यो ! सुनो ज्यापार सारा मिट चुका है देश का।
सब धन विदेशी हर रहे हैं, पार है क्या क्लेश का?
( भारत-भारती)

थे, हो श्रीर रहोगे जब तुम, थी, हूँ श्रीर सदैव रहूँगी।
कल निर्मल जल की धारा सी श्राज यहाँ, कल वहाँ वहूँगी।
दूती! बैठी हूँ सज कर मैं।
ले चल शीघ्र मिलूँ प्रियतम से धाम धरा धन सब तज कर मैं।

प्राप्त क्या के स्वाद के

( मंकार )

पहले भ्रांंकों में थे, मानस में कृद मग्न प्रिय भ्रव थे। छींटे वही उड़े थे, वड़े बड़े भ्रश्रु वे कव थे।

× × × ×

सिख, नील नभस्सर से उतरा यह हंस श्रहा! तरता तरता।

श्रव तारक-मौक्तिक शेष नहीं, निकला जिनको चरता चरता।

श्रपने हिमबिंदु बचे तब भी, चलता उनको धरता धरता।

गड़ जायँ न कंटक भूतल के, कर डाल रहा डरता डरता।

श्राकाशजाल सब श्रोर तना, रिव तंतुवाय है श्राज बना;

करता है पद-प्रहार वही, मक्खी सी भिन्ना रही मही।

घटना हो चाहे घटा, उठ नीचे से नित्य।
ग्राती है ऊपर, सखी! छा कर चंद्रादित्य॥
इंद्रवधू श्राने लगी क्यों निज स्वर्ग विहाय।
नन्हीं दूबों का हृदय निकल पड़ा यह हाय॥
इस उत्पल से काय में, हाय! उपल से प्राण।
रहने दे बक ध्यान यह, पावें ये हग त्राण॥

पाई मैंने श्राज तुसी में श्रपनी चाह घनी। श्राप्ती वियोग-समाधि श्रनोखी, तू क्या ठीक ठनी। श्रपने को, प्रिय को, जगती को देखूँ खिंची तनी।

 $\mathbf{x}$   $\mathbf{x}$   $\mathbf{x}$   $\mathbf{x}$ 

सिख, निरख नदी की धारा,

हलमल हलमल चंचल श्रंचल, भलमल भलमल तारा।
निर्मल जल श्रंतस्तल भरके, उछल उछल कर छल छल करके,
थल थल तर के, कल कल धर के विल्हाती है पारा।

×

×

×

×

×

श्रो मेरे मानस के हास! खिल सहस्रदल, सरस सुवास।

× 'x × ×

स्वजनि, रोता है मेरा गान । । प्रिय तक नहीं पहुँच पाती है उसकी कोई तान ।

वस इसी प्रिय-कानन-छंज में—मिलन भाषण के स्मृति-छंज में—
श्रमय छोड मुझे तुम दीजियो, इसन-रोदन से न पसीजियो।
, ('साकेत')

स्वर्गीय पं० रामचरित उपाध्याय का जन्म सं० १६२६ मे गाजीपुर में हुआ था, पर पिछले दिनों मे वे आजमगढ़ के पाप्त एक गाँव में रहने लगे थे। कुछ वर्ष हुए उनका देहांत हो गया। वे सस्कृत के अच्छे पंडित थे और पहले पुराने ठंग की हिंदी-किवता की ओर उनकी रुचि थी। पीछे 'सरस्वती' मे जब खड़ी बोली की किवताएँ निकलने लगीं तब वे नए ढंग की रचना की ओर बढ़े और दिवेदीजी के प्रोत्माहन से बराबर उक्त पित्रका में अपनी रचनाएँ मेजते रहे। 'राष्ट्र-मारती', 'देवदूत', 'देवसमा', 'देवी द्रौपदी', 'भारत-भिक्त', 'विचित्र विवाह' इत्यादि अनेक किवताएँ उन्होंने खड़ी बोली में लिखी हैं। छोटी किवताएँ अधिकतर विदग्ध भाषण के रूप में हैं। 'रामचिरत-चितामणि' नामकः एक बड़ा प्रबंधकान्य भी उन्होंने लिखा है जिसके कई एक प्रसंग बहुत सुंदर बन पड़े हैं जैसे—अंगद-रावण-सवाद । भाषा उनकी साफ होती थी और कुछ वैदग्ध्य के साथ चलती थी। अगद-रावण-संवाद की ये पंक्तियाँ देखिए—

कुशल से रहना यदि है तुम्हें, दनुज ! तो फिर गर्व न कीजिए । शरण में गिरिए रघुनाथ के ; निवल के वल केवल राम हैं।

× × × ×

सुन कपे ! यम, इंद्र, कुवेर की न हिलती रसना मम सामने। तदिप त्राज मुझे करना पड़ा मनुज-सेवक से बकवाद भी। यदि कपे ! मम राज्ञस-राज का स्तवन है तुकसे न किया गया। कुछ नहीं डर है; पर क्यों वृथा निलज ! मानव-मान बढ़ा रहा?

दूसरे संस्कृत के विद्वान् जिनकी कविताएँ 'सरस्वती' मे वरात्रर छ पती रहीं

मालरांपाटन के पं शिरिधर शर्मा नवरल है। 'सरस्वती' के श्रतिरिक्त हिंदी के श्रीर पत्रो तथा पत्रिकाश्रो में भी ये अपनी किवताएँ भेजते रहे। राजपूताने से निकलनेवाले 'विद्यामास्कर' नामक एक पत्र का संपादन भी इन्होंने कुछ दिन किया था। मालवा श्रीर राजपूताने में हिंदी-साहित्य के प्रचार में इन्होंने बड़ा काम किया। है। नवरत्न जी संस्कृत के भी श्रच्छे कि हैं। गोल्डिस्मिथ के Hermit या 'एकांतवासी योगी' का इन्होंने संस्कृत श्लोकों में श्रनुवाद किया है। हिंदी में भी इनकी रचनाएँ कम नहीं। कुछ पुस्तके लिखने के श्रतिरिक्त श्रनुवाद मी कई पुस्तकों का किया है। रवींद्र बाबू की 'गीतांजिल' का हिंदी-पद्यों में इनका श्रनुवाद बहुत पहले निकला था। माघ के 'शिशुपाल-वध' के दो सगों का श्रनुवाद 'हिंदी माध' के नाम से इन्होंने सवत् १६८५ में किया था। पहले ये जनमाधा के किवत्त श्रादि रचते थे जिनमें कहीं कहीं खड़ी बोली का भी श्रामास रहता था। शुद्ध खड़ी बोली के भी कुछ किन्त इनके मिलते हैं। 'सरस्वती' में प्रकाशित इनकी किवताएँ श्रधिकतर इतिवृत्तात्मक या गद्यवत् हैं, जैसे—

में जो नया ग्रंथ विलोकता हूँ, भाता मुक्ते सो नव मित्र सा है। देखूँ उसे में नित बार बार, मानों मिला मित्र मुक्ते पुराना ॥ 'ब्रह्मन्, तजो पुस्तक-प्रेम श्राप, देता श्रभी हूँ यह राज्य सारा।' कहे मुझे यो यदि चक्रवर्ती, 'ऐसा न राजन्! कहिए', 'कहूँ में ॥

पंठ लोचनप्रसाद पांडेय बहुत छोटी अवस्था से कविता करने लगे थे। संवत् १६६२ से इनकी कविताएँ 'सरस्वती' तथा और मासिक पित्रकाओं में निकलने लगी थीं। इनकी रचनाएँ कई ढंग की हैं—कथा-प्रबंध के रूप में भी और फुटकल प्रसंग के रूप में भी। चित्तौड़ के भीमसिंह के अपूर्व स्वत्वत्थाग की कथा नंददास की रासपचाध्यायी के ढंग पर इन्होंने लिखी है। "मृगी-दु:खमोचन" में इन्होंने खड़ी बोली के सवैयों में एक मृगी की अत्यत दारुण पिरिस्थित का वर्णन सरस भाषा में किया है जिससे पशुओं तक पहुँचनेवाली इनकी न्यापक और सर्वभूत-दयापूर्ण काव्यदृष्टि का पता चलता है। इनका दृद्ध कहीं कहीं पेड़-पौधों तक की दशा का मार्मिक अनुभव करता पाया

जाता है। यह भावुकता इनकी अपनी है। भाषा की गद्यवत् सरल सीघी गति उस रचना-प्रवृत्ति का पता देती है जो द्विवेटीजी के प्रभाव से उत्पन्न हुई थी। पर इनकी रचनाओं में खड़ी बोली का वैसा स्वच्छ और निखरा रूप नहीं मिलता जैसा गुप्तजी की उस समय की रचनाओं में मिलता है। कुछ पंक्तियाँ उद्धृत की जाती हैं।

चढ़ जाते पहाडों में जाके कभी, कभी भाड़ों के नीचे फिरें विचरें।
कभी कोमल पत्तियाँ खाया करें, कभी भीठी हरी हरी घास चरें।
सरिता-जल में प्रतिबिंव लखें निज, शुद्ध कहीं जल पान करें।
कहीं मुग्ध हो भर्भर निर्भर से तरु-कुंज में जा तप-ताप हरें॥
रहती जहाँ शाल रसाल तमाल के पादपों की प्रति छाया घनी।
चर के तृण प्राते, थके वहाँ बैठते थे मृग ग्रौ उसकी घरनी।
पगुराते हुए हम मुँदे हुए वे सिटाते थकावट थे प्रपनी।
खुर से कभी कान खुजाते, कभी सिर सींग पे धारते थे टहनी॥
(मृगीदु:खमोचन)

सुमन विटप वल्ली काल की क्रूरता से।
भुलस ज्व रही थीं अध्म की उप्रता से॥
उस कुसमय में हां! भाग्य-प्राकाश तेरा।
प्रयि नव लितके! था घोर श्रापत्ति-घेरा॥
प्रव तव बुमता था जीवनालोक तेरा।
यह लख उर होता दुःख से दग्ध मेरा॥

इस प्रसिद्ध किवयों के अतिरिक्त और न जाने कितने किवयों ने खड़ी बोली में फुटक्ल किवताएँ 'लिखीं जिन पर दिवेदी जी का प्रभाव स्पष्ट सलकता था। ऐसी किवताओं से मासिक पित्रकाएँ, भरी रहती थीं। जो किवता को अपने से दूर की वस्तु समसते थे वे भी गद्य में चलनेवाली भाषा को पद्यबद्ध करने का अभ्यास करने लगे। उनकी रचनाएँ वरावर प्रकाशित होने लगीं। उनके संबंध में यह स्पष्ट समस्त रखना चाहिए कि वे अधिकतर इतिवृत्तात्मक गद्य-

१--पंडियजी गत हो गए।

्रिनंघ के रूप में होती थीं। फल इसका यह हुआ कि कान्य-प्रेमियों को उनमें कान्यत्व नहीं दिखाई पड़ता था और वे खड़ी बोली की अधिकांश कविता की 'तुकबंदी' मात्र समक्तने लगे थे। आगे चलकर तृतीय उत्थान में इस परिस्थिति के विरुद्ध गहरा प्रतिवर्त्तन (Reaction) हुआ।

यहाँ तक तो उन किवयों का उल्लेख हुआ जिन्होंने द्विवेदी के प्रोत्साहन से अथवा उसके आदर्श के अनुकूल रचनाएँ कीं। पर इस द्वितीय उत्थान के भीतर अनेक ऐसे किव भी बराबर अपनी वाग्धारा वहाते रहे जो अपना स्वतंत्र मार्ग पहले से निकाल चुके थे और जिन पर द्विवेदी जी का कोई विशेष प्रभाव नहीं दिखाई पड़ता।

## ' द्विवेदी-संडल के बाहर की काव्य-सूमि

द्विवेदीजी के प्रभाव से हिंदी-क्राव्य ने जो स्वरूप प्राप्त किया उसके श्रातिरिक्त श्रीर श्रानेक रूपों में भी भिन्न भिन्न कवियों की काव्य-धारा चलती रही। कई एक बहुत श्रच्छे कि श्रापने श्रापने दगपर सरस श्रीर प्रभावपूर्ण किवता करते रहे जिनमे मुख्य राय देवीपसाद 'पूर्ण', पं नाथूराम शकर शर्मा, पं गयाप्रसाद शुक्ल 'सनेही', पं सत्यनारायण किवरत, लाला भगवानदीन, पं रामनरेश त्रिपाठी, पं रूपनारायण पाईय हैं।

इन किवयों में से श्रिंधिकांश तो दो रंगी किव ये जो व्रजमाण मे तो श्रंगार, वीर, मिक्त श्रादि की पुरानी परिपार्टी की किवता किवत्त सवैयों या गय पदो में करते श्राते ये श्रोर खड़ी बोली में नूतन विषयों को लेकर चलते थे। बात यह थी कि खड़ी बोली का प्रचार बराजर बढ़ता दिखाई देता था श्रीर काव्य के प्रवाह के लिये कुछ नई नई भूमियाँ भी दिखाई पड़ती थीं। देश दशा, समाज-दशा, स्वदेश-प्रेम, श्राचरण संबंधी उपदेश श्रादि ही तक नई धारा की किवता न रहकर जीवन के कुछ श्रीर पत्तों की श्रोर भी बढ़ी, पर गहराई के साथ नहीं। त्याग, वीरता, उदारता, सहिष्णुता इत्यादि के श्रनेक पौराणिक श्रीर ऐतिहासिक प्रसंग पद्मजद्द हुए जिनके बीच बीच में जनमभूमि- प्रेम, स्वजाति-गौरव, श्रात्म सम्मान की व्यंजना करनेवाले जोशीले भाषण

रखे गए। जीवन की गूढ, मार्मिक या रमणीय परिस्थितियाँ मतलकाने के लिये नूतन कथा-प्रसंगों की कल्पना या उद्भावना की प्रवृत्ति नहीं दिखाई पड़ी। केवल पं० रामनरेश त्रिपाठी ने कुछ ध्यान कल्पित प्रबंध की ख्रोर दिया।

दार्शनिकता का पुट राय देवीप्रसाद 'पूर्ण' की रचनास्रों में कहीं कहीं दिखाई पड़ता है, पर किसी दार्शनिक तथ्य को हृदय-प्राह्म रसात्मक रूप देने का प्रयास उनमें भी नहीं पाया जाता। उनके "वसत-वियोग" में भारत-दशा-स्चक प्राकृतिक विभृति के नाना चित्रों के बीच बीच में कुछ दार्शनिक तत्व रखे गए है स्त्रौर स्त्रत में स्नाकाशवाणी द्वारा भारत के कल्याण के लिये कमेंथोग स्त्रौर मिक्त का स्नादेश दिलाया गया है। प्रकृति-वर्णन की स्त्रोर हमारा काव्य कुछ स्रधिक स्त्रग्रसर हुस्रा पर प्रायः वहीं तक रहा जहाँ तक उसका संबंध मनुष्य के सुख-सौंदर्य की मावना से है। प्रकृति के जिन सामान्य रूपों के बीच नर-जीवन का विकास हुस्रा है, जिन रूपों से हम बराबर घिरे रहते स्त्राए हैं उनके प्रति वह राग या ममता न व्यक्त हुई जो चिर सहचरों के प्रति स्वभावतः हुस्रा करती है। प्रकृति के प्रायः वे ही चटकीले भड़कीले रूप लिए गए जो सजावट के काम के समक्ते गए। सारांश यह कि जगत् स्त्रौर जीवन के नाना रूपों स्त्रौर तथ्यों के बीच हमारे हृदय का प्रसार करने में वाणी वैसी तत्यर न दिखाई पड़ी।

राय देवीप्रसाद "पूर्ण" का उल्लेख 'पुरानी घारा' के भीतर हो चुर्का है। वे व्रजमाधा-काव्य-परंपरा के बहुत ही प्रौढ़ किव थे श्रौर जब तक जीवित रहे, श्रपने 'रिंग समाज' द्वारा उस परंपरा की पूरी चहल-पहल बनाए रहे। उक्त समाज की श्रोर से 'रिंग कवाटिका' नाम की एक पत्रिका निकलती थी जिसमें उस समय के प्रायः सब व्रजभाषा किवयों की सुद्र रचनाएँ छपती थीं। जब संवत् '१६७७ में पूर्ण जो का देहावसान हु श्रा उस समय उक्त समाज निरवलंब सा हो गया श्रौर—

रसिक समाजी हैं चकोर चहुँ श्रोर हेरें, कविता को पूरन कलानिधि कितै गयो। (रतनेश)

'पूर्ण' जी सनातनधर्म के बड़े उत्साही, ग्रानुयायी तथा श्रध्ययनशील व्यक्ति

थे। उपनिषद् और विदांत में उनकी अच्छी गति थी। समा-समाजों के प्रति उनका बहुत उत्साह रहता था और उनके अधिवेशनो मे अवश्य कोई न कोई किवता पढ़ते थे। देश मे चलनेवाले आंदोलनो (जैसे, स्वदेशी) को भी उनकी वाणी प्रतिष्वनित करती थी। भारतेंदु, प्रेमघन आदि प्रथम उत्थान के किवयों के समान 'पूर्ण' जी में भी देशभिक्त और राजभिक्त का समन्वय पाया जाता है। बात यह है कि उस समय तक देश के राजनीतिक प्रयत्नों मे अवरोध और विरोध का बल नहीं आया था और लोगों की पूरी तरह घड़क नहीं खुली थी। अतः उनकी रचना मे यदि एक और 'स्वदेशी' पर देशभिक्त-पूर्ण पद्य मिले और दूसरी और सन् १६११ वाले दिल्ली दरबार के ठाटबाट का वर्णन, तो आश्चर्य न करना चाहिए।

प्रथम उत्थान के कवियों के समान 'पूर्ण' जो पहले नूतन 'विषयों की किवता' भी वजभाषा में करते थे जैसे—

विगत श्रालस की रजनी भई। रुचिर उद्यम की द्युति छै गई॥ उदित सूरज है नव भाग को। श्ररुन रंग नए श्रनुराग को॥ तजि विद्यौनन को श्रव भागिए। भरत खंड प्रजागण जागिए॥

इसी प्रकार 'सग्राम-निंदा' श्रादि श्रमेक विषयों पर उनकी स्वनाएँ व्रज-माषा में ही हैं। पीछे खड़ी बोली की किवता का प्रचार बढ़ने पर बहुत सी रचना उन्होंने खड़ी बोली में भी की, जैसे 'श्रमल्तास', 'वसंत-वियोग', 'स्वदेशी कुंडल', 'नए सन् (१६१०) का स्वागत', 'नवीन संवत्सर (१६६७) का स्वागत', इत्यादि। स्वदेशी, देशोद्धार श्रादि पर उनकी श्रिषकांश रचनाएँ इतिवृत्तात्मक पद्यों के रूप में हैं। 'वसंत-वियोग' बहुत बड़ी किवता है जिसमें कल्पना श्रिषक सचेष्ट मिलती है। उसमे भारत-भूमि की कल्पना एक उद्यान के रूप में की गई है। प्राचीन काल में यह उद्यान सत्व-गुग्ग-प्रधान, तथा प्रकृति की सारी विभूतियों से संपन्न था श्रीर इसके माली देवतुल्य थे। पीछे मालियों के प्रमाद श्रीर श्रमैक्य से उद्यान उजड़ने लगता है। यद्यपि कुछ यशस्वी महापुरुष (विक्रमादित्य ऐसे ) कुछ काल के लिये उसे समालते दिखाई पड़ते हैं, पर उसकी दशा गिरती ही जाती है। श्रंत में उसके माली साधना और तपस्या के लिये कैलास मानसरोकर की श्रोर जाते हैं जहाँ श्राकाशवाणी होती है कि विक्रम की बीसवीं शताब्दी में जब 'पिश्चमी शासन' होगा तब उन्नित का श्रायोजन होगा। 'श्रमल्तास' नाम की छोटी सी किवता में किव ने श्रपने प्रकृति-निरीच्ण का भी परिचय दिया है। श्रीष्म मे जब वनस्थली के सारे पेड़-पौधे मुलसे से रहते हैं श्रीर कहीं प्रफुल्लता नहीं दिखाई देती है, उस समय श्रमलतास चारों श्रोर फूलकर श्रपनी पीत प्रभा फैला देता है। इससे किव मिक्त के महत्त्व का सकेत ग्रहण करता है—

देख तब वैभव, द्रुमकुल-संत! विचारा उसका सुखद निदान।
करें जो विषम काल को मंद, गया उस सामग्री पर ध्यान॥
रँगा निज प्रभु ऋतुपति के रंग, द्रुमों में श्रमलनास तू भक्त।
इसी कारण निदाय प्रतिकूल, दहन में तेरे रहा श्रशक्त॥

'पूर्ण' जी की कविताओं का सग्रह 'पूर्ण-संग्रह' के नाम से प्रकाशित हो चुका है। उनको खड़ी बोली की रचना के कुछ उद्धरण दिए जाते हैं—

> नंदनवन का सुना नहीं है किसने नाम, मिलता है जिसमें देवों को भी श्राराम।

उसके भी वासी सुखरासी, उम्र हुम्रा यदि उनका भाग। श्राकर के इस कुसुमाकर में करते हैं नंदन-रुचि त्याग॥

× × × ×

हे नर दिल्ला ! इसके दिल्ला, पश्चिम, पूर्व है श्रपार जल से परिपूरित कोश श्रपूर्व। पवन देवता गगन-पंथ से सुघन-घटों में लाकर नीर, सीचा करते हैं यह उपवन करके सदा कृपा गंभीर॥

X 1 X X

कर देते हैं बाहर अनगों का परिवार, तब करते हें कीश उढ़ुंबर का श्राहार। पत्तीगृह विचार तरुगण को नहीं हिलाते हैं गज़बूंद। हंस खूंग-हिंसा के भय से खाते नहीं बंद श्ररविंद॥ धेनुवत्स जब छक जाते हैं पीकर छीर, तब छुछ दुहते हैं गौश्रों को चतुर श्रहीर। लेते हैं हम मधुकोशों से मधु जो गिरे श्राप ही श्राप। मक्खी तक निदान इस थल की पाती नहीं कभी संताप॥

(वसंत-वियोगः)

सरकारी कातून का रख कर पूरा ध्यान।
कर सकते हो देश का सभी तरह कल्यान॥
सभी तरह कल्यान देश का कर सकते हो।
करके कुछ उद्योग सोग सब हर सकते हो॥
जो हो तुम में जान, श्रापदा भारी सारी।
हो सकती है दूर, नहीं बाधा सरकारी॥

पं० नाथूराम शंकर शर्मा का जन्म संवत् १६१६ मे श्रीर मृत्यु १६८६ में हुई। वे अपना उपनाम 'शंकर' रखते थे श्रीर पद्यरचना मे अत्यंत सिद्धहस्त थे। पं० प्रतापनारायण मिश्र के वे साथियों मे थे श्रीर उस समय के कवि-समाजो मे वरावर कविता पढ़ा करते थे। समस्या-पूर्ति वे बड़ी ही सटीक श्रीर सुंदर करते थे जिससे उनका चारों श्रोर पदक, पगड़ी, दुशाले श्रादि से सत्कार होता था। 'किव व चित्रकार', 'काव्य-सुधाधर', 'रिसक-मिन्न' श्रादि पत्नों में उनकी श्रनूठी पूर्तियाँ श्रीर नजमाधा की कविताएँ वरावर निकला करती थीं। छंदों के सुंदर नपे तुले विधान के साथ ही उनकी उद्धावनाएँ भी बड़ी श्रनूठी होती थीं। वियोग का यह वर्णन पढ़िए—

शंकर नदी नद नदीसन के नीरन की
भाप बन श्रंबर तें ऊँची चढ़ जाएगी।
दोनों ध्रुव छोरन लों पल में पिघलकर
श्रूम श्रूम धरनो धुरी सी बढ़ जाएगी।

सारेंगे बँगारे ये तरिन तारे तारापित जारेंगे खमंडल में घ्राग मढ जाएगी। काहू विधि विधि की बनावट बचैगी नार्हिं जो पे वा वियोगिनी की घ्राह कढ़ जाएगी।

पीछे खड़ी बोली का प्रचार होने पर वे उसमें भी वहुत अच्छी रचना करने लगे। उनकी पदावली कुछ उद्दुडता लिए होती थी। इसका कारण यह है कि उनका संबंध आर्थ-समाज से रहा जिसमें अंधिवश्वास और सामाजिक कुरीतियों के उम्र विरोध की प्रवृत्ति बहुत दिनों तक जामत रही। उसी अंतर्वृत्ति का आभास उनकी रचनाओं मे दिखाई पड़ता है। "गर्भरंडा-रहस्य" नामक एक बड़ा प्रवध-काव्य उन्होंने विधवाओं की बुरी परिस्थित और देवमिदरों के अनाचार आदि दिखाने के उद्देश्य से लिखा था। उसका एक पद्य देखिए—

फैल गया हुडदंग होलिका की हलचल में फूल फूलकर फाग फला महिला-मंडल में ॥ जननी भी तज लाज बनी ब्रजमक्ली सबकी। पर मैं पिंड छुड़ाय जवनिका में जा दबकी॥

फनतियाँ और फटकार इनकी कविताओं की एक विशेषता है। फैशनवालो पर कही हुई 'ईश गिरिजा को छोड़ि ईशु गिरिजा में जाय'' वाली प्रसिद्ध फनती इन्हीं की है। पर जहाँ इनकी चित्त चृत्ति दूसरे प्रकार की रही है, वहाँ की उक्तियाँ बड़ी मनोहर भाषा में हैं। यह कवित्त ही लीजिए—

तेज न रहेगा तेजधारियों का नाम को भी,

मंगल मयंक मंद मंद पह जायँगे।

मीन विन मारे मर जायँगे सरोवर में,

हुव हूव 'शंकर' सरोज सड़ जायँगे॥

चौक चौंक चारों श्रोर चौकडी भरेंगे मृग,

खंजन खिलाड़ियों के पंख मड़ जायँगे।

बोलो इन श्रॅंखियों की होड़ करने को श्रव
कौन से श्रडीले उपमान श्रड़ जायँगे?

पंडित गयाप्रसाद शुक्क (सनेहो) हिंदी के एक बड़े ही भावक और सरस हृदय कि हैं। ये पुरानी और नई दोनो चाल की किवताएँ लिखते हैं। इनकी बहुत सी किवताएँ 'त्रिशूल' के नाम से निकली हैं। उर्दू-किवता भी इनकी बहुत ही अच्छी होती है। इनकी पुराने ढंग की किवताएँ 'रिसकिंगित्र', 'काव्यसुधानिधि' और 'साहित्य सरोवर' आदि मे बराबर निकलती रहीं। पीछे इनकी प्रवृत्ति खड़ी बोली की ओर हुई। इनकी तीन पुस्तके प्रकाशित हैं— 'प्रेम-पचीसी', 'कुसुमांजिल' 'कुषक-क्रदन'। इस मैदान में-भी इन्होंने अच्छी सफलता पाई। एक पद्य नीचे दिया जाता है—

त् है गगन विस्तीर्ण तो मैं एक तारा क्षुद्र हूँ।
त् है महासागर श्रगम, मैं एक धारा क्षुद्र हूँ॥
त् है महानद तुल्य तो मैं एक बूँद समान हूँ।
त् है मनोहर गीत तो मैं एक उसकी तान हूँ॥

पं रामनरेश त्रिपाठी का नाम भी खड़ी बोली के कवियो में बड़े सम्मान के साथ लिया जाता है। भाषा की सफाई श्रीर कविता के प्रसाद गुण पर इनका बहुत जोर रहता है। काव्यभाषा में लाघव के लिये कुछ कारक-चिन्हों ग्रौर संयुक्त कियात्रों के कुछ श्रांतिम श्रवयवों को छोड़ना भी ( नैसे, 'कर रहा है' के स्थान पर 'कर रहा' या 'करते हुए' के स्थान पर 'करते') ये ठीक नहीं समभते । काव्यद्धेत्र मे जिस स्वाभाविक स्वच्छंदता (Romanticism) का त्राभास पं० श्रीघर पाठक ने दिया था उसके पथ पर चलनेवाले द्वितीय उत्थान मे त्रिपाठीजी ही दिखाई पड़े । 'मिलन', 'पथिक' श्रौर 'स्वप्न' नामक इनके तीनों खड़-काब्यों में इनकी कल्पना ऐसे मर्मपथ पर चली है जिसपर मनुष्य मात्र का हृद्य स्वभावतः ढलता स्राया है। ऐतिहासिक या पौराणिक कथाओं के भीतर न बॅधकर अपनी भावना के अनुकूल स्वच्छंद संचरण के लिये किव ने नूतन कथा हो। की उद्भावना की है। किल्पत स्राख्यानों की स्रोर यह विशेष मुकाव स्वच्छद मार्ग का अभिलाष सचित करता है। इन प्रबंघों में नर-जीवन जिन रूपों में ढालकर सामने लाया गया है, वे मनुष्य मात्र का मर्मस्पर्श करनेवाले हैं तथा प्रकृति के स्वच्छ्रद श्रौर रमणीय प्रसार के बीच श्च बस्थित होने के कारण शेष सृष्टि से विन्छिन्न नहीं प्रतीत होते ।

स्वदेशमिक की जो मावना भारतेदु के समय से चली श्राती थी उसे सुंदर कल्पना द्वारा रमणीय श्रीर श्राकर्षक रूप त्रिपाठीजी ने ही प्रदान किया। त्रिपाठीजी के उपर्युक्त तीनो काव्य देशमिक के माव से प्रेरित हैं। देशमिक का यह माव उनके मुख्य पात्रों को जीवन के कई चेत्रों में सौदर्य प्रदान करता दिखाई पड़ता है—कर्म के चेत्र में भी, प्रेम के चेत्र में भी। वे पात्र कई तरफ से देखने में सुंदर लगते हैं। देशमिक को रसात्मक रूप त्रिपाठीजी द्वारा प्राप्त हुत्रा, इसमें संदेह नहीं।

त्रिपाठीनी ने भारत के प्रायः सब भागों मे भ्रमण किया है, इससे इनके प्रकृति-वर्णन में स्थानगत विशेषताएँ श्रन्छी तरह श्रा सकी हैं। इनके 'पिथक' में दिन्नण भारत के रम्य दृश्यों का बहुत विस्तृत समावेश है। इसी प्रकार इनके 'स्वम्न' मे उत्तराखंड श्रीर काश्मीर की सुषमा सामने श्राती है। प्रकृति के किसी खड के संशिलष्ट चित्रण की प्रतिभा इनमे श्रन्छी है। संदर श्रालंका-रिक साम्य खड़ा करने में भी इनकी कल्पना प्रवृत्त होती है। पर झुठे श्रारोणें द्वारा श्रपनी उड़ान दिखाने या वैचित्रण खड़ा करने के लिये नहीं।

'स्वप्न' नामक खड-काव्य तृतीय उत्थान-काल के भीतर लिखा गया है जब 'छायावाद' नाम की शाखा चल चुकी थी, इससे उस शाखा का भी कुछ रंग कहीं कहीं उसके भीतर क्लंक मारता है, जैसे—

> त्रिय की सुध सी ये सरिताएँ, ये कानन कांतार सुसजित मैं तो नहीं, किंतु है मेरा हृदय किसी त्रियतम से परिचित । जिसके प्रेम पत्र घाते हैं प्रायः सुख-संवाद-सन्निहित ॥

ग्रतः उस काव्य को लेकर देखने से थोडी थोड़ी इनकी सब प्रवृत्तियाँ झलक जाती हैं। उसके ग्रारंभ में इम ग्रपनी प्रिया मे ग्रनुरक्त वसत नामक एक सुदर् ग्रौर विचारशील युवक को जीवन की गभीर वितर्क दशा मे पाते हैं। एक ग्रोर उसे प्रकृति की प्रमोदमयी सुषमात्रों के बीच प्रियतमा के साहचर्य का प्रेम-सुख लीन रखना चाहता है, दूसरी ग्रोर समाज के ग्रसख्य प्राणियों का कष्ट-कंदन उसे उद्धार के लिये बुलाता जान पडता है। दोनो पत्तों के बहुत से सजीव चित्र बारी बारी से बड़ी दूर तक चलते हैं। फिर उस युवक

के मन मे जगत् श्रीर जीवन के संबंध में गभीर जिज्ञासाएँ उठती है। जगत् के इन नाना रूपो का उद्गम कहाँ है ? सृष्टि के इन न्यापारो का श्रितम लक्ष्य क्या है ? यह जीवन हमे क्यों दिया गया है ? इसी प्रकार के प्रश्न उसे न्याकुल करते रहते है श्रीर कभी कभी वह सोचता है—

इसी तरह की श्रमित करुपना के प्रवाह में मैं निशिवासर, बहता रहता हूँ विमोह-वश; नहीं पहुँचता कहीं तीर पर। रात दिवस की वूँदों द्वारा तन-घट से परिसित यौवन-जल है निकला जा रहा निरतर, यह एक सकता नहीं एक पल।

कभी कभी उतकी वृत्ति रहस्योन्मुख होतो है। वह सारा खेत खड़ा करनेवाले उस छिपे हुए प्रियतम का श्राकर्षण श्रनुभव करता है श्रीर सोचता है कि मै उसके श्रन्वेषण में क्यों न चल पर्ू।

उसकी सुमना उसे दिन रात इस प्रकार भावनात्रों में ही मय श्रौर श्रव्यवस्थित देखकर कर्ममार्ग पर स्थित हो जाने का उपदेश देती है—

> सेवा है महिमा मनुष्य की, न कि श्रित उच्च विचार द्रव्य-बंत । मूल हेतु रिव के गौरव का है प्रकाश ही न कि उच्च स्थल ॥ मन की श्रमित तरंगों में तुम् खोते हो इस जीवन का सुख ॥

इसके उपरांत देश पर शत्रु चढ़ाई करता है श्रीर राजा उसे रोकने में श्रममर्थ होकर घोषणा करता है कि प्रजा श्रपनी रक्षा कर ले। इस पर देश के झंड के झंड युवक निकल पड़ते है श्रीर उनकी पितयाँ श्रीर माताएँ गर्व से फूली नहीं समाती हैं। देश की इस दशा मे वसत को घर मे पड़ा देख उसकी पत्नी सुमना को अत्यंत लज्जा होती है श्रीर वह श्रपने पित से स्वदेश के इस संकट के समय शस्त्र-ग्रहण करने को कहती है। जब वह देखती है कि उसका पित उसी के प्रेम के कारण नहीं उठता है तब वह श्रपने को ही प्रिय के कर्तव्य पथ का बाधक समक्ती है। वह सुनती है कि एक रुग्णा वृद्धा यह देखकर कि उसका पुत्र उसी की सेवा के ध्यान से युद्ध पर नहीं जाता है, श्रपना प्राणत्याग कर देती है। श्रांत मे सुमना श्रपने को वसंत के सामने से

हराना ही स्थिर करती है ग्रीर चुपचाप घर से निकल पड़ती है। वह पुरुप-वेप मे वीरों के साथ सम्मिलित होकर ग्रत्यत पराक्रम के साथ लड़ती है। उधर वसंत उसके वियोग मे प्रकृति के खुले चेत्र में ग्रपनी प्रेम-वेदना की पुकार सुनाता फिरता है, पर सुमना उस समय प्रेम चेत्र से दूर थी—

श्रद्धं निशा में तारागण से प्रतिविवित श्रित निर्मल जलमय।
नील कील के कलित कूल पर मनोन्यथा का लेकर श्राध्रय ॥
नीरवता में अंतस्तल का मर्म करुण स्वर-लहरी में भर।
प्रेम जगाया करता था वह विरही विरह-गीत गा गा कर ॥
मोजपत्र पर विरह-न्यथामय श्रगणित प्रेमपत्र लिख लिखंकर।
डाल दिए थे उसने गिरि पर, निद्यों के चट पर, वनपथ पर ॥
पर सुमना के लिये दूर थे ये वियोग के दृश्य-कदंबक।
श्रीर न विहारी की पुकार ही पहुँच सकी उसके समीप तक॥

श्रत में वसत एक युवक ('वास्तव मे पुरुष-वेष में सुमना) के उद्बोधन से निकल पड़ता है श्रीर श्रपनी श्रद्भुत वीरता द्वारा सब का नेता बनकर विजय प्राप्त करता है। राजा यह कहकर कि 'जो देश की रत्ना करे वही राजा' उसको राज्य सौप देता है। उसी समय सुमना भी उसके सामने प्रकट हो जाती है।

स्वदेश-भक्ति की भावना कैसे मार्मिक श्रीर रसात्मक रूप में कथा के भीतर व्यक्त हुई है, यह उपर्युक्त साराश द्वारा देखा जा सकता है। जैसा हम पहले कह श्राए हैं, त्रिपाठीजी की कल्पना मानव हृदय के सामान्य मर्मपथ पर चलनेवाली है। इनका श्राम-गीत संग्रह करना इस वात को श्रीर भी स्पष्ट कर देता है। श्रतः त्रिपाठी जी हमें स्वच्छदतावाद (Romanticism) के प्रकृत पथ पर दिखाई पड़ते हैं। इनकी रचना के कुछ, उद्धरण नीचे दिए जाते हैं—

चारु चिद्रका से आलोकित विमलोदक सरसी के तट पर, वौर-गंध से शिथिल पवन में कोकिल का आलाप अवण कर । और सरक आती समीप है प्रमदा करती हुई प्रतिध्विन, हृदय द्वित होता है सुनकर शिशकर छूकर यथा चंद्रमणि।

`

किंतु उसी चर्ण भूख-प्यास से विकल वस्त्र-वंचित श्रनाथगण, 'हमें किसी की छाँह चाहिए' कहते चुनते हुए श्रन्नकण। श्रा जाते हैं हृदयद्वार पर, मैं पुकार उठता हूँ तत्क्ण—हाय! मुसे धिक है जो इनका कर न सका मैं कष्ट-निवारण।

× × × × × × × उमड़-घुमड़ कर जब घमंड से उठता है सावन में जलधर, हम पुष्पित कदंब के नीचे भूला करते हैं प्रति वासर। तिहत-प्रभा या घनगर्जन से भय या प्रेमोद्रेक प्राप्त कर; वह भुजबंधन कस लेती है, यह श्रनुभव है परम मनोहर। किंतु उसी चण वह गरीबिनी, श्रित विषादमय जिसके मुँह पर खुने हुए छुप्पर की भीषण चिंता के हैं घरे वारिधर, जिसका नहीं सहारा कोई, श्रा जाती है हम के भीतर, मेरा हर्ष चला जाता है एक श्राह के साथ निकलकर। (स्वम)

प्रति च्रण नूतन वेष बना कर रंग-बिरंग निराला। रिव के सम्मुख थिरक रही है नम में वारिद माला।। नीचे नील समुद्र मनोहर ऊपर नील गगन है। घन पर बैठ बीच में विचरूँ, यही चाहता मन है॥।

सिंधु-विहंग तरंग-पंख को फड़का कर प्रति क्षण में। है निसम नित भूमि-श्रंड के सेवन में, रक्षण में॥

(पथिक)

मेरे लिये खड़ा था दुखियों के द्वार पर तू।
मैं वाट जोहता था तेरी किसी चमन में।
बनकर किसी के आँसू मेरे लिये बहा तू।
मैं, देखता तुक था माश्लक के बदन में।
(फु:कल)

स्वर्गीय लाला भगवानदीन जी के जीवन का प्रारमिक काल उस बुंदेल-खंड में व्यतीत हुत्रा था जहाँ देश की परंपरागत पुरानी सस्कृति श्रभी बहुत कुछ बनी हुई है। उनकी रहन सहन बहुत सादी श्रीर उनका हृदय बहुत सरल तथा कोमल था। उन्होने हिंदी के पुराने काव्यों का नियमित रूप से अध्यथन किया था इससे वे ऐसे लोगों से कुढते थे जो परपरागत हिदी-साहित्य की कुछ भी जानकारी प्राप्त किए बिना केवल थोड़ी सी श्रॅगरेजी शिचा के वल पर हिंदी-कविताऍ लिखने लग जाते थे। बुँदेलखंड मे शिच्तितवर्ग के बीच भी श्रौर सर्वसाधारण में भी हिंदी-कविता का सामान्य रूप से प्रचार चला श्रा रहा है। ऋतुश्रों के श्रनुसार जो त्योद्दार श्रोर उत्सव रखे गए हैं, उनके श्रागमन पर वहाँ लोगो में ऋव भी प्रायः वही उमग दिखाई देती है। विदेशी सस्कारों के कारण वह मारी नहीं गई है। लाला साहन वही उमग-भरा हृदय लेकर छतरपुर से काशी त्रा रहे। हिंदी शब्दसागर के संपादकों में एक वे भी थे। पीछे विश्वविद्यालय मे हिंदी के ऋध्यापक हुए। हिंदी साहित्य की व्यवस्थित रूप से शिचा देने के लिये काशी में उन्होंने एक साहित्य-विद्यालय खोला को उन्हीं के नाम से अब तक बहुत अब्छे ढंग पर चला जा रहा है। कविता मे वे अपना उपनाम 'दीन' रखते थे।

लालाजी का जन्म सवत् १६२३ मे श्रौर मृत्यु १६८७ (जुलाई, १६३०) मे हुई।

पहले वे व्रजभाषा में पुराने दग की किवता करते थे, पीछे 'लच्मी' के संपादक हो जाने पर खड़ी बोली की किवताएँ लिखने लगे। खड़ी बोली में उन्होंने नीरों के चिर्च लेकर बोलचाल ही की फड़कती भाषा में जोशीली रचना की है। खड़ी बोली की किवताओं का तर्ज उन्होंने प्रायः मुशियाना ही रखा था। वह या छद भी उर्दू के रखते थे और भाषा में चलते अरबी या फारती शाब्द भी लाते थे। इस ढंग के उनके तीन कान्य निकले है—'वीर च्चार्यी', 'वीर बालक' और 'वीर पचरल'। लालाजी पुराने हिंदी-काव्य और साहित्य के अच्छे मर्मज्ञ थे। बहुत से प्राचीन काव्यों की नए दग की टीकाएँ करके उन्होंने अध्ययन के

अभिलाषियों का बड़ा उपकार किया है। रामचंद्रिका, कविषिया, दोहावली, कवितावली, विहारी सतसई आदि की इनकी टीकाओं ने विद्यार्थियों के लिये अच्छा मार्ग खोल दिया। भक्ति और शृंगार की पुराने ढंग की कविताओं में उक्ति-चमत्कार वे अच्छा लाते थे।

उनकी कवितायों के दोनों तरह के नमूने नीचे देखिए-

सुनि मुनि कौसिक तें साप को हवाल सब

बाढ़ी चित्त करुना की अजब उमंग है।
पद-रज डारि करे पाप सब छारि,
करि नवल-सुनारि दियो धामहू उतंग है॥
'दीन' भने ताहि लखि जात पतिलोक

और उपमा अभूत को सुम्जानो नयो ढंग है।
कौतुकनिधान राम रज की वनाय रज्जु,
पद तें उड़ाई हस्व ऋषि-पतिनी-पतंग है॥

वीरों की सुमाताओं का यश जो नहीं गाता। वह व्यर्थ सुकवि होने का श्रमिमान जनाता॥ जो वीर-सुयश गाने में है ढोल दिखाता। वह देश के वीरत्व का है मान घटाता॥ सब वीर किया करते हैं सम्मान कलम का। वीरों का सुयशगान है श्रिममान कलम का।

इनकी फुटकल कविताओं का संग्रह 'नवीन बीन' या 'नदी मे दीन' में है।

पंडित रूपनारायण पांडेय—ने यद्यपि व्रजभाषा में भी बहुत कुछ किवता की है, पर इधर अपनी खड़ी बोली की किवताओं के लिये ही ये अधिक प्रसिद्ध हैं। इन्होंने वहुत ही उपयुक्त विषय किवता के लिये चुने हैं और उनमें पूरी रसात्मकता लाने में समर्थ हुए है। इनके विषय के चुनाव में ही भावकता टपकती है, जैसे दिलत कुसुम, वन-विहंगम, आश्वासन। इनकी किवताओं का संग्रह 'पराग' के नाम से प्रकाशित हो चुका है। पाडेयजी की ''वन विहंगम'' नाम की किवता में हृदय की विशालता और सरसता का बहुत ग्रन्छा परिचय मिलता है। 'दलित कुसुम' की ग्रन्योक्ति भी वडी हृदय-ग्राहिणी है। संस्कृत और हिंटी दोनों के छंटों में खडी बोली को इन्होंने वडी सुघड़ाई से दाला है। यहाँ स्थानाभाष से हम दो ही पद्य उद्धृत कर सकते हैं।

> ग्रहह ! ग्रधम भ्राँधी, ग्रा गई तू कहाँ से ? प्रलय-घन-घटा सी छा गई तू कहाँ से ? पर-दुख-सुख तू ने, हा! न देखा न भाला। कुसुम ग्रधिखला ही, हाय! यों तोड़ डाला॥

वन बीच बसे थे, फँसे थे ममत्व में एक कपोत कपोती कही। दिन रात न एक को दूसरा छोडता, ऐसे हिले मिले टोनो वहीं॥ वढने लगा नित्य नया नया नेह, नई नई कामना होती रही। कहने का प्रयोजन है इतगा, उनके सुख की रही सीमा नही॥

खड़ी बोली की खरखराइट (जो तब तक बहुत कुछ बनी हुई थी) के बीच 'वियोगी हिर' के समान स्वर्गीय पंठ स्तरयनारायण कि चिर् ह्न (जन्म सवत् १६१६, मृत्यु १६७५) भी वज की मधुर वाणी सुनाते रहे। रीतिकाल के किवयों की परपरा पर न चलकर वे या तो भक्तिकाल के कृष्णभक्त किवयों के ढग पर चले हैं अथवा भारतेंदु-काल की नूतन किवता की प्रणाली पर। वजभूमि, वजभाषा और वज-पित का प्रेम उनके हृदय की संपत्ति थी। वज के अतीत हुश्य उनकी आँओं में फिरा करते थे। इदौर के पहले साहित्य-सम्मेलन के अवसर पर वे सुक्ते वहाँ मिले थे। वहाँ की अत्यंत काली मिट्टी देख वे बोले, ''या माटी कों तो हमारे कन्हैया न खाते''।

श्रॅगरेजी की ऊँची शिक्ता पाकर उन्होंने श्रपनी चाल-ढाल व्रजमङल के श्रामीण मले-मानसो की ही रखी। घोती, वगल वदी श्रीर दुपट्टा; सिरपर एक गोल टोपी; यही उनका वेष रहता था। वे बाहर जैसे सरल श्रीर सादे थे, भीतर भी वैसे ही थे। सादापन दिखावे के लिये घारण किया हुआ नहीं है, स्वभावगत है, यह बात उन्हें देखते ही श्रीर उनकी वातें

सुनते ही प्रकट हो जाती थी। जाल्यकाल से लेकर जीवनपर्यंत वे आगरे से डेढ़ कोस पर ताजगज के पास घाँधूपुर नामक गाँव मे ही रहे। उनका जीवन क्या था, जीवन की विषमता का एक छाँटा हुआ ह्रष्टांत था। उनका जन्म और जाल्यकाल, विवाह और गाईस्थ्य, सब एक दुःखमरी कहानी के संबद्ध खंड थे। वे थे जजमाधुरी मे पगे जीव; उनकी पत्नी थीं आर्य-समाज के तीखेपन मे तली महिला। इस विषमता की विरसता बढ़ती ही गई और थोड़ी ही अवस्था में कविरत्नजी की जीवन-यात्रा समाप्त हो गई।

व्रजमाषा की किवताएँ वे छात्रावस्था ही से लिखने लगे थे। वसंतागम पर, वर्षा के दिनों में वे रिसये ग्रादि ग्राम-गीत ग्रपढ़ ग्रामीणों में मिलकर निस्संकोच गाते थे। सवैया पढ़ने का ढंग उनका ऐसा ग्राकर्षक था कि सुननेवाले मुग्ध हो जाते थे। जीवन की घोर विषमतात्रों के बीच भी वे प्रस्त ग्रीर हॅसमुख दिखाई देते थे। उनके लिये उनका जीवन ही एक काव्य था, ग्रातः जो बाते प्रत्यत्त उनके सामने ग्राती थी उन्हे काव्य का रूप-रंग देंते उन्हे देर नहीं लगती थी। मित्रों के पास वे प्रायः पद्य में पत्र लिखा करते थे जिनमें कभी कभी उनके स्वभाव की क्तलक भी रहती थी, जैसे स्वर्गीय पद्मिष्ट जी के पास भेजी हुई इस किवता मे—

जो मो सों हँसि मिले होत मैं तासु निरंतर चेरो। वस गुनही गुन निरखत तिह मिं सरल प्रकृति को प्रेरो॥ यह स्वभाव को रोग जानिए, मेरो बस कछु नाहीं। नित, नव विकल रहत याही सों सहदय-बिछुरन माहीं॥ सदा दारु-योषित सम बेबस श्राशा सुदित प्रमानै। कोरो सत्य ग्राम को बासी कहा "तकरलुफ" जानै॥

किसी का कोई अनुरोध टालना तो उनके लिये असंभव था। यह जानकर बरावर लोग किसी न किसी अवसर के उपयुक्त किवता बना देने की प्रेरणा उनसे किया करते थे और वे किसी को निराश न करते थे। उनकी वही दशा थी जो उर्दू के प्रसिद्ध शायर इंशा की लखनऊ दरबार मे हो गई थी। इससे उनकी अधिकांश रचनाएँ सामयिक हैं और जल्दी मे जोड़ी हुई प्रतीत होती हैं। जैसे — स्वामी रामतीर्थ, तिलक, गोखले, सरोजिनी नायद्व इत्यादि की प्रशस्तियाँ; लोकहितकर ग्रायोजनो के लिये ग्रपील (हिंदू-विश्वविद्यालय के लिये लंबी ग्रपील देखिए); दुःख ग्रौर ग्रन्थाय के निवारण के लिये पुकार (कुली प्रथा के विरुद्ध 'पुकार' देखिए)

उन्होंने जीती-जागती वजभाषा ली है। उनकी व्रजभाषा उसी स्वरूप में बंधी न रहकर जो काव्य परंपरा के मीतर पाया जाता है, वोलचाल के चलते रूपों को लेकर चली है। बहुत से ऐसे शब्दो श्रीर रूपों का उन्होंने व्यवहार किया है जो परंपरागत काव्यमापा में नहीं मिलते।

'उत्तर-रामचिरत' ग्रोर 'मालती-माघव' के ग्रनुतादों में श्लोको के स्थान पर उन्होंने बड़े मधुर सबैये रखे हैं। मकाले के ग्रॅगरेजी खंड काव्य 'होरेशस' का पद्मबद्ध ग्रनुवाद उन्होंने बहुत पहले किया था। किवरत जी की बड़ी किवताग्रों में 'ग्रेमकली' ग्रौर 'भ्रमरदूत' विशेष उल्लेख-योग्य हैं। 'भ्रमरदूत' में यशोदा ने द्वारका में जा बसे हुए कृष्ण के पास सदेश मेजा है। उसकी रचना नददास के 'भ्रमरगीत' के ढंग पर की गई है, पर ग्रत मे देश की वर्त्तमान दशा ग्रौर ग्रपनी दशा-का भी हलका-सा ग्रामास किव ने दिया है। सत्यनारायण्जी की रचना के कुछ नमूने देखिए—

श्रलवेली कहुँ वेलि द्रुमन सों लिपटि सुहाई। धोए धोए पातन की श्रनुपम कमनाई॥ चातक शुक कोयल लिलत, बोलत मधुरे बोल। कृकि कृकि केकी कलित कुंजन करत कलोल॥

निरखि धन की घटा।

लिख यह सुपमा-जाल लाल निज विन नैंदरानी।
हिर सुधि उमड़ी घुमड़ी तन उर श्रति श्रकुलानी॥
सुधि बुधि तज माथी पकरि, करि करिसोच श्रपार।
हगजल मिस मानहुँ निकरि वही विरह की धार॥

कृप्ण रटना लगी।

1.

\$

कौने भेजों दूत, पूत सों विथा सुनावे। बातन में बहराइ जाइ ताको यह लावे॥ त्यागि मधुपुरी को गयो छाँड़ि सबन के साथ। सात समुंदर पै भयो दूर द्वारकानाथ॥

जाइगो को उहाँ?

नित नव परत श्रकाल, काल को चलत चक्र चहुँ। जीवन को श्रानंद न देख्यो जात यहाँ कहुँ। बढ़यो यथेच्छाचारकृत जहँ देखौं तहँ राज। होत जात दुर्वल विकृत दिन दिन श्रार्य-समजाज॥

दिनन के फेर सों।

जे तजि मातृभूमि सों ममता होत प्रवासी। तिन्हें विदेसी तंग करत दे विपदा खासी॥

 $\times$   $\times$   $\times$   $\times$ 

नारी शिचा श्रनादरत जे लोग श्रनारी। ते स्वदेश-श्रवनति-प्रचंड-पातक-श्रधिकारी॥ निरिष्त हाल मेरो प्रथम लेहु समिक सब कोइ। विद्यावल लहि मति परम श्रवला सबला होइ॥

लखौ श्रजमाइ कै।

(अमरदूत)

भयो क्यों अनचाहत को संग ? सब जग के तुम दीपक, मोहन ! प्रेमी हमहुँ पतंग ॥ लिख तब दीपति, देह-शिखा में निरत, बिरह ली लागी। खींचित श्राप सों श्राप उतिह यह, ऐसी प्रकृति श्रमागी॥ यदिष सनेह-भरी तब बतियाँ, तड श्रचरज की बात। योग वियोग दोडन में इक सम नित्य जरावत गात॥

## तृतीय उत्थान ( संवत् १९७५ से''')

## वंत्तीमान काव्य-धाराएँ

## सामान्य परिचय

द्वितीय उत्थान के समाप्त होते होते खड़ी बोली मे बहुत कुछ किवता हो चुकी। इन २५-३० वर्षों के भीतर वह बहुत कुछ मंजी, इसमे सदेह नहीं, पर इतनी नहीं जितनी उर्दू काव्य-चेत्र के भीतर जाकर मंजी है। जैसा पहले कह चुके हैं, हिंदी मे खड़ी बोली के पद्य-प्रवाह के लिये तीन रास्ते खोले गए—उर्दू या फारसी की बहों का, सस्कृत के चुत्तो का और हिंदी के छंदो का। इनमें से प्रथम मार्ग का अवलंबन तो मैं नैराश्य या आलस्य समकता हूं। वह हिंदी-काब्य का निकाला हुआ अपना मार्ग नहीं। अतः शेष दो मार्गों का ही थोड़े मे विचार किया जाता है।

इसमें तो कोई सन्देह नहीं कि सस्कृत के वर्णवृत्तों का-सा माधुर्य्य अत्यत्र दुर्लभ है। पर उनमे भाषा इतनी जकड़ जाती है कि वह भावधारा के मेल में पूरी तरह से स्वच्छद होकर नहीं चल सकती। इसी से संस्कृत के लंबे समासें का बहुत कुछ सहारा लेना पड़ता है। पर सरकृत पदावली के अधिक समावेश से खड़ी बोली की स्वामाविक गित के प्रसार के लिये अवकाश कम रहता है। अतः वर्णवृत्तों का थोड़ा बहुत उपयोग किसी बड़े प्रवध के भीतर बीच बीच ही उपयुक्त हो सकता है। तात्पर्य यह कि संस्कृत-पदावली का अधिक आअय लेने से खड़ी बोली के मंजने की संभावना दूर ही रहेगी।

हिंदी के सब तरह के प्रचलित छंदों मे खड़ी वोली की स्वाभाविक वाग्धारा का अच्छी तरह खपने के योग्य हो जाना ही उसका मॅजना कहा जायगा। हिंदी के प्रचलित छंदों मे दडक और सबैया भी हैं। सबैये यद्यपि वर्णवृत्त है पर लय के अनुसार लघु गुरु का वंधन उनमे बहुत कुछ उसी प्रकार शिथिल हो जाता है जिस प्रकार उर्दू के छंदों मे। मात्रिक छंदो मे तो कोई अड़चन ही नहीं है। प्रचलित मात्रिक छंदो के स्रतिरिक्त कविजन इच्छानुसार नए नए छंदो का विधान भी बहुत अच्छी तरह कर सकते है।

खड़ी बोली की किर्विताओं की उत्तरोत्तर गित की ओर दृष्टिपात करने से यह पता चल जाता है कि किंस प्रकार ऊपर लिखी बातों की ओर लोगों का ध्यान क्रमशः गया है और जा रहा है। बाबू मैथिलीशरण ग्रुप्त की किवताओं में चलतों हुई खड़ी बोली का परिमार्जित और सुव्यवस्थित रूप गीतिका आदि हिंदी के प्रचलित छंदों में तथा नए गढ़े हुए छंदों में पूर्णतया देखने में आया। ठाकुर गोपालशरणिसहजी किवत्तों और सबैयों में खड़ी बोली का बहुत ही मंजा हुआ रूप सामने ला रहे हैं। उनकी रचनाओं को देखकर खड़ी बोली के मंज जाने की पूरी आशा होती है।

खड़ी बोली का पूर्ण सौष्ठव के साथ मंजना तभी कहा जायगा जब पद्यों में उसकी अपनी गति-विधि का पूरा समावेश हो और कुछ दूर तक चलनेवाले वाक्य सफाई के साथ बैठे। भाषा का इस रूप में परिमार्जन उन्हीं के द्वारा हो सकता है जिनका हिंदी पर पूरा अधिकार है, जिन्हें उसकी प्रकृति की पूरी परख है। पर जिस प्रकार बाबू मैथिलीशरण गुप्त और ठाकुर गोपालशरणिंह ऐसे किवयों की लेखनी से खड़ी. बोली को मंजते देख आशा का पूर्ण संचार होता है उसी प्रकार कुछ ऐसे लोगों को, जिन्होंने अव्ययन या शिष्ट-समागम द्वारा भाषा पर पूरा अधिकार नहीं प्राप्त किया है, सस्कृत को विकीर्ण पदावली के भरोसे पर या अगरेजी पद्यों के वाक्यखंडों के शब्दानुवाद जोड़कर, हिंदी-किवता के नए मैदान में उतरते देख आशांका भी होती है। ऐसे लोग हिंदी जानने या उसका अभ्यास करने की जरूरत नहीं समकते। पर हिंदी भी एक माषा है, जो आते आते आती है। भाषा विना अच्छी तरह जाने वाक्य-विन्यास, मुहाबरे आदि कैसे ठीक हो सकते हैं ?

नए नए छंदो के व्यवहार श्रीर तुक के बंधन के त्याग की सलाह द्विवेदीजी ने बहुत पहले दी थी। उन्होंने कहा था कि "तुले हुए शब्दों में किवता करने श्रीर तुक, श्रनुप्रास श्रादि दूँद्रने से किवयों के विचार-स्वातंत्र्य में बाधा श्राती है।" नए नए छंदों की योजना के संबंध में हमें कुछ नहीं कहना है। यह बहुत अच्छी बात है। 'तुक' भी कोई ऐसी अनिवार्य वस्तु नहीं। चरणों के भिन्न प्रकार के मेल चाहे जितने किए जायं, ठीक हैं। पर इधर कुछ दिनों से बिना छंद (metre) के पद्य भी—बिना तुकात के होना तो बहुत ध्यान देने की बात नहीं—निरालाजी ऐसे नई रंगत के किवयों में देखने में आते हैं। यह अमेरिका के एक किव वाल्ट ह्विटमैन (Walt Whitman) की नकल है जो पहले बंगला में थोडी बहुत दूई। बिना किसी प्रकार की छदोव्यवस्था की अपनी पहली रचना Leaves of Grass उसने सन् १८५५ ई० में प्रकाशित की। उसके उपरांत और भी बहुत सी रचनाएँ इस प्रकार की मुक्त या स्वच्छंद पक्तियों में निकलीं, जिनके सबध में एक समालोचक ने लिखा है—

"A chaos of impressions, thought of feelings thrown together without rhyme, which matters little; without metre, which matters more; and often without reason, which matters much."

साराश यह कि उसकी ऐसी रचनात्रों में छंदोव्यवस्था का ही नहीं, बुद्धितत्त्व का भी प्रायः स्त्रभाव है। उसकी वे ही कविताएँ स्रव्छी मानी स्त्रौर पढी गई जिनमें छंद स्त्रौर तुकात की व्यवस्था थी।

पद्य-व्यवस्था से मुक्त काव्य-रचना वास्तव में पाश्चात्य ढंग के गीत काव्यों के अनुकरण का परिणाम है। हमारे यहाँ के सगीत मे बंधी हुई राग-रागिनियाँ हैं। पर योरप में संगीत के बड़े बड़े उस्ताद (Composers) अपनी अलग अलग नाद-योजना या स्वर-मैत्री चलाया करते हैं। उस दग का अनुकरण पहले बगाल में हुआ। वहाँ की देखा देखी हिंदी में भी चलाया गया। 'निराला' जी का तो इसकी और प्रधान लच्च रहा। हमारा इस सबंध में यही कहना है कि काव्य का प्रभाव केवल नाद पर अवलियत नहीं।

छंदो के ग्रातिरिक्त, वस्तु-विधान ग्रीर ग्रामिव्यंजन-शैली में भी कई प्रकार की प्रचुत्तियाँ इस तृतीय उत्थान में प्रकट हुई जिससे ग्रानेकरूपता की ग्रोर

<sup>3-</sup>Literature in the Century (Nineteenth Century Séries),

हमारा काव्य कुछ बढ़ता दिखाई पड़ा। किसी वस्तु मे अनेकरूपता आना विकास का लच्या है, यदि अनेकता के भीतर एकता का कोई एक सूत्र बराबर बना रहे। इस समन्त्रय से रहित जो अनेकरूपता होगी वह भिन्न भिन्न वस्तुओं की होगी, एक ही वस्तु की नहीं। अतः काव्यत्व यदि बना रहे तो काव्य का अनेक रूप धारण करके भिन्न भिन्न शाखाओं मे प्रवाहित होना उसका विकास ही कहा जायगा। काव्य के भिन्न भिन्न रूप एक दूसरे के आगे पीछे भी आविभूत हो सकते हैं और साथ साथ भी निकल और चल सकते हैं। पीछे आविभूत होनेवाला रूप पहले से चले आते हुए रूप से अवश्य ही श्रेष्ठ या समुन्नत हो, ऐसा कोई नियम काव्य-चेत्र मे नहीं है। अनेक रूपों को घारण करनेवाला तत्त्व यदि एक है तो शिचित जनता की बाह्य और आम्यंतर स्थित के साथ सामंजस्य के लिये काव्य अपना रूप भी कुछ बदल सकता है और रुपि की विभिन्नता का अनुसरण करता हुआ एक साथ कई रूपों में भी चल सकता है।

प्रथम उत्थान के भीतर हम देख चुके है कि किस प्रकार कान्य को भी देश की बदली हुई स्थित श्रीर मनोवृत्ति के मेल मे लाने के लिये भारते हु-मडल ने कुछ प्रयत्न किया । पर यह प्रयत्न केवल सामाजिक श्रीर राजनीतिक स्थिति की श्रीर हृदय को थोड़ा प्रवृत्त करके रह गया। राजनीतिक श्रीर सामाजिक मावनाश्रो को न्यक्त करनेवाली वाणी भी दबी सी रही। उसमे न तो संकल्प की हृदता श्रीर न्याय के श्राग्रह का जोश था, न उलट-फेर की प्रवल कामना का वेग। स्वदेश-प्रेम न्यंजित करनेवाला वह स्वर श्रवसाद श्रीर खिन्नता का स्वर था, श्रावेश श्रीर उत्साह का नहीं। उसमें श्रातित के गौरव का स्मरण श्रीर वर्तमान हास का वेदनापूर्ण श्रानुमुन ही स्पष्ट था। श्रीभप्राय यह कि यह प्रेम जगाया तो गया, पर कुछ नाया नया-सा होने के कारण उस समय कान्य भूमि पर पूर्ण रूप से प्रतिष्ठित न हो सका।

कुछ नूतन भावनात्रों के समावेश के त्रातिरिक्त काव्य की परंपरागत पद्धति में किसी प्रकार का परिवर्तन भारतेंदु-काल में न हुन्ना। भाषा व्रजभाषा ही

१-देखो ए० ४४९-५०।

रहने दी गई ग्रौर उसकी ग्रिमिन्यंजना-शक्ति का कुछ विशेष प्रसार न हुग्रा। कान्य को वंधी हुई प्रणालियो से बाहर निकालकर जगत श्रौर जीवन के विविध पन्तों की मामिकता क्तलकानेवाली धाराग्रों में प्रवाहित करने की प्रवृत्ति भी न दिखाई पड़ी।

द्वितीय उत्थान में कुछ दिन वजभाषा के साथ साथ चलकर खड़ी बोली कुमशाः अग्रसर होने लगी; यहाँ तक कि नई पीढ़ी के किवयों को उसी का समय दिखाई पड़ा। स्वदेश-गौरव और स्वदेश-प्रेम की जो भावना प्रथम उत्थान में जगाई गई थी उसका ग्राधिक प्रसार द्वितीय उत्थान में हुआ और 'भारत-भारती' ऐसी पुस्तक निकली। इस भावना का प्रसार तो हुआ पर इसकी ग्राभिन्यंजना में प्रातिभ प्रगृत्भता न दिखाई पड़ी।

शैली मे प्रगल्भता ग्रौर विचित्रता चाहे न ग्राई हो, पर काञ्यभूमि का प्रसार ग्रावश्य हुग्रा। प्रसार ग्रौर सुधार की जो चर्चा नागरीप्रचारिणी समा की स्थारना के समय से ही रह रहकर थोड़ी-बहुत होती ग्रा रही थी वह 'सरख़ती' के निकलने के साथ ही कुछ ग्रधिक व्योरे के साथ हुई। उस पत्रिका के प्रथम दो-तीन वर्षों के मीतर ही ऐसे लेख निकले जिनमें साफ कहा गया कि ग्रव नायिका मेद ग्रौर शृगार में ही बंधे रहने का जमाना नहीं है; ससार में न जाने कितनी बाते है जिन्हें लेकर कि चल सकते है। इस बात पर दिवेदीजी भी बरावर जोर देते रहे ग्रौर कहते रहे कि "कितता के जिगड़ने ग्रौर उसकी सीमा परिमित हो जाने से साहित्य पर भारी ग्राघात होता है।" दिवेदीजी 'सरस्वती' के सपादन-काल में कितता मे नयापन लाने के बरावर इच्छुक रहे। नयापन ग्राने के लिये वे नए नए विषयों का नयापन या नानात्व प्रधान सम-कते रहे ग्रौर छंद, पदावली, ग्रालंकार ग्रादि का नयापन उसका ग्रनुगामी। रीतिकाल की श्रंगारी कितता की ग्रोर लच्य करके उन्होंने लिखा—

इस तरह की किवता सैकडों वर्ष से होती था रही है। श्रनेक किव हो चुके जिन्होंने इस विषय पर न मालूम क्या क्या लिख डाला है। इस दशा में नए किव श्रपनी किवता में नयापन कैसे ला सकते हैं? वही तुक, वही छंद, वही शब्द, वही उपमा, वही रूपक! इसपर भी लोग पुरानी लकीर वरावर पीटते जाते हैं। किवत, सबैये, दोहे, सोरठे लिखने से बाज नहीं श्राते।

द्वितीय उत्थान के भीतर हम दिखा आए हैं कि किस प्रकार काव्य-चेत्र का विस्तार बढ़ा, बहुत-से नए नए विषय लिए गए श्रौर बहुत से कि कवित्त, सवैया लिखने से बाज त्राकर संस्कृत के नए वृत्तों में रचना करने लगे। रचनाएँ चाहे अधिकतर साधारण गद्य-निबंधों के रूप मे ही हुई हों, पर प्रवृत्ति श्रनेक विषयो की श्रोर रही, इसमे संदेह नहीं। उसी द्वितीय उत्थान में स्वतंत्र वर्णन के लिये मनुष्येतर प्रकृति को कवि लोग लेने लगे पर श्रिधिकतर उसके ऊपरी प्रभाव तक ही रहे। उसके रूप-व्यापार कैसे सुखद, सनीले श्रीर सुहावने लगते हैं, श्रिधकतर यही देख-दिखाकर उन्होंने सतोष किया। चिर-साहचर्य से उत्पन्न उनके प्रति हमारा राग व्यंनित न हुन्ना। उनके बीच मनुष्य-बीवन को रखकर उसके प्रकृत स्वरूप पर व्यापक दृष्टि नहीं डाली गई। रहस्यमयी सत्ता के श्रक्षर-प्रसार के भीतर व्यंनित भावो श्रौर मार्मिक तथ्यों के सान्तात्कार तथा प्रत्यन्तीकरण की स्रोर भुकाव न देखने मे स्राया। इसी प्रकार विश्व के ऋत्यंत सूक्ष्म ऋौर ऋत्यंत महान् विधानों के वीच जहाँ तक इमारा ज्ञान पहुँचा है वहाँ तक हृदय को भी पहुँचाने का कुछ प्रयास होना चाहिए था, पर न हुन्रा। 🗸 द्वितीय उत्थान-काल का त्राधिकांश भाग खड़ी बोली को भिन्न भिन्न प्रकार के पद्यों मे ढालने मे ही लगा।

तृतीय उत्थान में आकर खड़ी बोली के भीतर काव्यत्व का अच्छा स्फ्ररण हुआ। √र्जिस देश-प्रेम को लेकर काव्य की नूतन धारा भारतेंदुकाल में चली थी वह उत्तरोत्तर प्रवल और व्यापक रूप धारण करता आया। शासन की अव्यवस्था और अशांति के उपरांत ऑगरेजों के शांतिमय और रत्नापूर्ण शासन के प्रति कृतज्ञता का भाव भारतेंदुकाल में बना हुआ था। इससे उस समय की देशभक्ति-संबंधी कविताओं में राजभक्ति का स्वर भी प्रायः मिला पाया जाता है। देश की दुःख-दशा का प्रधान कारण राजनीतिक समक्तते हुए भी उस दुःख-दशा से उद्धार के लिये किव लोग द्यामय भगवान् को ही पुकारते मिलते हैं। कहीं कहीं धंधों को न बढ़ाने, आलस्य में पड़े रहने और देश की बनी वस्तुओं का व्यवहार न करने के लिये वे देशवासियों को भी कोसते पाए जाते हैं। सरकार पर रोष या असंतोष की व्यंजना उनमें नहीं मिलती। कांग्रेस की प्रतिष्ठा होने के उपरांत भी बहुत दिनों तक देशभक्ति की

वागी में विशेष बल श्रीर वेग न दिखाई पड़ा। वात यह थी कि राजनीति की लगी चौड़ी चर्चा भर साल में एक बार धूमधाम के साथ थोड़े से शिक्तित बड़े श्रादमियों के बीच हो जाया करती थी जिसका कोई स्थायी श्रीर कियोत्पादक प्रमाव नहीं देखने में श्राया था। श्रतः द्विवेदो-काल की देशभिक्त-संबधी रचनाश्रों में शासन-पद्धति के प्रति श्रसतोष तो व्यजित होता था पर कर्म में तत्पर करानेवाला, श्रात्मत्याग करानेवाला जोश श्रीर उत्साह न था। श्रांदोलन मी कड़ी याचना के श्रागे नहीं बढ़े थे।

तृतीय उत्थान मे श्राकर परिश्विति बहुत बदल गई। श्रांदोलनों ने सिक्रय रूप घारण किया और गॉव,गॉव मे राजनीतिक श्रीर श्रार्थिक परतत्रता के विरोध की भावना जगाई गई। उंधरकार से कुछ मॉगने के स्थान पर ग्राव कवियो की वाणी देशवासियों को ही 'स्वतंत्रता देशी की वेदी पर बलिदान' होने को प्रोत्साहित करने मे लगी। युत्र जो ग्रादोलन चले वे सामान्य जन-समुदाय को भी साथ लेकर चले । इससे उनके भीतर ग्राधिक ग्रावेश ग्रीर बल का संचार हुन्ना । सबसे बड़ी बात यह हुई कि ये त्रादोलन ससार के न्नौर भागो में चलनेवाले श्रादोलनों के मेल में लाए गए, जिससे ये चोभ की एक सार्वभौम घारा की शाखात्रों से प्रतीत हुए। वर्तमान सभ्यता त्रौर लोक की घोर त्रार्थिक विषमता से जो त्रासतोष का ऊँचा स्वर पश्चिम मे उठा उसकी गूँज यहाँ भी पहुँची। दूसरे देशों का धन खींचने के लिये योरप मे महायत्र-प्रवर्तन का जो कम चला उससे पूँजी लगानेवाले थोड़े से लोगों के पास तो ऋपार धन-राशि इकडी होने लगी पर त्राधिकाश अमजीवी जनता के लिये भोजन-वस्त्र मिलना भी कठिन हो गया । रश्चतः एक श्रोर तो योरप में मशीनों की सम्यता के विरुद्ध टालस्टाय की धर्मबुद्धि जगानेवाली वाणी सुनाई पद्मी जिसका भारतीय श्रनुवाद नांधीजी ने किया; र्प्सुसरी ग्रोर इस घोर ग्रार्थिक विषमता की घोर प्रतिक्रिया के रूप में साम्यवाद श्रौर समानवाद नानक सिद्धात चले निन्होंने रूस में श्रत्यत उग्ररूप धारण करके भारी उलट-फेर कर दिया।

श्रव ससार के प्रायः सारे सभ्य भाग एक दूसरे के लिये खुले हुए हैं। इससे एक भू-खंड में उठी हुई हवाएँ दूसरे भू-खंड मे शिच्चित वर्गों तक तो श्रवश्य ही पहुँच जाती हैं। यदि उनका सामंजस्य दूसरे भू खंड की परिस्थिति के साथ हो जाता है तो उस परिस्थित के अनुरूप शक्तिशाली आदितन चल पड़ते हैं। इसी नियम के अनुसार शोषक साम्राज्यवाद के विरुद्ध राजनीतिक आदितन के अतिरिक्त यहाँ भी किसान-आदिलन, मजदूर-आदिलन, अछूत-आदिलन इत्यादि कई आदितिक एक विराट् परिवर्तनवाद के नाना व्यावहारिक आंगों के रूप मे चले। श्रीरामधारीसिंह 'दिनकर', बालकृष्ण शर्मा 'नवीन', माखनलाल चतुर्वेदो आदि कई किवयों की वाणी द्वारा ये भिन्न भिन्न प्रकार के आदितन प्रतिध्वनित हुए। ऐसे समय मे कुछ ऐसे भी आदितन दूसरे देशों की देखा देखी खड़े होते है जिनकी नौवत वास्तव मे नहीं आई रहती। योरप मे जब देश के देश बड़े बढ़े कल-कारखानों से भर गए है और जनता का बहुत-सा भाग उसमे लग गया है तब मजदूर-आदितन की नौवत आई है। यहाँ अभी कल-कारखाने केवल चल खड़े हुए है और उनमे काम करनेवाले थोड़े-से मजदूरों की दशा खेत मे काम करनेवाले करोड़ों किसानों की दशा से कहीं अञ्छी है। पर मजदूर आदितन साथ लग गया। जो कुछ हो, इन आदितनों का तीव स्वर हमारी काव्य-वाणी मे सम्मिलित हुआ।

जीवन के कई दोत्रों में जब एक साथ परिवर्तन के लिये पुकार सुनाई पड़ती है तब परिवर्तन एक 'वाद' का व्यापक रूप घारण करता है श्रीर बहुतों के लिये सब दोत्रों में स्वतः एक चरम साध्य बन जाता है। 'क्रांति' के नाम से परिवर्तन की प्रवल कामना हमारे हिंदी-काव्य-दोत्र में प्रलय की पूरी पदावली के साथ व्यक्त की गई। इस कामना के साथ कहीं कहीं प्राचीन के स्थान पर नवीन के दर्शन की उत्कंठा भी प्रकट हुई। सब बातों में परिवर्तन ही परिवर्तन की यह कामना कहाँ तक वर्तमान परिस्थिति के स्वतंत्र पर्यालोचन का परिणाम है श्रीर कहाँ तक केवल अनुकृत है, नहीं कहा जा सकता। इतना अवस्य दिखाई पड़ता है कि इस परिवर्तनवाद के प्रदर्शन की प्रवृत्ति श्रिधक हो जाने से जगत् श्रीर जीवन के नित्य स्वरूप की वह अनुभूति नए कवियों में कम जग पाएगी जिसकी व्यंजना काव्य को दीर्वायु प्रदान करती है।

यह तो हुई काल के प्रभाव की बात । थोड़ा यह भी देखना चाहिए कि चली ख्राती हुई काब्य-परंपरा की शैली से अतृति या असंतोष के कारण परिवर्तन की कामना कहाँ तक जगी और उपकी अभिव्यक्ति किन किन रूपों में हुई। मिक्तिकाल ग्रोर रीति-काल की चली , ग्राती, हुई परंपरा के ग्रंत में किस प्रकार भारतेंदु-मडल के प्रभाव से देश-प्रेम ग्रोर जाति-गौरव की भावना को लेकर एक नूतन परपरा की प्रतिष्ठा हुई, इसका उल्लेख हो चुका है। द्वितीय उत्थान में काव्य की नूतन परंपरा का ग्रमेक विषयस्पर्शी प्रसार ग्रवश्य हुग्रा, पर द्विवेदी जी के प्रभाव से एक ग्रोर उसमें भाषा की सफाई, दूसरी ग्रोर उसका स्वरूप गद्यवत् रूखा, इतिवृत्तात्मक ग्रोर ग्रधिकतर बाह्यार्थनिरूपक हो गया। ग्रतः इस तृतीय उत्थान में जो प्रतिवर्तन हुग्रा ग्रोर पीछे 'छायावाद' कहलाया वह इसी द्वितीय उत्थान की किवता के विरुद्ध कहा जा सकता है। उसका प्रधान लच्च काव्य-शैली की ग्रोर था, वस्तुविधान की ग्रोर नहीं। ग्रर्थभूमि या वस्तु-भूमि का तो उसके भीतर बहुत सकोच हो गया। समन्वित विशाल भावनाग्रों को लेकर चलने की ग्रोर ध्यान न रहा।

द्वितीय उत्थान की किनता में कान्य का स्वरूप खड़ा करनेवाली दोनों वातों की कमी दिखाई पड़ती थी—कृल्पना का रग भी बहुत कम या फीका रहता था ग्रीर हृद्य का नेग भी खूब खुलकर नहीं न्यंजित होता था। इन वातों की कमी परंपरागत वजमाणा-कान्य का ग्रानंद लेनेवालों को भी माल्हम होती थी ग्रीर बॅगला या ग्रॅगरेजी की किनता का परिचय रखनेवालों को भी। श्रातः खड़ी बोली की किनता में पद-लालित्य, कल्पना की उड़ान, भाव की नेगवती व्यजना, नेदना की निर्वृति, शब्दप्रयोग की निचित्रता इत्यादि ग्रानेक बाते देखने की ग्राकाचा बढती गई।

सुधार चाहनेवालों में कुछ लोग नए नए विषयों की श्रोर प्रवृत्त खड़ी बोली की किवता को व्रजमाण कान्य की सी लिखत पदावली तथा रसात्मकता श्रोर मार्मिकता से समन्वित देखना चाहते थे। जो श्रॅगरेजी की या श्रॅगरेजी के दग पर चली हुई बॅगला की किवताश्रों से प्रभावित थे वे कुछ लाच्चिएक वैचित्र्य, व्यजक चित्र-विन्यास श्रोर रुचिर श्रन्योक्तियाँ देखना चाहते थे। श्री पारसनाथिंह के किए हुए बॅगला किवताश्रों के हिंदी श्रनुवाद 'सरस्वती' श्रादि पित्रकाश्रों में सवत् १९६७ (सन् १९१०) से ही निकलने लगे थे। ग्रे, वर्ड स्वर्थ श्रादि श्रंगरेजी किवयों की रचनाश्रों के कुछ श्रनुवाद भी (जैसे, जीतनसिंह द्वारा श्रनुदित वर्ड स्वर्थ का 'कोकिल') निकले। श्रतः खड़ी बोली

की किवता जिस रूप में चल रही थी उससे संतुष्ट न रहकर द्वितीय उत्थान के समाप्त होने के दुः एहले ही कई किव खड़ी बोली काव्य को कल्पना का नया रूप-रंग देने और उसे अधिक अंतर्भावव्यं जक बनाने में प्रवृत्त हुए जिनमें प्रधान थे सर्वश्री मैथिलीशरण गुप्त, मुकुटधर पांडेय और बदरीनाथ मह। कुछ अँगरेजी दर्ग लिए हुए जिस प्रकार की फुटकल किवताएँ और प्रगीत मुक्तक (Lyrics) बँगला में निकल रहे थे उनके प्रभाव से कुछ विश्वं खल वस्तुवित्यास अनुदे शिषकों के साथ चित्रमयी, कोमल और व्यंजक माषा में इनकी नए दम की रचनाएँ सवत् १६७०-७१ से ही निकलने लगी थीं जिनमें से कुछ के भीतर रहस्यमय-भावना भी रहती थी।

गुप्तजी की 'नत्त्त्रनिपात' (सन् १६१४), ग्रनुरोध (सन् १६१५), पुष्पाजिल (१६१७), स्वय ग्रागत (१६५८) इत्यादि कविताऍ ध्यान देने योग्य है। 'पुष्पांजिल' ग्रीर 'स्वयं ग्रागत' की कुछ पंक्तियाँ ग्रागे देखिए—

- (क) मेरे ग्राँगन का एक फूल। सौभाग्य-भाव से मिला हुग्रा, श्वासोच्छ्वासन से हिला हुग्रा, संसार-विटप में खिला हुग्रा, भड़ पड़ा ग्रचानक मूल-मूल।
- (ख) तेरे घर के द्वार बहुत हैं किससे होकर आऊँ मैं ? सब द्वारों पर भीड़ बड़ी है कैसे भीतर जाऊँ मैं। इसी प्रकार गुप्तजी की और भी बहुत-सी गीतात्मक रचनाएँ है, जैसे—
- (ग) निकल रही है उर से ग्राह, ताक रहे सब तेरी राह। चातक खड़ा चोंच खोले है, संपुट खोले सीप खड़ी, मैं ग्रपना घट लिए खड़ा हूँ, ग्रपनी ग्रपनी हमें पड़ी।
- (घ) प्यारे! तेरे कहने से जो यहाँ श्रचानक मैं श्राया। दीप्ति बढ़ी दीपों की सहसा, मैंने भी ली साँस, कहा। सो जाने के लिये जगत् का यह प्रकाश मैं जाग रहा।

कितु उसी बुझते प्रकाश में डूच उठा में श्रोर वहा। निरुद्देश नख-रेखाश्रो में देखी तेरी मूर्ति श्रहा!

गुप्तजी तो, जैसा पहले कहा जा चुका है, किसी विशेष पद्धति या 'वाद' में न बॅधकर कई पद्धतियो पर ग्रब तक चले ग्रा रहे हैं। पर मुकुटघरजी बराबर नृतन पद्धति पर ही चले। उनकी इस टग की प्रारंभिक रचनाश्रों में 'ग्रॉस्' 'उद्गार' इत्यादि ध्यान देने योग्य हैं। कुछ नमूने देखिए—

(क) हुआ प्रकाश तमोमय मग में,

मिला सुमे तू तत्त्वण जग में,

दंपति के मधुमय विलास में,

शिशु के स्वण्नोत्पन्न हास में,

वन्य कुसुम के शुचि सुवास में,
था तव क्रीडा-स्थान।

( 3990 )

(ख) मेरे जीवन की लघु तरखी,
श्रॉंकों के पानी में तर जा।
मेरे उर का छिपा खजाना,
श्रहंकार का भाव पुराना,
बना श्राज तू मुझे दिवाना,
तप्त श्वेत बूँदों में ढर जा।

( 9990 )

(ग) जब संध्या को हट जावेगी भीड़ महान् तव जाकर मैं तुम्हें सुनाऊँगा निज गान। शून्य कज्ञ के श्रथवा कोने मे ही एक बैठ तुम्हारा करूँ वहाँ नीरव श्रभिषेक।

( १९२० )

पं॰ बदरीनाथ भट्ट भी सन् १९१३ के पहले से ही भाव-व्यवक ग्रीर ग्रन्हे ् गीत रचते ग्रा रहे थे। दो पक्तियाँ देखिए—

> दे रहा दीपक जलकर फूल, रोपी उज्ज्वल प्रभा-पताका श्रंधकार हिय<sup>-</sup>हूल।

श्री पदुमलाल पुन्नालाल बख्शी के भी इस ढंग के कुछ गीत सन् १९१५-१६ के स्रास-पास मिलेंगे।

चाहते थे। ये प्रकृति के साधारण, श्रासाधारण सब रूपों पर प्रेम दृष्टि डालकर,

ये किव जगत् श्रौर जीवन के विस्तृत त्तेत्र के बीच नई कविता का संचार

उसके रहस्य-भरे सन्चे संकेतों को परखकर, भाषा को श्रिधक चित्रमय, सजीव श्रौर मार्मिक रूप देकर कविता का एक श्रक्तिम, स्वच्छंद मार्ग निकाल रहे थे। भक्तिचेत्र मे उपास्य की एकदेशीय या धर्मविशेष में प्रतिष्ठित भावना के स्थान पर सार्वभौम भावना की स्रोर बढ रहे थे जिसमें सुंदर रहस्यात्मक संकेत भी रहते थे। त्रातः हिंदी कविता की नई घारा का प्रवर्तक इन्हीं को — विशेषतः श्री मैथिलीशरण गुप्त श्रीर मुकुटधर पांडेय को-समभना चाहिए। इस दृष्टि से छायावाद का रूप-रंग खड़ा करनेवाले कवियो के संबंध मे श्रॅंगरेजी या बँगला की समीत्तात्रों से उठाई हुई इस प्रकार की पदावली का कोई त्रार्थ नहीं कि 'इन कवियों के मन मे एक ऋाँधी उठ रही थी जिसमे ऋांदोलित होते हुए वे उड़े जा रहे थे; एक नूतन वेदना की छुटपटाहट थी जिसमे सुख की मीठी अनुभूति भी लुकी हुई थी; रूढ़ियों के भार से दबी हुई युग की आतमा अपनी श्रिमिञ्यक्ति के लिये हाथ पैर मार रही थी।' न कोई श्रॉधी थी, न त्फान; न कोई नई कसक थी, न वेदना; न प्राप्त युग की नाना परिस्थितियों का हृदय पर कोई नया आघात था, न उसका आहत नाद। इन बातो का कुछ अर्थ तब हो सकता था जब काव्य का प्रवाह ऐसी भूमियों की स्रोर मुड़ता जिन पर ध्यान न दिया गया रहा होता। छायाबाद के पहले नए नए मार्मिक विषयो की ऋोर हिंदी-कविता प्रवृत्त होती ऋा रही थी। कसर थी तो ऋावश्यक ऋौर व्यंजक शैली की, कल्पना और सवेदना के अधिक योग की। तात्पर्य यह कि छायावाद जिस त्र्याकांचा का परिगाम था उसका लच्य केवल स्रिभिव्यजना की रोचक प्रणाली का विकास था जो घीरे घीरे ग्रपने स्वतंत्र ढरें पर श्री मैथिली-ु शरण गुप्त, मुकुटघर पांडेय स्त्रादि के द्वारा हो रहा या।

गुप्त जी श्रीर मुकुटधर पांडेय श्रादि के द्वारा यह स्वन्छंद नूतन धारा चली ही थी कि श्री रवींद्रनाथ ठाकुर की उन कविताश्रों की धूम हुई जो श्रिधकतर पाश्चात्य दाँचे का श्राध्यात्मिक रहस्यवाद लेकर चली थीं। पुराने ईसाई संतों के छायाभास (Phantasmata) तथा यूरोपीय काव्य-चेत्र में प्रवर्तित ग्राध्यात्मिक प्रतीकवाद (Symbolism) के ग्रानुकरण पर रची जाने के कारण बंगाल में ऐसी कविताएँ 'छायावाद' कही जाने लगी थीं। यह 'वाद' क्या प्रकट हुन्ना, एक बने-बनाए रास्ते का दरवाजा सा खुल पड़ा ग्रीर हिंदी के कुछ नए कवि उधर एकबारगी मुक पड़े। यह ग्रपना क्रमशः बनाया हुन्ना रास्ता नहीं था। इसका दूसरे साहित्य-चेत्र में प्रकट होना, कई कवियो का इस पर एक साथ चल पड़ना ग्रीर कुछ दिनो तक इसके भीतर ग्रॅगरेजी ग्रीर बंगला की पदावली का जगह जगह ज्यों का त्यो ग्रानुवाद रखा जाना, ये बाते मार्ग की स्वतंत्र उद्धावना नहीं स्चित करतीं।

'छायावाद' नाम चल पडने का परिणाम यह हुन्ना कि बहुत से किंव रहस्यात्मकता, अभिव्यंजना के लाच्चिक वैचित्र्य, वस्तु-विन्यास की विश्रंखलता, चित्रमयी भाषा और मधुमयी कल्पना को ही साध्य मान कर चले। शैली की इन विशेषताओं की दूरारूढ़ साधना में ही लीन हो जाने के कारण अर्थभूमि के विस्तार की ओर उनकी दृष्टि न रही। विभाव पच्च या तो शूत्य अथवा अनिर्दिष्ट रह गया। इस प्रकार प्रसरणोन्मुख कान्य-चेत्र बहुत संकुचित हो गया। असीम और अज्ञात प्रियतम के प्रति अत्यंत चित्रमयी भाषा मे अनेक प्रकार के प्रेमोद्वारों तक ही काव्य की गति-विधि प्रायः बँध गई। ह्न्तत्री की मंकार, नीरव सदेश, अभिसार, अनंत-प्रतीचा, प्रियतम का दने पाँच आना, ऑखिमचौली, मद में झूमना, विभोर होना इत्यदि के साथ साथ शराब, प्याला, साकी आदि स्की कवियों के पुराने सामान भी इक्टे किए गए। कुछ हेर-फेर के साथ वही बँधी पदावली, वेदना का वही प्रकाड प्रदर्शन, कुछ विश्रंखलता के साथ प्रायः सब कविताओं में मिलने लगा।

श्रवेय श्रीर श्रव्यक्त की श्रवेय श्रीर श्रव्यक्त ही रखकर कामवासना के शब्दों में प्रेम-व्यंजना भारतीय काव्य-धारा में कभी नहीं चली, यह स्पष्ट बात "हमारे यहाँ यह भी था" की प्रवृत्तिवालों को श्रव्ली नहीं लगती। इससे खिन्न होकर वे उपनिषद् से लेकर तंत्र श्रीर योग-मार्ग तक की दौड़ लगाते हैं। उनिषदों में श्राप हुए श्रात्मा के पूर्ण श्रानंदस्वरूप के निर्देश, ब्रह्मानंद की श्रपरिमेयता को समकाने के लिये स्त्री-पुरुष-सग्नंधवाले हष्टांत या उपमाएँ, योग

के सहस्रदल कमल श्रादि की भावना के बीच वे बड़े संतोष के साथ उद्धृत करते हैं। यह सब करने के पहले उन्हें समस्ता चाहिए कि जो बात ऊपर कही गई। है उसका तात्पर्थ क्या है। यह कौन कहता है कि मत-मतांतरों की साधना के चेत्र में रहस्य-मार्ग नहीं चले ? 'योग रहस्य-मार्ग है, तंत्र रहस्य-मार्ग है, रसायन भी रहस्य-मार्ग है। पर ये सब साधनात्मक हैं; प्रकृत भाव-भूमि या काव्य भूमि के भीतर चले हुए मार्ग नहीं। भारतीय परंपरा का कोई कि मिशापूर, श्रनाहत श्रादि चक्रों को लेकर तरह तरह के रगमहल बनाने मे प्रवृत्त नहीं हुआ।

संहितात्रों में तो अनेक प्रकार की बातों का संग्रह है। उपनिषदों में ब्रह्म श्रीर जगत्, आत्मा और परमात्मा के संबंध में कई प्रकार के मत हैं। वे काव्य-ग्रथ नहीं है। उनमें इधर-उधर काव्य का जो स्वरूप मिलता है वह ऐतिहा, कर्मकांड, दार्शनिक चिंतन, सांप्रदायिक गुद्धा साधना, मंत्र-तंत्र, जादू-टोना इत्यादि बहुत सी बातों में उलक्षा हुआ है। विशुद्ध काव्य का निखरा हुआ स्वरूप पीछे अलग हुआ। रामायण का आदिकाव्य कहलाना साफ यही स्वित करता है। संहिताओं और उपनिषदों को कभी किसी ने काव्य नहीं कहा। अब सीधा सवाल यह रह गया कि क्या वाल्मीकि से लेकर पंडितराज जगन्नाथ तक कोई एक भी ऐसा किव बताया जा सकता है जिसने अशेय और अव्यक्त ही रखकर प्रियतम बनाया हो और उसके प्रति कामुकता के शब्दों में प्रेम-व्यंजना की हो। कनीरदास किस प्रकार हमारे यहाँ के जानवाद और स्रिक्यों के भावत्मक रहस्य-परंपरा का यह नूतन भाव-भगी और लाच्चिएकता के साथ आविर्माव है। बहुत रमणीय है, कुछ लोगों को अत्यंत रचिकर हैं, यह और जात है।

प्रणय-वासना का यह उद्गार आध्यात्मिक पर्दे में ही छिपा न रह सका। हृदय की सारी काम-वासनाएँ, इंद्रियों के सुख-विलास की मधुर और रमणीय सामग्री के बीच, एक वॅघी हुई रूढ़ि पर व्यक्त होने लगीं। इस प्रकार रहस्यवाद

१-देखो पृष्ठ ६४-६५ और ७७।

से संबंध न रखनेवाली कविताएँ भी छायावाद ही कही जाने लगीं। ग्रातः 'छायावाद' शब्द का प्रयोग रहस्यवाद तक ही न रहकर काव्य-शैली के सबंध में भी प्रतीकवाद (Symbolism) के ग्रर्थ में होने लगा।

छायावाद का इस धारा के छाने के 'साथ ही साथ ग्रानेक लेखक नवयुग के प्रतिनिधि बनकर थोरप के साहित्य-दोत्र में प्रवर्तित काव्य ग्रौर कला-सबंधी श्रनेक नए पुगने सिद्धात सामने लाने लगे । कुछ दिन 'कलावाद' की धूम रही श्रीर कहा जाता रहा "कला का उद्देश्य कला ही है। इस जीवन के साथ काव्य का कोई संबंध नहीं; उसकी दुनिया ही श्रोर है। किसी काव्य के मूल्य का निर्धारण जीवन की किसी वस्तु के मूल्य के रूप में नहीं हो संकता। काव्य तो एक लोकातीत वस्तु है। कवि एक प्रकार का रहस्यदर्शी ( Seer ) या पैगनर है । " इसी प्रकार क्रोचे के अभिन्यंजनावाद को लेकर वताया गया कि "काव्य मे वस्तु या वर्ण्य-विषय कुछ नहीं; जो कुछ है वह त्राभिन्यंनना के दग का त्रम्ठापन है<sup>२</sup>।" इन दोनों वादो के त्रमुसार काव्य का लच्य उसी प्रकार सौदर्य की सृष्टि या योजना कहा गया जिस प्रकार बेल दूटे या नक्काशी का। कवि कल्पना प्रत्यक्ष-जगत् से ग्रालग एक रमणीय स्वप्न घोषित किया जाने लगा ग्रौर कवि सौदर्य-भावना के मद मे क्मूमनेवाला एक लोकातीत जीव। कला ग्रीर काव्य की प्रेरणा का सबंध स्वप्न ग्रीर कामवासना से वतानेवाला मत भी इधर-उधर उद्धत हुन्ना। साराश यह कि इस प्रकार के वाद प्रवाद पत्र-पत्रिकात्रों में निकलते रहे।

छायावाद की किवता की पहली दौड़ तो वगभाषा की रहस्यात्मक किव ताश्रों के सजीले श्रीर कोमल मार्ग पर हुई। पर उन किवताश्रों की बहुत-कुछ गित-विधि श्रॅगरेजी वाक्य खड़ों के श्रनुवाद द्वारा सघटित देख, श्रॅगरेजी का॰यों से पिरिचित हिंदी-किव सीधे श्रॅगरेजी से ही तरह तरह के लाच्चिषक प्रयोग लेकर उनके क्यों के त्यों श्रनुवाद जगह जगह श्रपनी रचनाश्रों में जड़ने लगे। 'कनक प्रभात', 'विचारों में बच्चों की सॉस', 'स्वर्ण समय', 'प्रथम मधुनाल',

१-विशेष टेखो ए० ५६८-७१।

२-देखो पृष्ठ ५७१-७२।

'तारिकाओं की तान', 'स्विप्तल कांति' ऐसे प्रयोग अजायबघर के जानवरों की तरह उनकी रचनाओं के भीतर इघर-उघर मिलने लगे। निरालां की शैली कुछ अलग रही। उसमें लाक्तिएक वैचिन्य का उतना आग्रह नहीं पाया जाता जितना पदावली की तड़क-भड़क और पूरे वाक्य के वैलक्त्रएय का। केवल भाषा के प्रयोग वैचिन्य तक ही बात न रही। ऊपर जिन अनेक यूरोपीय वादों और प्रवादों का उल्लेख हुआ है उन सबका प्रभाव भी छायाबाद कही जानेवाली कविताओं के स्वरूप पर कुछ न कुछ पड़ता रहा।

कलावाद और अभिन्यं जनावाद का पहला प्रभाव यह दिखाई पड़ा कि कान्य में भावानुभूति के स्थान पर कल्पना का विधान ही प्रधान समका जाने लगा और कल्पना अधिकतर अप्रस्तुतों की योजना करने तथा लाक्षणिक मूर्तिमत्ता और विचित्रता लाने मे ही प्रवृत्त हुई । प्रकृति के नाना रूप और न्यापार इसी अप्रस्तुत योजना के काम मे लाए गए । सीधे उनके मर्म की ओर हृद्य प्रवृत्त न दिखाई पड़ा । पंत्रजी अलबत प्रकृति के कमनीय रूपों की ओर कुछ रुककर हृदय रमाते पाए गए ।

दूसरा प्रभाव यह देखने मे आया कि अभिन्यंजना-प्रणाली या शैली की विचित्रता ही सब कुछ समसी गई। नाना अर्थ-भूमियो पर काव्य का प्रसार एक सा गया। प्रेम त्तेत्र (कहीं आध्यात्मिक, कहीं लौकिक) के भीतर ही कल्पना की चित्र-विधायिनी कीड़ा के साथ प्रकांड वेदना, औत्सुक्य, उन्माद आदि की व्यंजना तथा बीड़ा से दौड़ी हुई प्रिय के कपोलों पर की ललाई, हाव-भाव, मधुस्राव तथा अअप्रवाह इत्यादि के रॅगीले वर्णन करके ही अनेक कि अब तक पूर्ण तृप्त दिखाई देते हैं। जगत् और जीवन के नाना मार्मिक पत्तो की ओर उनकी दृष्टि नहीं है। बहुत से नए रिक्त प्रस्वेद-गंध-युक्त, चिपचिपाती और मिनिमनाती भाषा को ही सब कुछ सममने लगे हैं। लच्चणाशिक के सहारे अभिन्यंजना-प्रणाली या काव्य-शैली का अवश्य बहुत अच्छा विकास हुआ है; पर अभी तक कुछ बंधे हुए शब्दों की रूदि चली चल रही है। रीति-काल की शृंगारी कविता—कभी रहस्य का पदी डालकर कभी खुले मैटान—अपनी कुछ अदा बदलकर फिर प्रायः सारा काव्य-त्रेत्र छेककर चल रही है।

'कलावाद' के प्रसंग में बार-बार ग्रानेवाले 'सौंदर्य' शब्द के कारण बहुत से किव वेचारी स्वर्ग की ग्रम्सराग्रों को पर लगाकर कोहकाफ की परियों या बिहिश्त के फिरिश्तों की तरह उड़ाते हैं; सौंदर्य-चयन के लिये इद्रघनुषी बादल, उषा, विकच किलका, पराग, सौरम, स्मित ग्रानन, ग्रम्पर पहाव इत्यादि बहुत-सी सुंदर ग्रौर मधुर सामग्री प्रत्येक किवता में जुटाना ग्रावश्यक समफते हैं। स्त्री के नाना ग्रगों के ग्रारोप के त्रिना वे प्रकृति के किसी हश्य के सौंदर्य की मावना ही नहीं कर सकते। 'कला कला' की पुकार के कारण यूरप में प्रगीत मुक्तकों (Lyrics) का ही ग्रधिक चलन देखकर यहाँ भी उसी का जमाना यह बताकर कहा जाने लगा कि ग्रम ऐसी लंगी किवताएँ पढ़ने की किसी को फुरसत कहाँ जिनमें कुछ इतिवृत्त भी मिला रहता हो। ग्रम तो विशुद्ध काव्य की सामग्री जुटाकर सामने रख देनी चाहिए जो छोटे छोटे प्रगीत मुक्तकों में ही समन है। इस प्रकार काव्य में जीवन की ग्रनेक परिस्थितियों की ग्रोर ले जानेवाले प्रसंगों या ग्राख्यानो की उद्धावना वद-सी हो गई।

खैरियत यह हुई कि कलावाद की उस रसवर्जिनी सीमा तक लोग नहीं बहें वहाँ यह कहा जाता है कि रसानुभूति के रूप में किसी प्रकार का भाव जगाना तो वक्ताग्रों का काम है; कलाकार का काम तो केवल कल्पना द्वारा बेल-बूटे या बारात की फुलवारी की तरह शब्दमयी रचना खड़ी करके सौदर्य की अनुभूति उत्पन्न करना है। दृदय और वेदना का पच्च छोड़ा नहीं गया है, इससे काव्य के प्रकृत स्वरूप के तिरोभाव की आशंका नहीं है। पर छायावाद और कलावाद के सहसा आ धमकने से वर्त्तमान काव्य का बहुत-सा अंश एक विधी हुई लीक के भीतर सिमट गया, नाना अर्थभूमियो पर न जाने पाया, यह अवश्य कहा जायगा।

छायावाद की शाखा के मीतर घीरे-घीरे काव्यशैली का बहुत अच्छा विकास हुआ, इसमें संदेह नहीं। इसमें भावावेश की आकुल व्यजना, लाच-णिक वैचित्र्य, मूर्च प्रत्यचीकरण, भाषा की वक्तता, विरोध चमत्कार, कोमल पद विन्यास इत्यादि काव्य का स्वरूप संघटित करनेवाली प्रचुर सामग्री दिखाई पड़ी। भाषा के परिमार्जन काल में किस प्रकार खड़ी बोली की कविता के रूखे सुखे रूप से जबकर कुछ कि उसमें सरसता लाने के चिन्ह दिखा रहे थे, यह कहा जा चुका है । अतः आध्यात्मिक रहस्यवाद का नूतन रूप हिंदी में न अप्राता तो भी शैली और अभिव्यंजना-पद्धित की उक्त विशेषताएँ क्रमशः स्फुरित होतीं और उनका स्वतंत्र विकास होता। हमारी काव्य-भाषा में लाच्चिएकता का कैसा अन्ठा आभास घनानंद की रचनाओं में मिलता है, यह हम दिखा चुके हैं ।

छायावाद जहाँ आध्यात्मिक प्रेम लेकर चला है वहाँ तक तो रहस्यवाद के ही अंतर्गत रहा है। उसके आगे प्रतीकवाद या चित्रभाषावाद (symbolism) नाम की काव्य-शैली के रूप मे गृहीत होकर भी वह अधिकतर प्रेमगान ही करता रहा है। हर्ष की बात है कि अन कई किव उस संकीर्ण क्त्रेत से बाहर निकलकर जगत और जीवन के और और मार्मिक पक्तों की ओर भी बढ़ते दिखाई दे रहे हैं। इसी के साथ ही काव्य-शैली मे प्रतिक्रिया के प्रदर्शन या नएपन की नुमाइश का शौक भी घट रहा है। अन अपनी शाखा की विशिष्टता को विभिन्नता की हद पर ले जाकर दिखाने की प्रवृत्ति का वेग क्रमशः कम तथा रचनाओं को सुव्यवस्थित और अर्थगिमत रूप देने की रुचि कमशः अधिक होती दिखाई पड़ती है।

स्वर्गीय जयशंकर प्रसाद जी अधिकतर तो विरह-वेदना के नाना सजीले शब्द-पथ निकालते तथा लौकिक स्रोर स्रलौकिक प्रण्य का मधु गान ही करते रहे, पर इघर 'लहर' मे कुछ ऐतिहासिक वृत्त लेकर छायावाद की शैली को चित्रमयी विस्तृत स्रथभूमि पर ले जाने का प्रयास भी उन्होंने किया स्रोर जगत् के वर्तमान दुःख-देख-पूर्ण मानव-जीवन का स्रनुभव करके इस 'जले जगत् के वृंदावन बन जाने' की स्राशा भी प्रकट की तथा 'जीवन के प्रभात' को भी जगाया। इसी प्रकार श्री सुमित्रानंदन पंत ने 'गुंजन' में सौंदर्य-चयन से स्रागे बढ़ जीवन के नित्य स्वरूप पर दृष्टि डाली है; सुख-दुःख दोनो के साथ स्रपने हृदय का सामंजस्य किया है स्रोर 'जीवन की गित मे भी लय' का स्रनुभव किया है। बहुत स्रच्छा होता यदि पंतजी उसो प्रकार जीवन की स्रनेक परिस्थि-

१-इंखो पृ• ६००-६०६।

२-देखो ए० ३३९-४०५

तियों को नित्य रूप में लेकर अपनी सुंदर, चित्रमयी प्रतिभा को अग्रसर करते जिस प्रकार उन्होंने 'गुंजन' और 'युगांत' में किया है । पर 'युग वाणी' में उनकी वाणी बहुत कुछ वर्तमान आंदोलनों की प्रतिष्विन के रूप में परिणत होती दिखाई देती हैं ।

निराला जी की रचना का चेत्र तो पहले से ही कुछ विस्तृत रहा। उन्होंने जिस प्रकार 'तुम' श्रीर 'मैं' में उस रहस्यमय 'नाद वेद श्राकार सार' का गान किया, 'जूही कली' श्रीर 'शेफालिका' में उन्मद प्रणय-चेष्टाश्रों के पुष्प-चित्र खड़े किए उसी प्रकार 'जागरण वीणा' वजाई; इस जगत् के बीच विघवा की विधुर श्रीर करुण मूर्ति खडी की श्रीर इघर श्राकर 'इलहाबाद के पथ पर' एक पत्थर तोड़ती दीन स्त्री के माथे पर श्रम-सीकर दिखाए। साराश यह कि श्रव शिली के वैलच्चएय द्वारा प्रतिक्रिया प्रदर्शन का वेग कम हो जाने से श्रथंभूमि के रमणीय प्रसार के चिह्न भी छायावादी कहे जानेवाले कवियो की रचनाश्रों में दिखाई पड़ रहे हैं।

इघर हमारे साहित्य-चेत्र की प्रवृत्तियों का परिचालन बहुत-कुछ पश्चिम से होता है। कला में 'व्यक्तित्व' की चर्चा ख़्य फैलने से कुछ कि लोक के साथ ग्रापना मेल न मिलने की श्रानुभूति की बड़ी लंबी चौड़ी व्यंजना, कुछ मामिकता श्रीर कुछ फ़क़ड़पन के साथ, करने लगे हैं। माव चेत्र में श्रासमंजस्य की इस श्रानुभूति का भी एक स्थान श्रावश्य है, पर यह कोई व्यापक या स्थायी मनोवृत्ति नहीं। हमारा भारतीय कांच्य उस स्मि की श्रीर प्रवृत्त रहा है जहाँ जाकर प्रायः सब हृदयों का मेल हो जाता है। वह सामंजस्य लेकर—श्रनेकता में एकता को लेकर—चलता रहा है, श्रासमंजस्य को लेकर नहीं।

उपर्युक्त परिवर्तनवाद ग्रौर छायावाद लेकर चलनेवाली कवितान्नों के साथ-साथ ग्रौर दूसरी घाराग्रों की कविताएँ भी विकसित होती हुई चल रही हैं । द्विवेदीकाल में प्रवर्तित विविध वस्तु-भूमियो पर प्रसन्न प्रवाह के साथ चलनेवाली काव्यधारा सर्वश्री मैथिलीशरण गुप्त, ठाकुर गोपालशरणसिंह, ग्रानूप शर्मा, श्यामनारायण पाडेय, पुरोहित प्रतापनारायण, तुलसीराम शर्मा 'दिनेश' इत्यादि ग्रानेक कवियों की वाणी के प्रसाद से विविध प्रसंग, ग्राख्यान ग्रौर विषय लेकर निखरती तथा प्रौढ़ ग्रौर प्रगल्म होती चली चल रही है।

उसकी श्रिभिन्यंजना प्रणाली में श्रब श्रच्छी सरसता श्रीर सजीवता तथा श्रपे-चित वक्रता का भी विकास होता चल रहा है।

यद्यपि कई वादों के कूद पड़ने श्रौर प्रेम-गान की परिपाटी ( Love lyrics) का फैरान चल पड़ने के कारण ऋर्थ-भूमि का बहुत कुछ संकोच हो गण श्रौर हमारे वर्त्तमान काव्य का बहुत-सा भाग कुछ रूढ़ियों को लेकर एक बँघी लीक पर वहुत दिनों तक चला, फिर भी स्वाभाविक स्वच्छंदता (True Romanticism) के नूतन पथ का ग्रह्ण करके कई कवि चले जिसका उल्लेख पहले हो चुका है। पं॰ रामनरेश त्रिपाठी के संबंध में द्वितीय उत्थान के भीतर कहा जा चुका है। तृतीय उत्थान के ग्रारंभ में पं० मुकुटघर पांडेय की रचनाएँ छायावाद के पहले किस प्रकार नूतन, स्वच्छंद मार्ग निकाल रही थीं यह भी हम दिखा श्राए हैं । मुकुटघरजी की रचनाएँ नरेतर प्राणियों की गति-विधि का भी राग-रहस्यपूर्ण परिचय देती हुई स्वाभाविक स्वच्छंदता की त्रोर मुकती मिलेंगी । प्रकृति-प्रांगण के चर-त्र्यचर प्राणियों का रागपूर्ण परिचय, उनकी गति-विधि पर त्रात्मीयता-व्यंजक दृष्टिपात, सुख-दुख में उनके साहचर्य की भावना ये सब बातें स्वामाविक स्वच्छंदता के पथ-चिन्ह हैं। सर्वश्री सियाराम शरण गुप्त, सुभद्राकुमारी चौहान, ठाकुर गुरुभक्तसिंह, उदयशंकर भष्ट इत्यादि क्ई किव विस्तृत अर्थ भूमि पर स्वामाविक स्वच्छंदता का मर्भ पथ अहरा करके चल रहे हैं। वे न तो केवल नवीनता के प्रदर्शन के लिये पुराने छंदो का तिरस्कार करते है, न उन्हीं में एकबारगी बॅघकर चलते हैं। वे प्रसंग के अनुकूल परंपरागत पुराने छंदों का व्यवहार और नए ढंग के छंदों तथा चरण-व्यवस्थाओं का विधान भी करते है, व्यंजक चित्र-विन्यास, लाचि एक वक्रता श्रौर मूर्तिमत्ता, सरल पदावली ऋादि का भी सहारा लेते हैं, पर इन्हीं बातों को सब कुछ नही सममते । एक छोटे से घेरे में इनके प्रदर्शन मात्र से वे संतुष्ट नहीं दिखाई देते हैं। उनकी कल्पना इस व्यक्त जगत् और जीवन की अनंत वीथियों मे हृदय को साथ लेकर विचरने के लिये आकुल दिखाई देती है।

, तृतीयोत्थान की प्रवृत्तियों के इस संनिप्त विवरण से व्रजमाणा-काव्य परंपरा के अतिरिक्त इस समय चलनेवाली खड़ी बोली की तीन मुख्य घाराएँ स्पष्ट हुई होगी—द्विवेदी-काल की क्रमशः विस्तृत और परिष्कृत होती हुई घारा; छायावाद कही जानेवाली धारा तथा स्वामाविक स्वच्छंदता को लेकर चलती हुई घारा जिसके ग्रंतर्गत राजनीतिक ग्रौर सामाजिक परिवर्त्तन की लालसा व्यक्त करने-वाली शाखा भी हम ले सकते हैं। ये धाराएँ वर्तमान काल में चल रही हैं ग्रौर ग्रभी इतिहास की सामग्री नहीं बनी हैं। इसलिये इसके भीतर की कुछ कृतियों ग्रौर कुछ कियों का थोड़ा सा विवरण देकर ही हम संतोष करेंगे। इनके बीच मुख्य भेद वस्तु-विधान ग्रौर ग्रामिव्यजन-कला के रूप ग्रौर परिणाम में है। पर काव्य की मिन्न-मिन्न धाराग्रों के भेद इतने निर्देष्ट नहीं हो सकते कि एक की कोई विशेषता दूसरी में कहीं दिखाई ही न पखे। जब धाराएँ साय-साथ चल रही हैं तब उनका थोड़ा-बहुत प्रभाव एक दूसरे पर पड़ेगा ही। एक धारा का किव दूसरी धारा की किसी विशेषता में भी ग्रपनी कुछ निपुणता दिखाने की कभी इच्छा कर सकता है। धाराग्रों का विभाग सबसे ग्रधिक सामान्य प्रवृत्ति देखकर ही किया जा सकता है। फर भी दो चार किये ऐसे रह जायेंगे जिनमें सब धाराग्रों की विशेषताएँ समान रूप से पाई जायंगी, जिनकी रचनाग्रों का स्वरूप मिला-जुला होगा। कुछ विशेष प्रवृत्ति होगी भी तो व्यक्तिगत होगी।

## १—व्रजभाषा काव्य-परंपरा

नैसा द्वितीयोत्थान के अंत में कहा जा चुका है, वनमाषाकी कान्य-परंपरा भी चली चल रही है। यद्यपि खड़ी बोली का चलन हो जाने से अब वनमाषा की रचनाएँ प्रकाशित बहुत कम होती हैं पर अभी देश में न जाने कितने किन नगरों और प्रामों में बराबर वन-वाणी की रसधारा बहाते चल रहे है। जब कहीं किसी स्थान पर किन-समेलन होता है तब न जाने कितने अज्ञात किन आकर अपनी रचनाओं से लोगों को तृप्त कर जाते है। रत्नाकरजी की 'उद्धवशतक' ऐसी उत्कृष्ट रचनाएँ इस तृतीय उत्थान में ही निकली थीं। सर्गबद्ध प्रबंध कान्यों में हमारा 'बुद्धचरित' संबत् १६७६ में प्रकाशित हुआ जिसमें भगवान बुद्ध का लोकपावन चरित उसी परंपरागत कान्य भाषा में विण्त है, जिसमे रामकृष्ण की लीला का अब भी घर घर गान होता है। श्री वियोगी हरि जी की 'वीरसतस्हें' पर मंगलाप्रसाद पारितोषिक मिले बहुत दिन नहीं हुए। देव पुरस्कार से पुरस्कृत श्री दुलारेलाल जी मार्गव के दोहे विहारी के रास्ते पर चल ही रहे हैं। ग्रयोध्या के श्री रामनाथ ज्योतिषी को 'रामचंद्रोदय' काव्य के लिये देव-पुरस्कार, थोड़े ही दिन हुए, मिला है। मेवाड़ के श्री केसरीसिंह बारहट का 'प्रताप-चरित्र' वीररस का बहुत उत्कृष्ट काव्य है जो सं० १६६२ में प्रकाशित हुग्रा है। पंडित गयाप्रसाद शुक्ल 'सनेही' की सरस किवताश्रों की धूम किव-संमेलनो मे बरावर रहा करती है। प्रसिद्ध कलाविद् राय कृष्णदास जी का 'ब्रजरज' इसी तृतीयोत्थान के भीतर प्रकाशित हुग्रा है। इधर श्री उमाशंकर वाजपेयी 'उमेश' जी की 'व्रजमारती' में व्रज-माषा विलकुल नई सज-धज के साथ दिखाई पड़ी है।

हम नहीं चाहते, श्रीर शायद कोई भी नहीं चाहेगा, कि व्रजभाषा-काव्य की घारा जित हो जाय। उसे यदि इस काल में भी चलना है तो वर्तमान भावों को ग्रहण करने के साथ भाषा का भी कुछ परिकार करना पड़ेगा। उसे चलती व्रज-भाषा के श्रिधिक मेल में लाना होगा। श्रिपचितत संस्कृत शब्दों को भी श्रव विगड़े रूपों में रखने की श्रावश्यकता नहीं। 'बुद्धचरित' काव्य में भाषा के संबंध में हमने इसी पद्धति का श्रनुसरण किया था श्रीर कोई वाधा नहीं दिखाई पड़ी थी।

# २-द्विवेदी-काल में प्रवर्तित खड़ी बोली की काव्य-धारा

इस घारा का प्रवर्तन द्वितीय उत्थान में इस बात को लेकर हुआ था कि त्रजमाषा के स्थान पर अब प्रचलित खड़ी बोली में किवता होनी चाहिए; शृंगार रस के किवत्त, सबैयें बहुत लिखे जा चुके, अब और विपयों को लेकर तथा और छंदों में भी रचना चलनी चाहिए। खड़ी बोली को पद्यों में अच्छी तरह दलने में जो काल लगा उसके भीतर की रचना तो बहुत-कुछ इतिष्टता-तमक रही, पर इधर इस तृतीय उत्थान में आकर यह काव्य-धारा कल्पनान्वित, भावाविष्ट और अभिन्यंजनात्मक हुई। भाषा का कुछ दूर तक चलता हुआ दिनम्ध, प्रसन्न और प्रांजल प्रवाह इस धारा की सबसे बड़ी विशेषता है। खड़ी बोली वास्तव मे इसी धारा के भीतर मंजी है। भाषा का मंजना वहीं संभव होता है जहाँ उसकी ग्रपनी गित-विधि का पूरा समावेश होता है ग्रौर कुछ दूर तक चलनेवाले वाक्य सफाई के साथ पद्यों 'में बैठते चले जाते हैं। एक संबध-सूत्र में बद्ध कई ग्रर्थ-समूहो की एक समन्वित भावना व्यक्त करने के लिये ही ऐसी भाषा ग्रपेचित होती है। जहाँ एक दूसरे से ग्रसंबद्ध छोटी-छोटी भावनात्रों को लेकर वाग्वेशिष्टय की मलक या चलचित्र की-सी छाया दिखाने की प्रवृत्ति प्रधान होगी वहाँ भाषा की समन्वयशक्ति का परिचय न मिलेगा। व्यापक समन्वय के विना कोई ऐसा समन्वित प्रभाव भी नहीं पड़ सकता जो कुछ काल तक स्थायी रहे। स्थायी प्रभाव की ग्रोर लच्च इस काव्य-धारा में बना हुग्रा है।

दूसरी वात जो इस घारा के भीतर मिलती है वह है हमारे यहाँ के प्रचलित छंदों या उनके भिन्न-भिन्न योगों से सघटित छंदों का व्यवहार । इन छंदों की लयों के भीतर नाद-सोंदर्थ की हमारी रुचि निहित है। नवीनता में जहा लगने के डर से ही इन छंदों को छोड़ना सहृदयता से अपने को दूर बताना है। नई रंगत की कविताओं में जो पद्य या चरण रखे जाते हैं उन्हें प्रायः ग्रालापने की जरूरत होती है। पर ठीक लय के साथ कविता पदना और ग्रालाप के साथ गाना दोनो ग्रालग ग्रालग है।

इस घारा मे कल्पना और भावात्मिका द्वित अघर में नाचती तो नहीं मिलती हैं पर बोध-द्वित द्वारा उद्घाटित भूमि पर टिककर उसकी मार्मिकता का प्रकाश करती अवश्य दिखाई पड़ती हैं। इससे कला का कुत्इल तो नहीं खड़ा होता, पर हृदय को रमानेवाली वात सामने आ जाती है। यह बात तो स्पष्ट है कि ज्ञान ही काव्य के संचरण के तिलये रास्ता खोलता है। ज्ञान-प्रसार के भीतर ही हृदय-प्रसार होता है और हृदय-प्रसार ही काव्य का सचा लच्य है। अतः ज्ञान के साथ लगकर ही जब हमारा हृदय परिचालित होगा तभी काव्य की नई नई मार्मिक अर्थभूमियों की ओर वह बहेगा। ज्ञान को किनारे रखकर, उसके द्वारा सामने लाए हुए जगत् और जीवन के नाना पच्चों की ओर न बहकर, यदि काव्य प्रदूच होगा तो किसी एक भाव को लेकर अभिव्यंजना के वैचिच्यों के प्रदर्शन में लगा रह जायगा। इस दशा में काव्य का विभाव पच्च शूल्य होता

जायगा, उसकी श्रमेकरूपकता सामने न श्राएगी। इस दृष्टि से देखने पर यह कहा जा सकता है कि यह घारा एक समीचीन पद्धित पर चली। इस पद्धित के मीतर इघर श्राकर काव्यत्व का श्रच्छा विकास हो रहा है, यह देखकर प्रसन्नता होती है।

श्रव इस पद्धति पर चलनेवाले कुछ प्रमुख कवियों का उल्लेख किया जाता है।

ठाकुर गोपालशरण्सिह—ठाकुर साहव अनेक मार्मिक विषयों का चयन करते चले है। इससे इनकी रचनाओं के भीतर खड़ी बोली बराबर मँजती आ रही है। इस रचनाओं का आरंभ संवत् १६७१ से होता है। अब तक इनकी रचनाओं के पॉच संग्रह निकल चुके है—माधवी, मानवी, सिचता, ज्योतिष्मती और कादिबनी। प्रारंभिक रचनाएँ साधारण हैं, पर आगे चलकर हमें बराबर मार्मिक उद्धावना तथा अभिन्यंचना की एक विशिष्ट पद्धित मिलती है। इनकी छोटी छोटी रचनाओं मे, जिनमें से कुछ ग्रेय भी है, जीवन की अनेक दशाओं की मलक है। 'मानवी' मे इन्होंने नारी को दुलहिन, देवदासी, उपेचिता, अभागिनी, भिखारिनी, वारांगना इत्यादि अनेक रूपों में देखा है। 'ज्योतिष्मती के पूर्वार्द्ध में तो असीम और अव्यक्त 'चुम' और उत्तरार्द्ध में ससीम और व्यक्त 'में संसार के बीच। इसमे प्रायः उन्हों भावो की व्यंजना है जिनकी छायावाद के भीतर होती है, पर ढंग विलकुल अलग अर्थात् रहस्यद्शियों का सा न होकर भोले-भाले भक्तों का सा है। किव ने प्रार्थना भी की है कि—

# पृथ्वी पर ही सेरे पद हों, दूर सदा श्राकारा रहे।

व्यंजना को गूढ़ बनाने के लिये कुछ असंबद्धता लाने, नितांत अपेचित पद या वाक्य भी छोड़ देने, अत्यंत अस्फुट संबंध के आधार पर उपलच्चणों का व्यवहार करने का प्रयत्न इनकी रचनाओं में नहीं पाया जाता । आजकल बहुत चलते हुए कुछ रमणीय लाच्चिक प्रयोग अवश्य कहीं कहीं मिलते हैं। कुछ प्रगीत मुक्तकों में यत्रतत्र छायावादी कविता के ढंग के रूपक भी इन्होंने रखे हैं, पर वे खुलकर सामने आते हैं जैसे— सज-धजकर सृदु न्यथा-सुंदरी तजकर सब घर बार । दुःख-यामिनी में जीवन की करती है श्रभिसार॥

उस अनत के साथ अपना 'श्रटल संबंध' किन बड़ी सफ़ाई से इतने ही में व्यक्त कर देता है—

> तू श्रनंत द्युतिमय प्रकाश है, मैं हूँ मिलन श्रॅंघेरा, पर सदैव संबंध श्रटल है, जग में मेरा तेरा। उदय-श्रस्त तक तेरा साथी मैं ही हूँ इस जग में; मैं तुक्तमें ही मिल जाता हूँ होता जहाँ सबेरा॥

'मानवी' मे श्रमागिनी को संबोधन करके किव कहता है—
चुकती है नहीं निशा तेरी; है कभी प्रभात नही होता।
तेरे सुहाग का सुख, बाले! श्राजीवन रहता है सोता॥
हैं फूल फूल जाते मधु में; सुरभित मलयानिल वहती है।
सब जाता-चिल्लयाँ खिलती हैं, बस तू सुरभाई रहती है॥
सब श्राशाएँ-श्रभिलापाएँ, उर-कारागृह में वंद हुई।
तेरे मन की दुख-ज्वालाएँ, मेरे मन में हैं छंद हुई॥

श्रान्य शर्मा — बहुत दिनों तक ये व्रजमाषा मे ही श्रापनी श्रोजिस्वनी वाग्वारा बहाते रहे। खड़ी बोली का जमाना देखकर ये उसकी श्रोर मुडे। कुणाल का चिरित्र हन्होंने 'सुनाल' नामक खंडकान्य में लिखा। िकर बुद्ध भगनान का चिरित्र लेकर 'सिद्धार्थ' नामक श्रठारह सगों का एक महाकान्य संस्कृत के श्रानेक वर्ण-वृत्तों में इन्होंने लिखा। इनकी फुटकल किवताश्रों का संग्रह 'सुमनाजिल' में है। इन्होंने फुटकल प्रसंगों के लिये किवत्त ही चुना है। भापा के सरल प्रवाह के श्रातिरिक्त इनकी सबसे बड़ी विशेषता है न्यापक दृष्टि जिससे ये हमारे ज्ञान-पथ में श्रानेवाले श्रानेक विषयों को श्रापनी कल्पना द्वारा श्राक्षक श्रीर मार्मिक रूप में रखकर कान्य-भूमि के भीतर ले श्राप्ट है। जगत् के इतिहांस, विज्ञान श्रादि द्वारा हमारा ज्ञान नहीं तक पहुँचा है वहाँ तक दृदय को भी ले जाना श्राधुनिक किवयों का काम होना चाहिए। श्रान्य जो इसकी श्रोर बढ़े हैं। 'जीवन-मरण' में किव की कल्पना जगत् के इतिहास की विविध

मूमियो के चित्र सामने लाई है। इसी प्रकार 'विराट् भ्रमण' में देवी के ग्राकाशचारी रथ पर वैठ किव ने इस विराट् विश्व का दर्शन किया है। एक भलक देखिए—

पीछे दृष्टिगोचर था गोल चक्र पूषण का,

घूमता हुआ जो नील संपुटी में चलता।

मानो जलयान के वितल पृष्ट भाग मध्य,

आता चला फेन पींत पिंड-सा उबलता॥

उबल रहे थे धूमकेतु धुरियों से तीब,

यान-केतु-ताड़ित नभचकृ था उछलता।

मारुत का, मन का, प्रसंग पड़ा पीछे जब—

श्रागे चला बाजि-यूथ श्रातप उगलता॥

श्रो जगदंवाप्रसाद 'हितेषी' खड़ी बोली के किवतो श्रीर सवैयो मे वही सरसता, वही लचक, वही भाव-भंगी लाए है जो ब्रजभाषा के किवतों श्रीर सवैयों मे पाई जाती है। इस बात मे इनका स्थान निराला है। यदि खड़ी बोली की किवता श्रारंभ में ऐसी ही सजीवता के साथ चली होती जैसी इनकी रचनाश्रों में पाई जाती है तो उसे रूखी श्रीर नीरस कोई न कहता। रचनाश्रों का रंग-रूप श्रनूठा श्रीर श्राकर्षक होने पर भी श्रजनबी नहीं है। शैली वहीं पुराने उस्तादों के किवत्त-सवैयो की है जिनमें वाग्धारा श्रंतिम चर्या पर जाकर चमक उठती है। हितेषी जी ने श्रंनेक कान्योपयुक्त विषय लेकर फुटकल छोटी-छोटी रचनाएँ की है जो 'कल्लोलिनी' श्रीर 'नवोदिता' में सग्रहीत हैं। श्रन्यो-क्तियाँ इनकी बहुतं मार्मिक हैं। रचना के कुछ नमूने देखिए—

# किरण

दुखिनी बनी कुटी में कभी, महलों में कभी महरानी बनी। बनी फूटती ज्वालामुखी तो कभी, हिमकूट की देवी हिमानी बनी। चमकी बन विद्युत् रौद्र कभी, घन ग्रानंद ग्रश्रु-कहानी बनी। सविता-सिस-स्नेह सोहाग-सनी, कभी ग्राग बनी कभी पानी बनी। भविंसेष्ठ के बुद्बुद् प्राणियों की तुम्हें शीतल श्वासा कहें, कहो तो। श्रयवा छलनी वने श्रंवर के उर की श्रभिलाषा कहें, कहो तो॥ घुलते हुए चंद्र के प्राण की पीड़ा-भरी परिभाषा कहें, कहो तो। नभ से गिरती नखतांवलि के नयनों की निराशा कहें, कहो तो॥

#### परिचय

हूँ हितेपी सताया हुम्रा किसी का, हर तौर किसी का विसारा हुम्रा। घर से किसी के हूँ निकाला हुम्रा, दर से किसी के दुतकारा हुम्रा। नजरों से गिराया हुम्रा किसी का, दिल से किसी का हूँ उतारा हुम्रा। म्रजी हाल हमारा हो पूछते क्या ? हूँ मुसीवत का इक मारा हुम्रा॥

श्री श्यामनारायण पांडिय—इन्होंने पहले ''त्रेता के दो वीर'' नामक एक छोटा-सा काव्य लिखा था जिसमे लद्मण-मेघनाद-युद्ध के कई प्रसंग लेकर दोनों वीरों का महत्व चित्रित किया गया था। यह रचना हरिगीतिका तथा संस्कृत के कई वर्णवृत्तों में द्वितीय उत्थान की शैली पर है। 'माघव' श्रीर 'रिमिक्सम' नाम की इनकी दो श्रीर छोटी-छोटी रचनाएँ हैं। इनकी श्रोजस्विनी प्रतिमा का पूर्ण विकास 'हल्दीघाटी' नामक १७ सगों के महाकाव्य में दिखाई पड़ा। 'उत्साह' की श्रनेक श्रतर्दशाश्रो की व्यवना तथा युद्ध की श्रनेक परिस्थितियों के चित्र से पूर्ण यह काव्य खड़ी बीली में श्रपने ढंग का एक ही है। युद्ध के समाकुल वेग श्रीर सघर्ष का ऐसा सजीव श्रीर प्रवाहपूर्ण वर्णन बहुत कम देखने में श्राता है। कुछ पद्य नीचे दिए जाते हैं—

सावन का हरित प्रभात रहा, श्रंबर पर थी घनघोर घटा।
फहराकर पंख थिरकते थे, मन भाती थी बन-मोर-छटा।
वारिद के उर में चमक-दमक, तड़ तड़ थी विजली तडक रही।
रह रह कर जल था वरस रहा, रणधीर भुजा थी फडक रही॥

× × × ×

धरती की प्यास बुमाने को, वह घहर रही थी घनसेना। लोहू पीने के लिये खड़ी, यह हहर रही थी जनसेना। पुरोहित प्रतापनारायण्—इन्होने 'नलनरेश' नामक महाकाव्य १६ सगों में रोला, हरिगीतका श्रादि हिंदी छंदों में लिखा है। इसकी शैली श्रिधकतर उस काल की है जिस काल में द्विवेदीनी के प्रभान से खड़ी बोली हिंदी के पद्यों में परिमार्जित होती हुई दल रही थी। खड़ी बोली की काव्य शैली में इघर मार्मिकता, भावाकुलता श्रीर वक्रता का जो विकास हुत्रा है उसका श्राभास इस ग्रंथ में नहीं मिलता। ग्रंलकारों की 'योजना बीच बीच में श्रच्छी की गई है। इस ग्रंथ में महाकाव्य की उन सब रूढ़ियों का श्रनुसरण् किया गया है जिनके कारण् हमारे यहाँ के मध्यकाल के बहुत से प्रवंध-काव्य किया गया है जिनके कारण् हमारे यहाँ के मध्यकाल के बहुत से प्रवंध-काव्य किया गया है उपचार, चद्रोपालंभ इत्यादि में नहीं रम सकता। श्री मैथिलीशरण् ग्रुप्त के 'साकेत' में भी कुछ ऐसी रूढ़ियों का श्रनुसरण् जी उन्नता है। 'मन के मोती' श्रीर 'नव निकुंज' में प्रतापनारायण् जी की खड़ी बोली की फुंटकल रचनाएँ न्तंग्रहीत है जिनकी शैली श्रिधकतर इतिवृत्तात्मक है। 'काव्य-कानन' नामक बड़े संग्रह में बजभाषा की भी कुछ किताएँ है।

तुलसीराम शर्मा 'दिनेश' ने, २७२ पृष्ठों का एक बड़ा भारी काव्य-प्रंथ पुरुषोत्तम श्रीकृष्ण के चरित के विविध श्रंगों को लेकर लिखा है। यह श्राठ श्रंगों में समाप्त हुश्रा है। इसमें कई पात्रों के मुँह से श्राधुनिक समय में उठे हुए भावों की व्यंजना कराई गई। जैसे, श्रीकृष्ण उद्धव द्वारा गोपियों को संदेश भेजते हैं कि—

दीन-दरिद्रों के देहों को मेरा मंदिर मानो। उनके श्रार्त्त उसासों को ही वंशी के स्वर जानो।

इसी प्रकार द्वारका के दुर्ग पर बैठकर कृष्ण भगवान् बलराम का ध्यान कृषको की दशा की ग्रोर इस प्रकार ग्राकर्षित करते हैं—

जो ढकता है जग के तन को, रखता है लज्जा सबकी। जिसके पूत पसीने द्वारा बनती है मज्जा सबकी। श्राज कृषक वह पिसा हुग्रा है इन प्रमत्त भूपों द्वारा। उसके घर की गायों का रे! दूध बना मदिरा सारा।

पुरुषों के सब कामों में हाथ वॅटाने का सामर्थ्य स्त्रियाँ रखती हैं यह बात रुक्मिणी कहती मिलती है।

यह सब होने पर भी भाषा प्रौढ़, चलती ख्रौर ख्राकर्षक नहीं।

### ३—छायावाद

संवत् १६७० तक किस प्रकार 'खड़ी बोली के पद्यों मे ढलकर में जने की आवस्था पार हुई श्रीर श्री मैथिलीशरण गुप्त, मुकुटधर पाडे श्रादि कई किन खड़ी बोली काव्य को श्रिधिक कल्पनामय, चित्रमय श्रीर श्रंतर्भाव-व्यंजक रूप-रग देने में प्रवृत्त हुए, यह कहा जा चुका है। उनके कुछ रहस्य-भावापन प्रगीत मुक्क भी दिखाए जा चुके हैं। वे किस प्रकार काव्य-त्तेत्र का प्रसार चाहते थे, प्रैंकृति की साधारण श्रसाधारण वस्तुश्रो से श्रपने चिर संबंध का सच्चा मार्मिक श्रनुभव करते हुए चले थे, इसका भी निर्देश हो चुका है।

यह स्वच्छंद नूतन पद्धति अपना रास्ता निकाल ही रही थी कि श्री रवींद्र-नाथ की रहस्यात्मक कविताओं की धूम हुई श्रीर कई कवि एक साथ 'रहस्यवाद' श्रीर 'प्रतीकवाद' या 'चित्रभाषावाद' को ही एकांत ध्येय बनाकर चल पड़े। 'चित्रभाषा' या अभिव्यंजन-पद्धति पर ही जब लच्च टिक गया तब उसके प्रदर्शन के लिए लौकिक या अलौकिक प्रेम का चेत्र ही काफी समका गया। इस बॅधे हुए चेत्र के भीतर चलनेवाले काव्य ने 'छायावाद' का नाम प्रहण किया। रहस्य-भावना और अभिन्यंजन पद्धित पर ही प्रधान लच्य हो जाने और कान्य को केवल कल्पना की सृष्टि कहने का चलन हो जाने से भावानुभूति तक किल्पत होने लगी। जिस प्रकार अनेक प्रकार की रमणीय वस्तुओं की कल्पना की जाती है उसी प्रकार अनेक प्रकार की विचित्र भावानुभूतियों की कल्पना भी बहुत कुछ होने लगी। कान्य की प्रकृति पद्धित तो यह है कि वस्तु-योजना चाहे लोकोत्तर हो पर भावानुभूति का स्वरूप सच्चा अर्थात् स्वामाविक वासना जन्य हो। भावानुभूति का स्वरूप भी यदि किल्पत होगा तो हृदय से उसका संबंध क्या रहेगा श्मावानुभूति भी यदि ऐसी होगी जैसी नहीं हुआ करती तो सचाई (Singerity) कहाँ रहेगी श्यदि कोई मृत्यु को केवल जीवन की पूर्णता कहकर उसका प्रवल अभिलाष व्यजित करे, अपने मर-मिटने के अधिकार पर गर्व की व्यंजना करे तो कथन के वैचित्रय से हमारा मनोरंजन तो अवश्य होगा पर ऐसे अभिलाष या गर्व की कही सत्ता मानने की आवश्यकता न होगी।

'छायानाद' शब्द का प्रयोग दो श्रर्थों मे सममना चाहिए। एक तो रहस्यनाद के श्रर्थ मे, जहाँ उसका संबंध कान्य-वस्तु से होता है श्रर्थात् जहाँ किन्न श्रुमंत श्रीर श्रज्ञात प्रियतम को श्रालंबन बनाकर श्रुत्यंत चित्रमयी माषा मे प्रेम की श्रनेक प्रकार से व्यंजना करता है। रहस्यनाद के श्रत्यंत रचनाएँ पहुँचे हुए पुराने संतो या साधकों की उस वाणी के श्रनुकरण पर होती है जो तुरीयानस्था या समाधि-दशा में नाना रूपकों के रूप मे उपलब्ध श्राध्यात्मिक ज्ञान का श्रामास देती हुई मानी जाती थीं। इस रूपात्मक श्रामास को यूरोप में 'छाया' (Phantasmate) कहते थे। इसी से बंगाल मे ब्रह्मसमाज के बीच उक्त वाणी के श्रनुकरण पर जो श्राध्यात्मिक गीत या मजन बनते थे वे 'छायानाद' कहलाने लगे। धीरे धीरे यह शब्द धार्मिक चित्र से वहाँ के साहित्य-चेत्र में श्राया श्रीर फिर रवींद्र बाबू की धूम् मचने पर हिंदी, के साहित्य-चेत्र में भी प्रकटहुशा।

हिंदी के साहित्य- त्तेत्र में भी प्रकटहुआ।

ंशिकायावाद' शब्द का दूसरा प्रयोग कान्यशैली या पद्धति-विशेष के न्यापक
त्रियं मे है। सन् १८८५ में फ्रांस में रहस्यवादी कवियों का एक दल खड़ा
हुआ जो प्रतीकवादी (Symbolists) कहलाया। वे अपनी रचनाओं में
प्रस्तुतों के स्थान पर अधिकतर अप्रस्तुत प्रतीकों को लेकर चलते थे। इसी से

उनकी शैली की श्रोर लद्ध्य करके 'प्रतीकवाद' शब्द का व्यवहार होने लगा। श्राध्यात्मिक या ईश्वर-प्रेम-संबंधी कविताश्रों के श्रतिरिक्त श्रौर सब प्रकार की किवताश्रों के लिये भी प्रतीक शैली की श्रोर वहाँ प्रवृत्ति रही। हिंदी में 'छायावाद' शब्द का जो व्यापक श्रर्थ—रहस्यवादी रचनाश्रों के श्रतिरिक्त श्रौर प्रकार की रचनाश्रों के संबंध में भी ग्रहण हुश्रा वह इसी प्रतीकशैली के श्रर्थ में। छायावाद का समान्यतः श्रर्थ हुश्रा प्रस्तुत के स्थान पर उसकी व्यंजना करनेवाली छाया के रूप मे श्रप्रस्तुत का कथन। इस शैली के भीतर किसी वस्तु या विषय का वर्णन किया जा सकता है।

' 'छायावाद' का केवल पहला अर्थीत मूल अर्थ लेकर तो हिंदी काव्य-चेत्र में चलनेवाली श्री महादेवी वर्मा हैं <sup>[2]</sup> पंत, प्रसाद, निराला इत्यादि और सब कवि प्रतीक-पद्धित या चित्रभाषा शैली की दृष्टि से ही छायावादी कहलाए।

रहस्यवाद के भीतर त्रानेवाली रचनाएँ तो थोड़ी या बहुत सभी ने उक्त पद्धित पर की हैं, पर उनकी शब्द-कला—वासनात्मक प्रण्योद्गार, वेदनाविचित, सौंदर्यसंपटन, मधुचर्या, त्रतृप्ति-व्यजना इत्यादि में त्राधिकतर नियुक्त रही। जीवन के त्रावधाद, विपाद त्रीर नैराश्य की मलक भी उनके मधुमय गानो में मिलती रही। इसी परिमित चेत्र के भीतर चित्रभाषा-शैली का वैलच्च्य के साथ वे प्रदर्शन करते रहे। जैसा सामान्य परिचय के भीतर कहा जा चुका है, वैलच्य्य लाने के लिये क्रॅगरेजी की लाच्यिक पदावलियों के त्रानुवाद भी ज्यो के त्यों रखे जाते रहे। जिनकी प्रवृत्ति लाच्यिक पदावलियों के त्रानुवाद भी ज्यो के त्यों रखे जाते रहे। जिनकी प्रवृत्ति लाच्यिक वैचित्र्य की त्रोर कम थी वे बंगभाषा के कवियों के ढंग पर श्रुतिरंजक या नादानुकृत पदावली गुफित करने मे श्रिधिक तत्पर दिखाई दिए।

चित्रभाषा-शैली या प्रतीक पद्धति के स्रतर्गत जिस प्रकार वाचक पदो के स्थान "
पर लच्चक पदों का व्यवहार स्राता है उसी प्रकार प्रस्तुत प्रसंग के स्थान पर उसकी
व्यंजना करने वाले स्थारस्तुत चित्रों का विधान भी। स्रतः स्थाने पद्धति का
स्थानं को स्थानाद का एक विशेष लच्चण हुस्रा। यह पहले कहा जा
चुका है कि छायावाद का चलन दिवेदी-काल की रूखी इतिवृत्तात्मकता की
प्रतिक्रिया के रूप में हुस्रा था । स्रतः इस प्रतिक्रिया का प्रदर्शन केवल लच्चगा

१-देखो पृष्ठ ६४७।

श्रीर श्रन्योक्ति के प्राचुर्य के रूप में ही नहीं, कहीं कहीं उपमा श्रीर उत्प्रेचा की भरमार के रूप में भी हुश्रा। इनमें से उत्पादन श्रीर लच्चण-लच्चाश्रों को छोंड़ श्रीर सन बातें किसी न किसी प्रकार की साम्य-भावना के श्राधारपर ही खड़ी होनेवाली है। साम्य को लेकर श्रनेक प्रकार की श्रष्टंकृत रचनाएँ बहुत पहले भी होती थीं तथा रीतिकाल श्रीर उसके पीछे भी होती रही हैं। श्रतः छायाबाद की रचनाश्रों के भीतर साम्य श्रहण की उस प्रणाली का निरूपण श्रावश्यक है जिसके कारण उसे एक विशिष्ट रूप प्राप्त हुश्रा।

हमारे यहाँ साम्य मुख्य तीन प्रकार का माना गया है। साहश्य (क्ष या आकार का साम्य), साधम्य (गुण या क्रिया का साम्य) और केवल शब्द-साम्य (दी मिन्न वस्तुओं का एक ही नाम होना)। इनमें से अंतिम तो श्लेष की शब्दकीड़ा दिखलानेवालों के ही काम का है। रहे साहश्य और साधम्य । विचार करने पर इन दोनों मे प्रभाव-साम्य छिपा मिलेगा। सिद्ध किवयों की हिए ऐसे ही अप्रस्तुतों की ओर जाती है जो प्रस्तुतोंक समान ही सौंदर्य, दीति, कांति, कोमलता, प्रचंडता, भीषणता, उप्रता, उदासी, अवसाद, खिन्नता इत्यादि की भावना जगते है। काव्य मे बँधे चले आते हुए उपमान अधिकतर इसी प्रकार के हैं। केवल रूप-रंग, आकार या व्यापार को ऊपर से देखकर या नाप-जोखकर, भावना पर उनका प्रभाव परखे बिना, वे नही रखे जाते थे। पीछे किव-कर्म के बहुत कुछ भ्रमसाध्य या अभ्यासगम्य होने के कारण जब कृतिमता आने लगी तब बहुत से उपमान केवल बाहरी नाप-जोख के अनुसार भी रखे जाने लगी। किट की सूद्दमता दिखाने के लिये सिंहिनी और मिन्न सामने लाई जाने लगी।

छायावाद बड़ी सहदयता के साथ प्रभाव सम्य पर ही विशेष लच्य रखकर चला है। कहीं कही तो बाहरी साहरय या साधम्य ग्रत्यंत ग्रल्प या न रहने पर भी ग्राम्यंतर प्रभाव-साम्य लेकर ही ग्रप्रस्तुतो का सिनवेश कर दिया जाता है। ऐसे ग्रप्रस्तुत ग्रिधिकतर उपलच्चण के रूप या प्रतीकवत् (symbolic) होते हैं—जैसे, सुख, ग्रानंद, प्रफुल्लता, योवनकाल इत्यादि के स्थान पर उनके चोतक ऊषा, प्रभात, मधुकाल; प्रिया के स्थान पर मुकुल; प्रेमी के स्थान पर मधुप; श्वेत या शुभ्र के स्थान पर कुंद, रजत; माधुर्य के स्थान पर मधु, दीति- मान या कातिमान के स्थान पर स्वर्ण; विषाद या ग्रवसाद के स्थान पर ग्रंध-कार, ग्रंधेरी रात, या संध्या की छाया, पतम्मड़; मानसिक ग्राकुलता या चोम के स्थान पर मन्मा, तूफान; भाव-तरंग के लिये मंकार; भाव-प्रवाह के लिये संगीत या मुरली का स्वर इत्यादि । ग्राभ्यंतर प्रवाह-साम्य के ग्राधार पर लाच-िएक ग्रीर व्यंजनात्मक पद्धित का प्रगल्म ग्रीर प्रचुर विकास छायावाद की काव्य-शैली की ग्रसली विशेषता है।

हिंदी कान्य परंपरा मे अन्योक्ति-पद्धित का प्रचार तो रहा है, पर लाक्षि-कता का एक प्रकार से अभाव ही रहा। केवल कुछ रूढ़ लक्षणाएँ मुहावरों के रूप में कहीं कहीं मिल जाती थीं। व्रजभाषा कवियों में लाक्षिक साहस किसी ने दिखाया तो घनानंद ने। इस तृतीय उत्थान में सब से अधिक लाक्ष-णिक साहस पंतजी ने अपने 'पल्लव' में दिखाया। जैसे—

- (१) धूल की ढेरी में श्रनजान। जि़्पे हैं मेरे मधुमय गान। (धूलकी ढेरी = श्रसुंदर वस्तुएँ। मधुमय गान = गान के विपय श्रर्थात् सुंदर वस्तुएँ।)
- (२) मर्म पीडा के हास (हास = विकास, समृद्धि। विरोध-वैचित्र्य के लिये व्यंग्य-व्यंजक संबंध को लेकर लच्छा।) (मर्म-पीड़ा के हास! = हे मेरे पीडित मन!—ग्राधार-ग्राधेय संबंध लेकर।)
- (३) चाँदनी का स्वभाव में वास । विचारो में वन्तों की साँस ।(चाँदनी = मृदुलता, शीतलता । वन्तों की साँस = भोलापन ।)
- (४) सृत्यु का यही दीर्घ विश्वास (मृत्यु = श्रासन्नमृत्यु व्यक्ति श्रथवा मृतक के लिये शोक करनेवाले व्यक्ति)
- (५) कौन तुम <u>श्रतुल श्ररू</u>प श्रनाम (शिशु के लिये। श्रत्पार्थक के स्थान पर निषेधार्थक)।

'पल्लव' मे प्रतिक्रिया के छावेश के कारण वैचित्र्य-प्रदर्शन की प्रवृत्ति छाघिक थी; जिसके लिये कहीं कहीं छॉगरेजी के लाक्षिक प्रयोग भी ज्यो के त्यो लिए गए। पर पीछे यह प्रवृत्ति घटती गई। 'प्रसाद' की रचनाश्रो में शब्दों के लाक्तिक वैचित्र्य की प्रवृत्ति उतनी नहीं रही है जितनी साम्य की दूरारूढ़ भावना की । उनके उपलक्षण (symbols) सामान्य श्रनुभूति के मेल में होते थे। जैसे—

- (१) भंभां भक्षोर गर्जन है, बिजली है, नीरदमाला।
  पाकर इस शून्य हृदय को, सबने श्रा डेरा डाला॥
  (भंभा भक्षोर = चोभ, श्राकुलता। गर्जन = वेदना की तड़प।
  बिजली = चमक या टीस। नीरदमाला = अंधकार। शून्य शब्द विशेषण के श्रतिरिक्त श्राकाशवाचक भी है, जिससे उक्ति में बहुत सुंदर समन्वय श्रा जाता है।)
- (२) पतमाड़ था, झाड़ खड़े थे सूखे से, फुलवारी में। किसलय दल कुसुम बिछाकर छाए तुम इस क्यारी में।। (पतझड़ = उदासी। किसलयदलकुसुम = वसंत = सरसता श्रौर प्रफुल्लता)—'श्रॉस्'।
- (३) काँटों ने भी पहना मोती। (कटीले पौधों = पीड़ा पहुँचानेवाले कठोर-हृदय मनुष्यों। पहना मोती = हिमबिंदु धारण किया = ग्रश्रुपूर्ण हुए)—'लहर'।

अप्रस्तुत किस प्रकार एकदेशीय, सूच्म और घुँघले पर मर्म-न्यजक साम्य का घुँघला सा आधार लेकर खड़े किए जाते हैं, यह बात नीचे के कुछ उद्धरणों से स्पष्ट हो जायगी—

(१) उठ उठ री लघु लघु लोल लहर। कंरुणा की नव ग्रॅंगड़ाई-सी मलयानिल की परछाई-सी,

इस सूखे तट पर छहर छहर॥

- ( लहर = सरस-कोमल भाव । सूखा तट = शुष्क जीवन । श्रप्रस्तुत या उपमान भी लाक्षणिक हैं । )
- (२) गूढ कल्पना-सी कवियों की, श्रज्ञाता के विस्मय-सी। श्रहिषयों के गंभीर हृदय-सी, वच्चों के तुतले भय-सी।—'छाया'
- (३) गिरिवर के उर से उठ उठ कर, उच्चाकांचाओं-से तरुवर हैं झाँक रहे नीरव नभ पर। (उठे हुए पेड़ों का साम्य मनुष्य के हृदय की उन उच्च श्राकांक्षाओं से जो लोक के परे जाती हैं।)
- ( ४ ) वनबाला के गीतों-सा निर्जन में विखरा है मधुमास ।

छायावाद की रचनाएँ गीतों के रूप मे ही अधिकतर होती हैं। इससे उनमें अन्विति कम दिंखाई पड़ती है। जहाँ यह अन्विति होती हैं वहाँ समूची रचना अन्योक्ति पद्धित पर की जाती है। इस प्रकार साम्य-भावना का ही प्राचुर्य हम सर्वत्र पाते हैं। यह साम्य-भावना हमारे हृदय का प्रसार करनेवाली, शेष सृष्टि के साथ मनुष्य के गूढ़ सबंध की धारणा बंधानेवाली, अत्यत अपेक्तित मनो भूमि है, इसमें सदेह नहीं। पर यह सच्चा मार्मिक प्रभाव वहीं उत्पन्न करती है जहाँ यह प्राकृतिक वस्तु या व्यापार से प्राप्त सच्चे आभास के आधार पर खड़ी होती है। प्रकृति अपने अनत रूपों और व्यापारों के हारा अनेक वातो की गूढ़ या अगूढ व्यंजना करती रहती है। इस व्यंजना को न परखकर या न प्रहण करके जो साम्य-विधान होगा वह मनमाना आरोप-मात्र होगा। इस अनंत विक्त महाकाव्य की व्यजनाओं की परख के साथ जो साम्य-विधान होता है वही मार्मिक और उद्घोधक होता है। जैसे—

दुखदावा से नव श्रंकुर पाता जग जीवन का बन करुणाई विश्व का गर्जन बरसाता नव जीवन कण । खुल खुल कर नव इच्छाएँ फैलाती जीवन के दल ।

यह शैशव का सरल हास है, सहसा उर से है श्रा जाता। यह ऊपा का नव विकास है, जो रज को है रजत बनाता। यह लघु लहरों का विलास है, कलानाथ जिसमें खिंच श्राता॥

—गुंजन

मेरा श्रनुराग फैलने हो, नभ के श्रिमनव कलरव में। जाकर सूनेपन के तम में, बन किरन कभी श्रा जाना॥ श्रिक्ति की लघुता श्राई बन, समय का सुंदर वातायन देखने को श्रदृष्ट नर्त्तन ।

—-लहर

जल उठा स्नेह दीपक-सा नवनीत हृदय था मेरा। श्रव शेष धूमरेखा से, चित्रित कर रहा श्रॅंधेरा॥

—-ग्रॉसू

मनमाने त्रारोप जिनका विधान प्रकृति के संकेत पर नहीं होता, हृदय के मर्मस्थल का स्पर्श नहीं करते, केवल वैचिन्य वा कुत्इल मात्र उत्पन्न करके रह जाते हैं। छायावाद की कविता पर कल्पनावाद, कलावाद, ग्राभिव्यंजनावाद ग्रादि का भी प्रभाव ज्ञात या ग्रज्ञात रूप मे पडता रहा है। इससे बहुत-सा ग्राप्य विधान मनमाने ग्रारोप के रूप मे भी सामने ग्राता है। प्रकृति के वस्तु-व्यापारों पर मानुषी वृत्तियों के ग्रारोप का बहुत ग्राधिक चलन हो जाने से कहीं कहीं ये ग्रारोप वस्तु-व्यापारों की प्रकृत-व्यंजना से बहुत दूर जा पड़े है, जैसे—चॉदनी के इस वर्णन में—

(१) जग के दुख दैन्य शयन पर यह रुग्णा जीवन-बाला पीली पर निर्वल कोमल, कृश देह-लता कुम्हलाई। विवसना, लाज में लिपटी; साँसों में शून्य समाई॥

चॉदनी ऋपने-ऋाप इस प्रकार की भावना मन में नहीं जगाती। उसके संबंध में यह उद्भावना, भी केवल स्त्री की सुंदर मुद्रा सामने खड़ी करती जान पड़ती है—

(२) नीले नभ के शतदल पर वह बैठी शारद-हासिनी। सृदु करतल पर शशिमुख धर नीरव श्रनिमिष एकािकनि॥

इसी प्रकार आँसुओं को "नयनों के बाल" कहना भी व्यर्थ-सा है। नीचे की जूठी प्याली भी ( जो बहुत आया करती है ) किसी मैखाने से लाकर रखीं जान पड़ती है—

(३) लहरों में प्यास भरी है, हैं भँवर पात्र सव खाली। मानस का सब रस पीकर, छुढका दी तुमने प्याली॥

प्रवृत्ति के नाना रूपों के सौदर्य्य की भावना सदैव स्त्री-सौंदर्य्य का ग्रारोप करके करना उक्त भावना को संकीर्णता स्चित करता है। कालिदास ने भी मेघरूत में निर्विध्या श्रौर सिंधु नदियों में स्त्री-सौंदर्व्य की भावना की है जिससे नदी श्रौर मेघ के प्रकृत सब्ध की व्यंजना होतीं है। श्रीष्म में निदयाँ सूखती सूखती पतली हो जाती हैं ऋौर तपती रहती हैं। उनपर जब मेघ छाया करता है तब वे शीतल हो नाती हैं ग्रीर उस छाया को ग्रंक में धारण किए दिखाई देती हैं। वही मेघ वरसकर उनकी चीणता दृर करता है। दोनों के बीच इसी प्राकृतिक संबंध की व्यजना ग्रहण करके कालिदास ने ग्राप्रस्तुत विधान किया है। पर सौंदर्य्य की भावना सर्वत्र स्त्री का चित्र चपकाकर करना खेल-सा हो जाता है। उषा सुदरी के कपोलो की ललाई, रजनी के रत्नजटित केशकलाप, दीर्घ निःश्वास श्रीर श्रश्रुविंदु तो रूढ़ हो ही गए है; किरन, लहर, चद्रिका, छाया, तितली सन ग्राप्सराऍ या परियाँ बनकर ही सामने ज्ञाने पाती हैं। इसी तरह प्रकृति के नाना व्यापार भी चुंचन, त्रालिगन, मधुग्रहरा, मधुदान, कामिनी की क्रीड़ा इत्यादि मे त्राधिकतर परिगात दिखाई देते हैं। कहने का ताल्पर्य यह है कि प्रकृति की नाना वस्तुःश्रों श्रीर व्यापारो का श्रपना-श्रपना श्रलग सौदर्य्य भी है जो एक ही प्रकार की वस्त या व्यापार के त्रारोप-द्वारा त्र्यमिन्यक्त नहीं हो सकता।

इसी प्रकार पतजी की 'छाया', 'बीचि-विलास', 'नच्छ में जो यहाँ से वहाँ तक उपमानो का देर लगा है उनमे से बहुत से तो श्रत्यत सूचम श्रीर सुकुमार साम्य के व्यंजक हैं श्रीर बहुत से रग-विरगे खिलौनों के रूप में ही हैं। ऐसी रचनाएँ उस 'कल्पनानाद', 'कलावाद' या 'श्रिमिव्यजनावाद' के उदाहरण-सी लगती है जिसके श्रनुसार कवि-कल्पना का काम प्रकृति की नाना बस्तुएँ लेकर एक नया निर्माण करना या नूतन सृष्टि खड़ी करना है। प्रकृति के सन्चे स्वरूप, उसकी सच्ची व्यजना प्रहण करना उक्त बादों के श्रनुसार श्रावश्यक्ष नहीं। उनके श्रनुसार तो प्रकृति की नाना बस्तुश्री का उपयोग केवल उपादान के रूप में है; उसी प्रकार जैसे बालक ईंट, पत्थर, लकड़ी, कागज, पृल्वपत्ती लेकर हाथी-घोड़े, घर-वगीचे इत्यादि बनाया करते हैं। प्रकृति के नाना

चित्रों के द्वारा श्रपनी भावनाएँ व्यक्त करना तो बहुत ठीक है, पर उन भावनाओं को व्यक्त करने की स्वामाविक प्रवृत्ति भी तो गृहीत चित्रों में होनी चाहिए।

छायावाद की प्रवृत्ति अधिकतर प्रेम-गीतात्मक होने के कारण हमारा वर्त्तमान काव्य प्रसंगों की अनेकरूपता के साथ नई नई अर्थभूमियों पर कुछ दिनों तक बहुत कम चल पाया। कुछ कियों में वस्तु का आधार अत्यंत अल्प रहता रहा है; विशेष लच्य अभिव्यंजना के अनूठे विस्तार पर रहा है। इससे उनकी रचनाओं का बहुत-सा भाग अधर में ठहराया-सा जान पड़ता है। जिन वस्तुओं के आधार पर उक्तियां मन में खड़ी की जाती हैं उनका कुछ भाग कला के अनूठेपन के लिये पक्तियों के इधर उधर से हटा भी लिया जाता है। अतः कहीं कहीं व्यवहृत शब्दों की व्यजकता पर्याप्त न होने पर भाव अस्फुट रह जाता है, पाठक को अपनी और से बहुत कुछ आचेप करना पड़ता है, जैसे नीचे की पंक्तियों में—

निज अलकों के अंधकार में तुम कैसे छिप आश्रोगे। इतना सजग कुत्हल ! ठहरो, यह न कभी बन पाश्रोगे। श्राह चूम लूँ जिन चरणों को चाँप चाँप कर उन्हें नहीं, दुख दो इतना, श्ररे! श्ररुणिमा ऊषा-सी वह उधर बही।

यहाँ कि ने उस प्रियतम के छिपकर दवे पाँच त्राने की बात कही है जिनके चरण इतने सुकुमार हैं कि जब त्राहट न सुनाई पड़ने के लिये वे उन्हें बहुत दबा दबा कर रखते हैं तब एँडियों में ऊपर की ग्रोर खून की लाली दौड़ जाती है। वहीं ललाई उषा की लाली के रूप में कलकती है। 'प्रसाद' जी का ध्यान शरीर-विकारों पर विशेष जमता था। इसी से उन्होंने 'चाँप-चाँप कर दुख दो' से ललाई दौड़ने की कल्पना पाठकों के ऊपर छोड़ दी है। 'कामायनी' में उन्होंने मले हुए कान में भी कामिनी के कपोलों पर की 'लज्जा की लाली' दिखाई है।

ग्राभिन्यंजना की पद्धति या काव्य-शैली पर ही प्रधान लच्य रहने से छाया-वाद के भीतर उसका बहुत ही रमणीय विकास हुन्ना है, यह हम पहले कह श्राए है । साम्य भावना श्रीर लच्न्णा-शक्ति के वल पर किस प्रकार कान्योपयुक्त चित्रमयी भाषा की श्रोर सामान्यतः मुकाव हुश्रा यह भी कहा जा चुका है। सम्य पहले उपमा, उत्येचा, रूपक—ऐसे श्रलंकारों के वड़े वड़े संचों के भीतर ही फैलाकर दिखाया जाता था। यह प्रायः थोड़े में या तो लाच्निएक प्रयोगों के द्वारा मलका दिया जाता है श्रथवा कुछ प्रच्छन्न रूपकों में प्रतीयमान रहता है। इसी प्रकार किसी तथ्य या पूरे प्रसग के लिये दृष्टांत, श्रथांतरन्यास श्रादि का सहारा न लेकर श्रव श्रन्योक्ति पद्धति ही श्रिधक चलती है। यह बहुत ही परिष्कृत पद्धति है। पर यह न समभाना चाहिए कि उपमा, रूपक, उत्प्रेचा श्रादि का प्रयोग नहीं होता है; वरावर होता है श्रीर बहुत होता है। उपमा में धर्म बरावर लुत रहता है। प्रतिवस्तूपमा, हेत्त्येचा, विरोध, श्लेष, एकावली इत्यादि श्रलंकार भी कहीं कहीं पाए जाते है।

किस प्रकार एक बंधे घेरे से निकलकर ग्राव छायावादी कहे जानेवाले किव घारे घीरे जगत् ग्रोर जीवन के ग्रनत चेत्र में इघर-उघर दृष्टि फैलाते देखे जा रहे है, इसका ग्रामास दिया जा चुका है। ग्राव तक उनकी कल्पना थोड़ी-सी जगह के भीतर कलापूर्ण ग्रोर मनोर जक नृत्य-सा कर रही थी। वह जगत् ग्रोर जीवन के जटिल स्वरूप से घनरानेवालों का जी बहलाने का काम करती रही है। ग्राव उसे ग्राखिल जीवन के नाना पत्चों की मार्मिकता का साचात्कार करते हुए एक करीने के साथ रास्ता चलना पड़ेगा। इसके लिये उसे ग्रापनी चपलता ग्रोर भाव-भगिमा का प्रदर्शन, क्रीड़ा-कोत्रक की प्रवृत्ति कुछ स्यत करनी पड़ेगी। इस कॅचे नीचे मर्म-उथ पर चित्रों का बहुत ग्राधिक फालत् बोक्त लादकर चलना भी वाणी के लिये उपयुक्त न होगा। प्रसाद जी ने 'लहर' में छाँयावाद की चित्रमयी शैली को तीन ऐतिहासिक जीवन खड़ों के बीच ले जाकर ग्राजमाया है। उनमें कथावस्तु का विन्यास नाटकीय पद्धति पर करके उन्होंने बाह्य ग्रीर ग्राभ्यतर परित्थितियों का व्यजक, मनोहर, मार्मिक या श्रावेशपूर्ण शब्द-विधान किया है। पर कहीं कहीं जहाँ मधुमय चित्रों की परपरा दूर तक चली है वहाँ समान्वत प्रभाव में बाधा पड़ी है। 'कामायनी' मे

१-देखो प्रुठ ६५४।

उन्होंने नर-जीवन के विकास मे भिन्न भिन्न भावात्मिका बृत्तियो का योग ग्रौर संघर्ष बड़ी प्रगल्भ ग्रौर रमणीय कर्ष्यना-द्वारा चित्रित करके मानवता का रसात्मक इतिहास प्रस्तुत किया है। इसी प्रकार निराला जी ने, जिनकी वाणी पहले से भी बहुमुखी थी, 'तुलसीदास' के मानस-विकास का बड़ा ही दिव्य ग्रौर विशाल रंगीन चित्र खींचा-है।

त्राव तृतीय उत्थान के वर्त्तमान कवियो श्रौर उनकी कृतियो का सत्तेप में कुछ परिचय दे देना त्रावश्यक समझते हैं—

श्री जयशंकर प्रसाद पहले वनभाषा में किवताएँ लिखा करते थे जिनका संग्रह 'चित्राधार' में हुग्रा है। संवत् १९७० से वे खड़ी बोली की ग्रोर ग्राए ग्रीर 'कानन-कुसुम' 'महाराणा का महत्व', 'कढणालय', ग्रीर 'प्रेम-पिथक' प्रकाशित हुए। 'कानन कुसुम' में तो प्रायः उसी ढंग की किवताएँ हैं निस ढंग की द्विवेदी-काल में निकला करती थीं। 'महाराणा का महत्व' ग्रीर 'प्रेम-पिथक' (सं० १९७०) ग्रमुकांत रचना है जिसका मार्ग पं० श्रीधर पाठक पहले दिखा चुके थे। भारते दु-काल में ही पं० ग्रिकांदत्त न्यास ने बंगला की देखा-देखी कुछ ग्रमुकांत पद्य ग्राजमाए थे। पिछे पं० श्रीधर पाठक ने 'सांध्य ग्रयन' नाम की किवता खड़ी बोली के ग्रेमुकांत (तथा चरण के बीच में पूर्ण विरामवाले) पद्यों में बड़ी सफलता के साथ प्रस्तुत की थी।

सामान्य परिचय के झंतर्गत दिखाया जा चुका है कि किस प्रकार सर्वश्री मैथिलीशरण गुप्त, बदरीनाय भट्ट ग्रौर मुकुटघर पांडे इत्यादि कई कि श्रुंत्मीवना की प्रगल्म चित्रमयी व्यजना के उपयुक्त स्वच्छंद नृतन पद्धित निकाल रहे थे । पीछे उस नृतन पद्धित पर प्रसाद जी ने भी कुछ छोटी छोटी किवताएँ लिखीं जो सं० १६७५ (सन् १६१८) में 'करना' के भीतर संग्रहीत हुई। 'करना' की उन २४ किवतान्त्रों मे उस समय नृतन पद्धित पर निकलती हुई किवतान्त्रों से कोई ऐसी विशिष्टता नहीं थी जिस पर ध्यान जाता। दूसरे सस्करण मे, जो बहुत पीछे संवत् १६८४ मे निकला, पुस्तक का स्वरूप ही बदल गया। उसमे ग्राधी से ऊपर अर्थात् ३१ नई रचानाएँ जोड़ी गई

१ देखो पृष्ठ ६४८।

जिनमें पूरा रहस्यवाद, ग्रामिव्यंजना का श्रन्हापन, व्यंजक चित्र-विधान सब कुछ मिल जाता है। 'विषाद', 'बालू की बेला' 'खोलो द्वार', 'बिखरा हुग्रा प्रेम', 'किरण', 'बसंत की प्रतीचा' हत्यादि उन्हीं पीछे जोड़ी हुई रचनाश्रों में हैं जो पहले (सं० १६७५ के) संस्करण में नहीं थीं। इस द्वितीय संस्करण में ही छायाबाद कही जानेवाली विशेषताएँ स्फुट रूप में दिखाई पड़ीं। इसके पहले श्री सुमित्रानदन 'पत का 'पल्लव' बड़ी धूम-धाम से निकल चुका था, जिसमें रहस्य-मावना तो कहीं कहीं, पर ग्राप्रस्तुत-विधान, चित्रमयी भाषा ग्रीर लाच्णिक वैचित्र्य ग्रादि विशेपताएँ ग्रत्यंत प्रचुर परिमाण में सर्वत्र दिखाई पड़ी थीं।

प्रसाद जी मे ऐसी मधुम्यी प्रतिमा ग्रीर ऐसी जागरूक मानुकना अवश्य थी कि उन्होंने इस पद्धति का ग्रापने दग पर बहुत ही मनोरम विकास किया। संस्कृत की कोमल-कांत पदावली का जैसा सुंदर चयन बगभाषा के काव्यों में हुग्रा है वैसा ग्रान्य देशी भाषाग्रों के साहित्य मे नहीं दिखाई पड़ता। उनके परिशीलन से पदलालित्य की जो गूँज प्रसाद जी के मन मे समाई वह बराबर बनी रही।

जीवन के प्रेम-विलास-मय मधुर पत्त की ग्रोर स्वाभाविक प्रवृत्ति होने के कारण वे 'उस प्रियतम' के संयोग वियोगवाली रहस्य-भावना में—ि जिसे स्वाभाविक रहस्यभावना से ग्रालग समक्तना चाहिए—रमते प्रायः पाए जाते हैं। प्रेमचर्या के शारीरिक व्यापरों ग्रीर चेष्टाग्रों (ग्रश्न, स्वेद, चुंबन, परिरभण, लजा की दौड़ी हुई लाली इत्यादि), रंगरिलयों ग्रीर ग्रठखेलियों, वेदना की कसक ग्रीर टीस इत्यादि की ग्रीर इनकी दृष्टि विशेष जमती थी। इसी मधुमयी प्रवृत्ति के ग्रनुरूप प्रकृति के ग्रनंत चेत्र में भी वल्लिरयों के दान, किलकाग्रों की मंद मुसकान, सुमनों के मधुपात्र, मंडराते मिलदों के गुंजार, सौरमहर समीर की लपक, पराग मकरंद की लूट, उषा के कपोलों पर लजा की लाली, ग्राकाश ग्रीर पृथ्वी के ग्रनुरागमय परिरंभ, रजनी के ग्रांस् से भीगे ग्रवर, चद्रमुख पर शरद्वन के सरकते ग्रवगुठन, मधुमास की मधुवर्षा ग्रीर ग्रुत्ति पर ग्रिक्त हिंह जाती थी। ग्रतः इनकी रहस्य-वादी रचनाग्रों को देख चाहे तो यह कहे कि इनकी मधुचर्या के मानस प्रसार

के लिये रहस्यवाद का परदा मिल गया श्रथवा यों कहे कि इनकी सारी प्रणयानुभूति ससीम पर से कूदकर श्रसीम पर जा रही।

इनकी पहली विशिष्ट रचना "श्रॉस्" (सं० १६८८) है। 'श्रॉस्' वास्तव मे तो हैं श्रंगारी विप्रलंभ के छंद जिनमे श्रतीत सयोग-सुख की खिन्न समृतियाँ रह रहकर क्तलक मारती हैं, पर नहाँ प्रेमी की मादकता की बेसुधी में प्रियतम नोचे से ऊपर श्राते श्रीर संज्ञा की दशा में चले जाते हैं, जहाँ हृदय की तरगें 'उस श्रनंत कोने' को नहलाने चलती हैं, वहाँ वे श्रॉस् उस 'श्रज्ञात प्रियतम' के लिये बहते जान पड़ते है। फिर नहाँ किव यह देखने लगता है कि ऊपर तो—

श्रवकाश<sup>२</sup> श्रसीम सुखों से श्राकाशतरंग<sup>3</sup> बनाता, हँसता-सा छाया-पथ में नक्त्र-समाज दिखाता।

पर--

नीचे विपुला धरणी है दुख-भार वहन-सी करती, श्रपने खारे श्रॉसू से करुणा-सागर को भरती।

श्रीर इस 'चिर दग्ध दुखी वसुधा' को, इस निर्मल जगती को, श्रपनी प्रेम-वेदना की कल्याणी शीतल ज्वालामय उजाला देना चाहता है, वहाँ वे श्रांस लोकपीड़ा पर करुणा के श्रांस से जान पड़ते है। पर वहीं पर जब हम किव की दृष्टि श्रपनी सदा जगती हुई श्रखंड ज्वाला की प्रभवविष्णुता पर इस प्रकार जमी पाते हैं कि 'हे मेरी ज्वाला!

> तेरे प्रकाश में चेतन संसार वेदनावाला मेरे समीप होता है पाकर कुछ करुण उजाला।"

१—मादकता से आए तुम; सज्ञा से चले गए थे।
उद् के प्रसिद्ध किव अकदर ने भी कहा है—
मैं मरीजे होश था, मस्ती ने अच्छा कर दिया।

२-आकाश = दिक्, Space

३-आकाशतर्ग = Ether waves

तत्र ज्वाला या प्रेम-वेदना की ग्रितिरंजित ग्रीर दूरारूढ़ भावना ही—जो श्रिगार की पुरानी रूढ़ि है—रह जाती है। कहने का तात्पर्य यह कि वेदना की कोई एक निर्दिष्ट भूमि न होने से सारी पुस्तक का कोई एक समन्वित प्रभाव नहीं निष्यन्न होता।

पर श्रलग श्रलग लेने पर उक्तियों के भीतर बढी ही रंजन-कारिणी कल्पना, व्यं जक चित्रों का बड़ा ही श्रन्ठा विन्यास, भावनाश्रों की श्रत्यंत सुकुमार योजना मिलती है। प्रसाद जी की यह पहली काव्य-रचना है जिमने बहुत लोगों को श्राकर्षित किया। श्राभव्यं जना की प्रगल्भता श्रीर विचित्रता के भीतर प्रमवेदना की दिव्य निभृति का, विश्व में उसके मंगलमय प्रभाव का, सुख श्रीर दुःख दोनों को श्रपनाने की उसकी श्रपार शक्ति का श्रीर उसकी छाया में सौद्यें श्रीर मंगल के सगम का भी श्राभास पाया जाता है। 'नियतिवाद' श्रीर 'दुःखवाद' का विषएण स्वर भी सुनाई पड़ता है। इस चेतना को दूर हटाकर मद-तद्रा, स्वप्न श्रीर श्रसज्ञा की दशा का श्राह्वान रहस्यवाद की एक स्वीकृत विधि है। इस विधि का पालन 'श्रांस्' से लेकर 'कामायनी' तक हुशा है। श्रपने ही लिये नहीं, उजाले में हाथ पर मारनेवाली 'चिर दग्ध दुखी वसुधा' के लिये भी यही नींद लगनेवाली दवा लेकर श्राने को किव निशा से कहता है—

्चिर दग्ध दुखी यह वसुधा श्रालोक माँगती, तब भी; ुतुम तुहिन वरस्र दो कन कुन, यह पगली सोए श्रव भी।

चेतना की शांति या विस्मृति की दशा में ही 'कल्याण की वर्षा' होती है, मिलन-सुख प्राप्त होता है। ग्रातः उसके लिये रात्रि की मावना को बढ़ाकर प्रसाद जी महारात्रि तक ले गये हैं, जो सृष्टि ग्रीर प्रलय का सिव-काल है, जिसमे सारे नाम रूपों का लय हो जाता है—

चेतना-लहर न उठेगी जीवन-समुद्र थिर होगा, संध्या हो सर्ग प्रलय की विच्छेद मिलन फिर होगा।

' 'श्रॉस्' के उपरात दूसरी रचना 'लहर' है, जो कई प्रकार की कविताश्रों का संग्रह है। 'लहर' पर एक छोटी सी कविता सबसे पहले दी गई है। इसी से समूचे

संग्रह का नाम 'लहर' रखा गया। 'लहर' से किव का ग्रामिप्राय उस ग्रानंद की लहर से है जो मनुष्य के मानस में उठा करती है ग्रीर उसके जीवन को सरस करती रहती है। उसे ठहराने की पुकार ग्रापने व्यक्तिगत नीरस जीवन को भी सरस करने के लिये कही जा सकती है ग्रीर ग्राखिल मानव-जीवन को भी। यह जीवन की लहर भीतर उसी प्रकार स्मृति-चिह्न छोड़ जाती है जिस प्रकार जल की लहरें सूखी नदी की बाल, के बीच पसलियों की-सी उभरी रेखाएँ छोड़ जाती है—

डठ, डठ, गिर गिर, फिर फिर ग्राती नर्त्तित पद-चिन्ह बना जाती; सिकता की रेखाएँ उभार, भर जाती ग्रपनी तरल सिहर।

इसमें भी उस प्रियतम का श्राँख-मिचौनी खेलना, दबे पाँव श्राना, किरन-उँगलियों से श्राँख मूँदना (या मूँदने की कोशिश करना, क्योंकि उस ज्योतिर्मय का कुछ श्राभास मिल ही जाता है), प्रियतम की श्रोर श्रिभसार इत्यादि रहस्यवाद की सब सामग्री है। प्रियतम श्रज्ञात रहकर भी किस प्रेम का श्रालंबन रहता है, यह भी दो एक जगह स्चित किया गया है। जैसे—

तुम हो कीन श्रीर में क्या हूँ ? इसमें क्या है धरा, सुनो। मानस जलिध रहे चिर खंबित, मेरे चितिज ! उदार वनो॥

इसी प्रकार "हे सागर संगम ऋरुण नील !" मे यह चित्र सामने रखा गया है कि सागर ने हिमालय से निकली नदी को कन देखा था, ऋौर नदी ने सागर को कन देखा था पर नदी निकल कर स्वर्ण-स्वप्न देखती उसी की ऋोर चली ऋौर वह सागर भी बड़ी उमंग के साथ उससे मिला।

चितिज, जिसमे प्रातः-सायं ग्रनुराग की' लाली दौड़ा करती है, ग्रसीम (ग्राकाश) ग्रौर ससीम (प्रथ्वी) का सहेट या मिलन-स्थल-सा दिखाई पड़ा करता है। इस हलचल मेरे संसार से हटाकर किव ग्रपने नाविक से वहीं ले चलने को कहता है—

ले चल वहाँ भुलावा देकर मेरे नाविक! धीरे धीरे जिस निर्जन में सागर-लहरी श्रंबर के कानों में गहरी निरुखल श्रेम-कथा कहती हो तज कोलाइल की श्रवनी रे।

वहाँ जाने पर वह इस सुल-दु:ख-मय व्यापक प्रसार को अपने नित्य और सत्य रूप में देखने की भी, पारमार्थिक ज्ञान की कलक पाने की भी, आशा करता है; क्योंकि अम और विश्राम के उस सिध-स्थल पर ज्ञान की दिव्य ज्योति-सी जगती दिखाई पड़ा करती है—

जिस गंभीर मधुर छाया में—विश्व चित्रपट चल माया में— विश्वता विश्व-सी पढे दिखाई दुख-सुख-वाली सत्य वनी रे। श्रम-विश्राम चितिज-वेला से, जहाँ सृजन करते मेला से— श्रमर जागरण, उपा नयन से—विखराती हो ज्योति घनी रे।

'लहर' में चार-पाँच रचनाएँ ही रहस्यवाद की हैं। पर किव की तंद्रा श्रीर स्वप्तवाली प्रिय भावना जगह-जगह व्यक्त होती है। रात्रि के उस सन्नाटे की कामना जिसमे वाहर भीतर की सब हलचल शात रहती है, केवल अभावों की पूर्ति करनेवाले, श्रतृप्त कामनाश्रों की तृप्ति का विधान करनेवाले, स्वप्त ही जगा करते है, इस गीत में पूर्णतया व्यक्त है—

श्रपलक जगती हो एक रात!
सब सोए हों इस भूतल में;
श्रपनी निरीहता संबल में,
चलती हो कोई भी न बात!

× × × ×

वक्षस्थल में जो छिपे हुए
सोते हो हृदय श्रभाव लिए
उनके स्वप्नों का हो न प्रात!

जैसा पहले स्चित कर चुके है, 'लहरू' में कई प्रकार की रचनाएँ हैं। कहीं तो प्रकृति के रमणीय पन्न को लेकर सुंदर श्रीर मधुर रूपकमय गान है, जैसे—

संग्रह का नाम 'लहर' रखा गया। 'लहर' से किन का ग्रामिप्राय उस ग्रानंद की लहर से है जो मनुष्य के मानस में उठा करती है ग्रीर उसके जीवन को सरस करती रहती है। उसे ठहराने की पुकार ग्रापने व्यक्तिगत नीरस जीवन को भी सरस करने के लिये कही जा सकती है ग्रीर ग्राखिल मानव-जीवन को भी। यह जीवन की लहर भीतर उसी प्रकार स्मृति-चिह्न छोड़ जाती है जिस प्रकार जल की लहरें स्खी नदी की बालू के बीच पस्तियों की-सी उभरी रेखाएँ छोड़ जाती है—

> डठ, डठ, गिर गिर, फिर फिर श्राती नर्त्तित पद-चिन्ह बना जाती; सिकता की रेखाएँ उभार, भर जाती श्रपनी तरल सिहर।

इसमें भी उस प्रियतम का श्राँख-मिचौनी खेलना, दने पाँव श्राना, किरन-उँगलियों से श्राँख मूँदना (या मूँदने की कोशिश करना, वयोकि उस ज्योतिर्मय का कुछ श्राभास मिल ही जाता है), प्रियतम की श्रोर श्रिमसार इत्यादि रहस्यवाद की सन्न सामग्री है। प्रियतम श्रज्ञात रहकर भी किस प्रेम का श्रालंबन रहता है, यह भी दो एक जगह स्चित किया गया है। जैसे—

तुम हो कीन श्रीर में क्या हूँ ? इसमें क्या है धरा, सुनो। मानस जलिं रहे चिर जुंबित, मेरे जितिन ! उदार वनो॥

इसी प्रकार 'हे सागर संगम अरुण नील !'' मे यह चित्र सामने रखा गया है कि सागर ने हिमालय से निकली नदी को कब देखा था, और नदी ने सागर को कब देखा था पर नदी निकल कर स्वर्ण-स्वम देखती उसी की ओर चली और वह सागर भी बड़ी उमंग के साथ उससे मिला।

ंचितिज, जिसमे प्रातः-सायं श्रनुराग की लाली दौड़ा करती है, श्रसीम (श्राकाश) श्रौर ससीम (पृथ्वी) का सहेट या मिलन-स्थल-सा दिखाई पड़ा करता है। इस हलचल भरे संसार से हटाकर किव श्रपने नाविक से वहीं ले चलने को कहता है— तो चल वहाँ भुलावा देकर मेरे नाविक! धीरे धीरे जिस निर्जन में सागर-लहरी छंबर के कानों में गहरी निरुखल प्रेम-कथा कहती हो तज कोलाहल की छवनी रे।

वहाँ जाने पर वह इस सुख-दु:ख-मय व्यापक प्रसार को श्रपने नित्य श्रीर सत्य क्रप में देखने की भी, पारमार्थिक ज्ञान की क्तलक पाने की भी, श्राशा करता है; क्योंकि श्रम श्रीर विश्राम के उस सधि-स्थल पर ज्ञान की दिन्य ज्योति-सी जगती दिखाई पड़ा करती है—

जिस गंभीर मधुर छाया में—विश्व चित्रपट चल माया में— विभुता विभु-सी पढे दिखाई दुख-सुख-वाली सत्य वनी रे। श्रम-विश्राम चितिज-वेला से, जहाँ सृजन करते मेला से— श्रमर जागरण, उपा नयन से—विखराती हो ज्योति धनी रे।

'लहर' में चार-पांच रचनाएँ ही रहस्यवाद की हैं। पर किन की तंद्रा श्रीर स्वमवाली प्रिय भावना जगह-ज़गह व्यक्त होती है। रात्रि के उस सन्नाटे की कामना जिसमे वाहर भीतर की सब हलचल शात रहती है, केवल श्रभावों की पूर्ति करनेवाले, श्रतृप्त कामनाश्रों की तृप्ति का विधान करनेवाले, स्वम ही जगा करते हैं, इस गीत में पूर्णतया व्यक्त है—

श्रपलक जगती हो एक रात!

सब सोए हों इस भूतल में;

श्रपनी निरीहता संबल में,

चलती हो कोई भी न बात।

× × × ×

वक्षस्थल में जो छिपे हुए
सोते हों हृद्य श्रभाव लिए
उनके स्वप्नों का हो न प्रात।

जैसा पहले स्चित कर चुके हैं, 'लहर' में कई प्रकार की रचनाएँ हैं। कहीं तो प्रकृति के रमणीय पच्च को लेकर सुदर ग्रौर मधुर रूपकमय गान है, जैसे—

बीती विभावरी जाग री!

श्रंबर-पनघट में डुवो रही

तारा-घट ऊपा नागरी।
खगकुल 'कुल-कुल' सा वोल रहा,
किसलय का अंचल डोल रहा,
लो, यह जितका भी भर जाई
मधु मुकुल नवल-रस गागरी॥

कहीं उस यौवन काल की स्मृतियाँ हैं जिसमें मधु का आदान-प्रदान चलता था, कहीं प्रेम का शुद्ध स्वरूप यह कहकर बताया गया है कि प्रेम देने की चीज है, लेने की नहीं! पर इस पुस्तक में किब अपने मधुमय जगत् से निकल कर जगत् और जीवन के कई पर्जों की ओर भी बढ़ा है। वह अपने भीतर इतना अपरिमित अनुराग समस्तता है कि अपने सान्निध्य से वर्तमान जगत् में उसके फैलने की आशा करता है। उषा का अनुराग (लाली) जब फैल जाता है तभी ज्योति की किरन फूटती है—

भरा श्रनुराग फैलने दो नम के श्रभिनव कलरव में, जाकर सूनेपन के तम में, बन किरन कभी श्रा जाना।

किव अपने प्रियतम से अब वह 'जीवन-गीत' सुनाने को कहता है जिसमें 'करणा का नव अभिनदन हो'। फिर इस जगत् की अज्ञानांधकारमयी अअ्पूर्ण रात्रि के बीच ज्ञान-ज्योति की भिन्ना माँगता हुआ वह उससे प्रेम-वेशा के स्वर में 'जीवन-गीत' सुनाने को कहता है जिसके प्रभाव से मनुष्य-जाति लताओं के समान स्नेहालिगन मे बद्ध हो जायगो और इस संतप्त पृथ्वी पर शीतल छाया हो जायगी।

जग की सजल कालिमा रजनी में मुखचंद्र दिखा जाश्रो, प्रेम-वेणु की स्वर-लहरी में जीवन-गीत सुना जाश्रो।

× × × ×

स्नेहालिंगन की लतिकायों की झुरमुट छा जाने दो। जीवन-धन! इस जले जगत् को चृन्दावन वन जाने दो॥ जैसा पहले स्चित कर आए है, 'लहर' में प्रसाद जी ने अपनी प्रगल्म कल्पना के रंग में इतिहास के कुछ खड़ों को भी देखा है। जिस वहणा के शान्त कछार में बुद्ध भगवान् ने धर्मचर्क का प्रवर्तन किया था उसकी पुरानी काँकी, 'अशोक की चिंता', 'शेरिसह का आत्मसमर्पण', 'पेशोला की प्रतिध्वनि', 'प्रलय की छाया' ये सब अतीत के मीतर कल्पना के प्रवेश के उदाहरण हैं। इस प्रकार 'लहर' में हम प्रसाद जी को वर्तमान और अतीत जीवन की प्रकृत ठोस भूमि पर अपनी कल्पना ठहराने का कुछ प्रयत्न करते पाते हैं।

किसी एक विशाल भावना को रूप देने की श्रोर भी श्रंत मे प्रसाद जी ने ध्यान दिया, जिसका परिणाम है 'कामायनी'। इसमें उन्होंने अपने श्रिय 'श्रानदवाद' की प्रतिष्ठा दार्शनिकता के जपरी आभास के साथ कल्पना की मधुमती भूमिका बनाकर को है। यह 'श्रानदवाद' वल्लभाचार्य के 'काया' या श्रानंद के दंग का न होकर, तांत्रिको श्रीर योगियों की श्रतर्भूमि-पद्धति पर है। प्राचीन जलप्लावन के उपरांत मनुद्धारा मानवी सृष्टि के पुनर्विधान का श्राख्यान लेकर इस प्रबंध-काव्य की रज्ञना हुई है। काव्य का श्राधार है मनु का पहले श्रद्धा को किर इड़ा को पत्नी-रूप में ग्रहण करना तथा इड़ा को बदिनी या सर्वथा श्रधीन बनाने का प्रयत्न करने पर देवताश्रो का उनपर कोप करना। 'रूपक' की भावना के श्रनुसार श्रद्धा विश्वास-समन्वित रागात्मिका दृत्ति है और इड़ा व्यवसायात्मिका बुद्धि। कवि ने श्रद्धा को मृदुता, प्रेम श्रीर करणा का प्रवर्तन करनेवाली श्रीर सच्चे श्रानद तक पहुँचानेवाली चित्रित किया है। इडा या बुद्धि श्रनेक प्रकार के वर्गीकरण श्रीर व्यवस्थाश्रो मे प्रवृत्त करती हुई कर्मों में उलक्तानेवाली चित्रित की गई है।

कथा इस प्रकार चलती है। जल-प्रलय के बाद मनु की नाव हिमवान् की चोटो पर लगतो है और मनु वहाँ चितायस्त बैठे हैं। मनु पिछली सृष्टि की बातें और आगे की दशा सोचते-सोचते शिथिल और निराश हो जाते हैं! यह चिता 'बुद्धि, मित या मनीषा' का ही एक रूप कही गई है जिससे आरंभ में ही 'बुद्धिवाद' के विरोध का किंचित् आमास मिल जाता है। धीरे धीरे आशा का रमणीय उदय होता है और श्रद्धां से मनु की मेंट होती है। श्रद्धा के साथ मनु शातिसुखपूर्वक कुछ दिन रहते हैं। पर पूर्व सस्कार-वश कर्म की ओर फिर मनु की प्रवृत्ति होती है। श्रामुरी प्रेरणा से वे पशुहिसापूर्ण काम्य यज्ञ करने लगते हैं जिससे श्रद्धा को विरक्ति होती है। वह यह देखकर दुखी होती है कि मनु अपने ही मुख की मावना में मग्ने होते जा रहे है, उनके हृदय में मुख के, सब प्राणियों मे, प्रसार का लच्य नहीं जम रहा है जिससे मानवता का नूतन विकास होता। मनु चाहते हैं कि श्रद्धा का सारा सद्भाव, सारा प्रेम, एकमात्र उन्हीं पर स्थित रहे, तिनक भी इधर उधर बॅटने न पाए। इससे जब वे देखते हैं कि श्रद्धा पशुत्रों के बचों को प्रेम.से पुचकारती है और अपनी गर्भस्य संतित की सुख-कीड़ा का आयोजन करती है तक उनके मन में ईर्ष्या होनी है और उसे हिमालय की उसी गुफा में छोड़कर वे अपनी सुख-वासना लिए हुए चल देते हैं।

मनु उनके हुए सारस्वत प्रदेश मे उतरते हैं नहाँ कभी श्रद्धा से हीन होकर सुर श्रोर श्रसुर लड़े थे, इंद्र की विनय हुई थी। वे खिन्न होकर सोचते हैं कि क्या मैं उन्हीं के समान श्रद्धा हीन हो रहा हूँ। इसी वीच श्रंतरित्त से 'काम' की श्रभिशाप-भरी वाणी सुनाई पड़ती है कि—

मनु ! तुम श्रद्धा को गए भूल।

उस पूर्ण श्रात्म-विश्वासमयी को उड़ा दिया था समक तूल । तुम भूल गए पुरुषत्व-मोह में कुछ सत्ता है नारी की । सम-रसता है संबंध बनी श्रधिकार श्रीर श्रधिकारी की ।

× × × ×

यह श्रभिनव मानव ग्रजा सृष्टि।

द्वयता में लगी निरंतर ही वर्णों की करती रहे वृष्टि।

श्रनजान समस्याएँ ही गढती, रचती हो श्रपनी ही विनष्टि।

कोलाहल कलह श्रनंत चले, एकता नष्ट हो, वढे भेद।

श्रभिलपित वस्तु तो दूर रहे, हाँ मिले श्रनिच्छित दुखद खेद।

प्रभात होता है। मनु श्रपने सामने एक सुदरी खड़ी पाते हैं—

विखरी यलकें ज्यों तर्क-जाल । वह विश्वमुक्ट-सा उज्ज्वलतम शशिखंड सदश था स्पष्ट भाल । गुंजरित मधुप-से मुकुल सदृश वह श्रानन जिसमें भरा गान। वक्षस्थल पर एकत्र घरे संसृति के सब विज्ञान ज्ञान। था एक हाथ में कर्म-कलश वसुधा-जीवन-रस-सार लिए। दसरा विचारों के नभ को था मधुर श्रभय श्रवलंब दिए।

यह इड़ा (बुद्धि) थी। इसके साथ मनु सारस्वत प्रदेश की राजधानी में रह गए। मनु के मन में जब जगत् और उसके नियामक के संबंध में जिज्ञासा उठती है और उससे कुछ सहायता पाने का विचार आता है तब इड़ा कहती है—

# हाँ ! तुम ही हो श्रपने सहाय।

जो बुद्धि कहे उसको न मानकर फिर किसकी नर शरण जाय ? यह प्रकृति परम रमणीय श्रिखिज ऐश्वर्यमरी शोधकविहीन। तुम उसका पटल खोलने में परिकर कसकर बन कर्मलीन। सबका नियमन शासन करते बस बढा चलो श्रपनी चमता। तुम जडता को चैतन्य करो, विज्ञान सहज साधन उपाय।

मनु वहाँ इड़ा के साथ रहकर प्रजा के शासन की पूरी व्यवस्था करते हैं।
नगर की श्री-वृद्धि होती है। प्रकृति बुद्धिन्नल के वश में की जाती है। खेती
धूम-धाम से होने लगती है। श्रमेक प्रकार के उद्योग-धंधे खड़े होते हैं।
धातुश्रों के नए नए श्रम्ल-शस्त्र बनते हैं। मनु श्रमेक प्रकार के नियम प्रचलित
करके, जनता का वर्णों या वर्गों में विभाग करके, लोक का सचालन करते हैं।
'श्रह' का भाव जोर पकड़ता है। वे श्रपने की स्वतंत्र नियामक श्रीर प्रजापति
मानकर सब नियमो से पर रहना चाहते हैं। इडा उन्हें नियमों के पालन की
सलाह देती है, पर वे नहीं मानते। इड़ा खिन्न होकर जाना चाहती है, पर
मनु श्रपना श्रिधकार जमाते हुए उसे पकड़ रखते हैं। पकड़ते हो द्वार
गिर पड़ता। प्रजा जा दुर्व्यवहारों से ज़ुन्ध होकर राजमवन घेरे थी, मीतर
धुस पड़ती है। देवशक्तियाँ भी कुपित हो उठती हैं। शिव का तीसरा नेत्र खुल
जाता है। प्रजा का रोष बढ़ता है! मनु शुद्ध करते है श्रीर मूर्छित होकर
गिर पड़ते हैं।

उधर श्रद्धा इसी प्रकार के विप्लव का भयंकर स्वम देखकर अपने कुमार

को लेकर मनु को ढूँ.दती ढूँ.ती वहाँ पहुँचती है। मनु उसे देखकर कोम और पश्चात्ताप से भर जाते हैं। फिर उन सुंदर दिनों को याद करते हैं जब श्रद्धा के मिलने से उनका जीवन सुंदर और प्रकुल हो गया था; जो जगत पीड़ा और हलचल से व्यथित था वही तिश्वास से पूर्ण, शांत, उज्ज्वल और मगलमय बनं गया था। मनु उससे चटपट अपने को वहाँ से निकाल ले चलने को कहते हैं। जब रात हुई तब मनु उठकर चुरचाप वहाँ से न जाने कहाँ चल दिए। उनके चले जाने पर श्रद्धा और इड़ा की वातचीत होती है और इड़ा अपनी बाँघो हुई अधिकार-व्यवस्था के इस भयंकर परिणाम को देख अपना साहस छूटने की बात कहती है—

इस पर श्रद्धा बोली---

बन विपस ध्वांत ।

सिर चढी रही, पाया न हृद्य, तू विकल कर रही है श्रमिनय।
सुल-दुख का मधुमय धूप छाँह, त्ने छोड़ी यह सरत राह।
चेतनता का भौतिक विभाग—कर, जग को वाँट दिया विराग।
चिति का स्वरूप यह नित्य जगत्, यह रूप यदलता है शत शत,
क्या विरह-मिलन-मय नृत्य निरत, उल्लासपूर्ण श्रानंद सतत।

श्रंत मे श्रद्धा श्रपने कुमार को इड़ा के हाथों मे शेप मनु को हूंढ़ने निकली श्रीर उन्हें उसने सरस्वती-तट पर एक गुफा मे पाया। मनु उस समय श्रॉलं बंद किए चित् शक्ति का अतर्नाद सुन रहे थे, ज्योतिर्मय पुरुप का श्रामास पा रहे थे, श्रिखल विश्व के बीच नटराज का नृत्य देख रहे थे। श्रद्धा को देखते ही वे हत-चेत् पुकार उठे कि 'श्रद्धे! उन चरणो तक ले चल'। श्रद्धा ग्रागे ग्रागे ग्रागे मन पीछे पीछे हिमालय पर चढ़ते चले जाते हैं। यहाँ तक कि वे ऐसे महादेश में ग्रापने को पाते हैं जहाँ वे निराधार ठहरे जान पड़ते हैं। भूमंडल की रेखा का कहीं पता नहीं। यहाँ किन पूरे रहस्यदर्शी का बाना धारण करता है ग्रार मनु के भीतर एक नई चेतना (इस चेतना से भिन्न) का उदय बतलाता है। ग्राम मनु को त्रिदिक् (Three dimensions) विश्व ग्रार त्रिभुवन के प्रतिनिधि तीन ग्रलग ग्रालोक विदु दिखाई पड़ते हैं जो 'इच्छा', 'ज्ञान' ग्रीर 'किया' के केंद्र से हैं। श्रद्धा एक एक का रहस्य समकाती है।

पहले 'इच्छा' का मधु, मादंकता श्रीर श्रॅगड़ाईवाला माया-राज्य है जो रागाक्या उषा के कहु के सा सुंदर है जिसमें शब्द, स्पर्श, रूप, रस श्रीर गंध की पारदर्शिनी पुतलियाँ रंग विरंगी तितिलयों के समान नाच रही है। यहाँ चल चित्रों की सस्ति-छाया चारों श्रोर घूम रहो है श्रीर श्रालोकविंदु को घेरकर बैठी हुई माया मुस्करा रही है। यहाँ चिर वसंत का उद्गम भी है श्रीर एक श्रोर पतक्तड भी श्रर्थात् सुख श्रीर दुःख एक सूत्र में वेंधे है। यहाँ पर मनोमय विश्व रागाक्या चेतन की उपासना कर रहा है।

फिर 'कर्म' का श्यामल लोक सामने त्राता है जो धुऍ-सा धुँघला है, वहाँ च्या भर विश्राम नहीं है, 'सतत संघर्ष त्रीर विफलता का कोलाहल रहता है, त्राकाचा की तीव पिपासा बनी रहती है, भाव राष्ट्र के नियम दंड बने हुए है। सारा समाज मतवाला हो रहा है।

सबसे पीछे 'ज्ञान-चेत्र' ग्राता है नहीं सदा बुद्धि-चक्र चलता रहता है, सुल-दुःख से उदाधीनता रहती है। यहाँ के निरंकुश ग्रागु तर्क-युक्ति से ग्रास्ति-नास्ति का भेद करते रहते हैं ग्रीर निस्तग होकर भी मोच्च से संबध नोड़े रहते हैं। यहाँ केवल प्राप्य (मोच्च या छुटकारा भर) मिलता है, तृप्ति (ग्रानंद) नहीं; जीवन-रस ग्राञ्चता छोड़ा रहता है निसमें बहुत-सा इकटा होकर एक साथ मिले। इससे तृषा ही तृषा दिखाई देती है।

अत में इन तीनों ज्योतिर्मय चिंदुओं को दिखा कर श्रद्धा कहती है कि यही त्रिपुर है जिसमें इच्छा, कर्म और ज्ञान एक दूसरे से अलग अलग अपने केंद्र आप ही बने हुए है। इनका परस्पर न मिलना ही जीवन की असली विडंबना को लेकर मनु को ढूँ दती ढूँ ती वहाँ पहुँ चती है। मनु उसे देखकर चोम और पश्चात्ताप से भर जाते हैं। फिर उन सुंदर दिनों को याद करते हैं जब श्रद्धा के मिलने से उनका जीवन सुंदर और प्रकुल हो गया था; जो जगत् पीड़ा और हलचल से व्यथित था वही तिश्वास से पूर्ण, शांत, उज्ज्वल और मगलमय बनं गया था। मनु उससे चटपट अपने को वहाँ से निकाल ले चलने को कहते हैं। जब रात हुई तब मनु उठकर चुगचाप वहाँ से न जाने कहाँ चल दिए। उनके चले जाने पर श्रद्धा और इड़ा की बातचीत होती है और इड़ा अपनी बाँघो हुई अधिकार-व्यवस्था के इस भयंकर परिणाम को देख अपना साहस छूटने की बात कहती है—

इस पर श्रद्धा बोली-

बन विषम ध्वांत।

सिर चढी रही, पाया न हृदय, तू विकल कर रही है श्रमिनय।
सुख-दुख का मधुमय धूप छाँह, तूने छोड़ी यह सरल राह।
चेतनता का भौतिक विभाग—कर, जग को बाँट दिया विराग।
चिति का स्वरूप यह नित्यजगत्, यह रूप बदलता है शत शत,
क्या विरह-मिलन-मय नृत्य निरत, उल्लासपूर्ण श्रानंद सतत।

त्रंत मे अद्धा त्रपने कुमार को इड़ा के हाथों में सौंप मनु को ढूंढ़ने निकली त्रीर उन्हें उसने सरस्वती-तट पर एक गुफा मे पाया। मनु उस समय त्रॉले बंद किए चित् शक्ति का अंतर्नाद सुन रहे थे, ज्योतिर्मय पुरुष का त्रामास पा रहे थे, त्राखिल विश्व के बीच नटराज का नृत्य देख रहे थे। अद्धा को देखते

ही वे हत-चेत् पुकार उठे कि 'श्रद्धे! उन चरणो तक ले चल'। श्रद्धा त्रागे श्रागे श्रीर मन पीछे पीछे हिमालय पर चढ़ते चले जाते हैं। यहाँ तक कि वे ऐसे महादेश में श्रपने को पाते हैं जहाँ वे निराधार ठहरे जान पड़ते हैं। भूमंडल की रेखा का कहीं पता नहीं। यहाँ किंवे पूरे रहस्यदर्शी का चाना धारण करता है श्रीर मनु के भीतर एक नई चेतना (इस चेतना से भिन्न) का उदय बतलाता है। श्रव मनु को त्रिदिक् (Three dimensions) विश्व श्रीर त्रिभुवन के प्रतिनिधि तीन श्रलग श्रालो श्रविद्ध दिखाई पड़ते हैं जो 'इच्छा', 'ज्ञान' श्रीर 'किया' के केंद्र से हैं। श्रद्धा एक एक का रहस्य समकाती है।

पहले 'इच्छा' का मधु, मादंकता श्रीर श्रॅगड़ाईवाला माया-राज्य है जो रागारुण उपा के कदुक सा सुंदर है जिसमें शब्द, स्पर्श, रूप, रस श्रीर गंध की पारदर्शिनी पुतलियाँ रंग विरंगी तितिलयों के समान नाच रही हैं। यहाँ चल चित्रों की संस्रति-छाया चारो श्रोर घूम रहो है श्रीर श्रालोकविंदु को घेरकर बैठी हुई माया मुस्करा रही है। यहाँ चिर वसंत का उद्गम भी है श्रीर एक श्रोर पतक्तड भी श्र्यांत् सुख श्रीर दुःख एक सूत्र में वॅधे है। यहाँ पर मनोमय विश्व रागारुण चेतन की उपासना कर रहा है।

फिर 'कर्म' का श्यामल लोक सामने त्राता है जो धुएँ-सा धुँघला है, जहाँ च्या भर विश्राम नहीं है, सतत संघर्ष त्रीर विफलता का कोलाहल रहता है, त्राकाचा की तीव पिपासा बनी रहती है, भाव राष्ट्र के नियम दङ बने हुए है। सारा समाज मतवाला हो रहा है।

सबके पीछे, 'ज्ञान-चेत्र' त्राता है जहाँ सदा बुद्धि-चक्र चलता रहता है, सुल-दुःल से उदाधीनता रहती है। यहाँ के निरंकुश त्रागु तर्क-युक्ति से श्रास्ति-नास्ति का भेद करते रहते है श्रीर निरसंग होकर भी मोच्च से संबंध जोड़े रहते है। यहाँ केवल प्राप्य '(मोच्च या छुटकारा भर) मिलता है, तृप्ति (श्रानद) नहीं; जीवन-रस श्रळूता छोड़ा रहता है जिसमें बहुत-सा इकटा होकर एक साथ मिले। इससे तृपा ही तृषा दिलाई देती है।

अत मे इन तीनों ज्योतिर्मय विंदुओं को दिखा कर श्रद्धा कहती है कि यही त्रिपुर है जिसमे इच्छा, कर्म और ज्ञान एक दूसरे से अलग अलग अपने केंद्र आप ही बने हुए हैं। इनका परस्पर न मिलना ही जीवन की असली विडंबना है। ज्ञान श्रलग पड़ा है, कर्म श्रलग। श्रतः इच्छां पूरी कैसे हो सकती है ? यह कहकर श्रद्धा मुस्कराती है जिससे ज्योति की एक रेखा तीनों मे दौड़ जाती है श्रीर चट तीनों एक में मिलकर प्रज्वलित हो उठते हैं श्रीर सारे विश्व में शृंग श्रीर डमरू का निनाद फैल जाता है। उस श्रनाहत नाद मे मनु लीन हो जाते हैं।

इस रहस्य को पार करने पर फिर आनंद-भूमि दिखाई गई है। वहाँ इड़ा भी कुमार (मानव) को लिए अंत मे पहुँचती है और देखती है कि पुरुष पुरातन प्रकृति से मिला हुआ अपनी ही शक्ति से लहरें मारता हुआ आनंद-सागर-सा उमड़ रहा है। यह सब देख इड़ा श्रद्धा के प्रति अपनी कृतज्ञता प्रकट करती हुई कहती है कि ''मैं अब समक गई कि मुक्तमें कुछ भी समक नहीं थी। व्यर्थ लोगों को भुलाया करती थी; यही मेरा काम था''। फिर मनु कैलाश की ओर दिखाकर उस आनंद-लोक का वर्णन करते हैं जहाँ पाप-ताप कुछ भी नहीं है, सब समरस है, और 'अभेद मे भेद' वाले प्रसिद्ध सिद्धांत का कथन करके कहते हैं—

श्रपने दुख सुख से पुलिकत यह मूर्त्त विश्व सचराचर चिति का विराट वपु मंगल यह सत्य सतत चिर सुंदर ।

श्रंत मे प्रसाद जी वहीं प्रकृति से सारे सुख, भोग, कांति, दीप्ति की सामग्री जुटाकर ्लीन हो जाते हैं—वे ही वल्लरियाँ, पराग, मधु, मकरंद, श्रप्सराएँ, वनी हुई रिश्मयाँ।

यह काव्य बड़ी विशाद कल्पनाओं और मार्मिक उक्तियों से पूर्ण है। इसका विचारात्मक आधार या अर्थ-भूमि केवल इतनी ही है कि श्रद्धा या विश्वासमयी रागात्मिका वृत्ति ही मनुष्य को इस जीवन मे शांतिमय आनंद का अनुभव और चारों ओर प्रसार कराती हुई कल्याण मार्ग पर ले चलती है और उस निविशेष आनंद धाम तक पहुँचाती है। इड़ा या बुद्धि मनुष्य को सदा चंचल रखती, अनेक प्रकार के तर्क वितर्क और निर्मम कर्म-जाल में फॅसाए रहती और तृति या संतोष के आनंद से दूर रखती है। अंत में पहुँचकर कि ने इच्छा, कर्म और ज्ञान के सामंजस्य पर तीनों के मेल पर जोर दिया है। एक दूसरे से अलग रहने पर ही जीवन में विषमता आती है।

जिस समन्वय का पत्त किव ने अन्त में सामने रखा है उसका निर्वाह रह-स्यवाद की प्रकृति के कारण कान्य के भीतर नहीं होने पाया है। पहले किव ने कर्म को बुद्धि या ज्ञान की प्रवृत्ति के रूप में दिखाया, फिर अंत मे कर्म और ज्ञान के बिंदुओं को अलग अलग रखा। पीछे आया हुआ ज्ञान भी बुद्धित्यव-सायात्मक ज्ञान ही है (योगियों या रहस्य-वादियों का पर-ज्ञान नहीं) यह बात "सदा चलता है बुद्धिचक" से स्पष्ट है। जहाँ "रागारुण कंदुक सा, भावमयी प्रतिभा का मिदर" इच्छाबिंदु मिलता है वहाँ इच्छा रागात्मिका वृत्ति के अंतर्गत है; श्रतः रित-काम से उत्पन्न श्रद्धा की ही प्रवृत्ति ठहरती है। पर श्रद्धा उससे अलग क्या तीनों बिंदुओं से परे रखी गई है।

रहस्यवाद की परंपरा में चेतना से असंतोष की रुद्धि चली आ रही है। प्रसाद जी काव्य के आरंभ में ही 'चिंता' के अतर्गत कहते हैं—

मनु का मन था विकल हो उठा संवेदन से खाकर चोट संवेदन ! जीवन जगती को जो कहुता से देता घोट। संवेदन का श्रीर हृदय का यह संघर्ष न हो सकता किर श्रभाव श्रसफलताश्रों की गाथा कौन कहाँ बुकता?

इन पंक्तियों में तो 'संवेदन' बोध-वृत्ति के ग्रार्थ में व्यवहृत जान पड़ता है, क्योंकि सुख-दु:खात्मक ग्रानुभूति के ग्रार्थ में लें तो हृदय के साथ उसका संघर्ष कैसा ? बोध के एक देशीय ग्रार्थ में भी यदि हम 'सवेदन' को ले तो भी उसे भावभूमि से खारिज नहीं कर सकते। प्रत्येक 'भाव' का प्रथम ग्रावयव विषय-बोध ही होता है। स्वप्न-दशा में भी, जिसका रहस्य-चेत्र में बड़ा माहात्म्य है, यह विषय-बोध रहता है। श्रद्धा जिस करुएा, दया ग्रादि की प्रवर्त्तिका कही गई है, उसमे दूसरों की पीड़ा का बोध मिला रहता है।

त्रागे चलकर यह 'संवेदन' शब्द ग्रपने वास्तविक या ग्रवास्तविक दुःख पर कष्टानुभव के ग्रर्थ मे ग्राया है । मनु की त्रिगड़ी हुई प्रचा उनसे कहती है—

> हम संवेदन-शील हो चले, यही मिला सुख। कष्ट सममते लगे वृनाकर निज कृत्रिम दुख।

मतलब यह कि अपनी किसी स्थिति को लेकर दुःख का अनुमव करना ही

संवेदन है। दुःख को पास न पटकने देना, अपनी मौज में—मधु-मकरंद में— मस्त रहना ही वांछनीय स्थिति है। असंतोष से उत्पन्न अवास्तविक कष्टकल्पना के दुःखानुमव के अर्थ में ही इस शब्द को जकड़ रखना भी व्यर्थ प्रयास कहा जायगा। अद्धा जिस करुणा, दया आदि की प्रवर्त्तिका कही गई है वह दूसरो की पीड़ा का संवेदन ही तो है। दूसरों के दुःख का अपना दुःख हो जाना ही तो करुणा है। पर-दुःखानुभव अपनी ही सत्ता का प्रसार तो स्वितं करता है। चाहे जिस अर्थ में लें, सवेदन का तिरस्कार कोई अर्थ नहीं रखता।

संवेदन, चेतना, जागरण श्रादि के परिहार का जो बीच बीच में श्रामि-लाष है उसे रहस्यवाद का तकाजा समक्तना चाहिए। ग्रंथ के ग्रंत मे जो हृदय, बुद्धि ग्रोर कर्म के मेल या सामंजस्य का पच्च रखा गया है वह तो बहुत समीचीन है। उसे हम गोस्वामी तुलसीदास मे, उनके भिक्तमार्ग की सबसे बड़ी विशेषता के रूप में, दिखा चुके हैं। ग्रपने कई निबंधों मे हम जगत् की वर्तमान ग्रशांति श्रीर ग्रव्यवस्था का कारण इसी सामंजस्य का ग्रमाव कह चुके हैं। पर इस सामंजस्य का स्वर हम 'कामायानी' में ग्रीर कहीं नहीं पाते है। श्रद्धा जब कुमार को लेकर प्रजाविद्रोह के उपरांत सारस्वत नगर में पहुँचती है तब 'इड़ा' से कहती है कि "सिर चढ़ी रही पाया न हृदय"। क्या श्रद्धा के संबंध मे नहीं कहा जा सकता था कि "रस पगी रही पाई न बुद्धि"? इजब दोनों ग्रलग ग्रलग सत्ताएँ करके रखी गई है तब एक को दूसरी से शूत्य कहना, ग्रोर दूसरी को पहली से शून्य न कहना, गड़बड़ में डालता है। पर श्रद्धा में किसी प्रकार की कमी की भावना किव की ऐकांतिक मधुर भावना के ग्रानुक्ल न थी।

बुद्धि की विगर्हणा द्वारा 'बुद्धिवाद' के विरुद्ध उस श्राधुनिक श्रांदोलन का श्राभास भी किव को इष्ट जान पड़ता है जिसके प्रवर्त्तक श्रनातोले फांस ने कहा है कि 'बुद्धि के द्वारा सत्य को छोड़ कर श्रीर सब कुछ सिद्ध हो सकता है। बुद्धि पर मनुष्य को विश्वास नहीं होता। बुद्धि या तर्क का सहारा तो लोग श्रपनी भली-बुरी प्रवृत्तियों को ठीक प्रमाणित करने के लिये लेते हैं।".

विज्ञान द्वारा सुख साघनों की वृद्धि के साथ-साथ विलासिता ग्रीर लोभ की ग्रसीम वृद्धि तथा यंत्रों के परिचालन से जनता के बीच फैली हुई घोर ग्रशक्तता, दरिद्रता ग्रादि के कारण वर्तमान जगत् को जो विपम स्थिति हो रही है उसका भी थोड़ा ग्राभास मनु की विद्रोही प्रजा के इन वचनों द्वारा दिया गया है—

> प्रकृत शक्ति तुमने यंत्रों से सबकी छीनी। शोपण कर जीवनी वना दी जर्जर सीनी।

वर्गहीन समाज की साम्यवादी पुकार की भी दबी-सी गूँल दो-तीन जगह है। 'विद्युत्करण (Electrons) मिले कलकते-से' में विज्ञान की भी कलक है।

यदि मधुचर्या का ग्रतिरेक ग्रीर रहस्य की प्रवृत्ति बाधक न होती तो इस काव्य के भीतर मानवता की योजना शायद ग्रधिक पूर्ण ग्रीर मुव्यवस्थित रूप में चित्रित होती। कर्म को किव ने या तो काम्य युशों के बीच दिखाया है ग्रथवा उद्योग-धंधों या शासन-विधानों के बीच। श्रद्धा के मंगलमय योग से किस प्रकार कर्म धर्म का रूप धारण करता है, यह भावना किव से दूर ही रही। इस भव्य ग्रीर विशाल भावना के भीतर उम्र ग्रीर प्रचंड भाव भी लोक के मंगलविधान के ग्रंग हो जाते हैं। श्रद्धा ग्रीर धर्म का सबंध ग्रत्यंत प्राचीन काल से प्रतिष्ठित है। महाभारत में श्रद्धा धर्म की पत्नी कही गई है। हृदय के ग्राधे पत्त को ग्रलग रखने से केवल कोमल भावों की शीतल छाया के भीतर ग्रानद का स्वप्न देखा जा सकता है; व्यक्त जगत् के बीच उसका ग्राविभीव ग्रीर ग्रवस्थान नहीं दिखाया जा सकता।

यदि इम इस विशद कान्य की श्रतयों जना पर न ध्यान दें, समिष्ट रूप में कोई समिन्वत प्रभाव न हुँ हुं, श्रद्धा, काम, लजा, इड़ा इत्यादि को श्रालग श्रलग लें तो इमारे सामने बड़ी ही रमणीय चित्रमयी कल्पना, श्रमिन्यं जना की श्रात्यंत मनोरम पद्धित श्रातो है। इन चृत्तियों की श्राम्यतर प्रेरणाश्रों श्रीर बाह्य प्रचृत्तियों को बड़ी मार्मिकता से परख कर इनके स्वरूपों की नराकार उद्घावना की गई है। स्थान स्थान पर प्रकृति की मधुर, भव्य श्रीर श्राकर्षक विभूतियों की योजना का तो कहना ही क्या है! प्रकृति के ध्वंसकारी भीषण रूपवेग का श्रत्यंत व्यापक परिधि के बीच चित्रण हुशा है। इस प्रकार प्रसाद जी भी

प्रबंध-चेत्र मे भी छायावाद की चित्रप्रधान ग्रौर लाच्चिक शैली की सफलता की ग्राशा बँधा गए हैं।

श्री सुमित्रानंदन पंत की रचनाश्रों का श्रारंभ सं० १६७५ से समकता चाहिए। इनकी प्रारंभिक किवताएँ 'वीणा' मे, जिसमें 'हत्तंत्री के तार' भी हैं, संग्रहीत हैं। उन्हें देखने पर 'गीतांजिल' का प्रभाव कुछ लिज्ञत श्रवश्य होता है, पर साथ ही श्रागे चलकर प्रवर्द्धित चित्रमयी भाषा के उपयुक्त रमणीय कल्पना का जगह जगह बहुत ही प्रचुर श्राभास मिलता है। गीताजिल का रहस्यात्मक प्रभाव ऐसे गीतों को देखकर ही कहा जा सकता है—

हुआ था जब संध्या-त्रालोक हॅस रहे थे तुम पश्चिम श्रोर बिहॅंग-रव बन कर में, ज़ितचोर! गा रहा था गुण; किंतु कठोर रहे तुम नहीं वहाँ भी, शोक।

(पर पंत जी की रहस्य-भावना प्रायः स्वामाविक ही रही; 'वाद' का संप्रदायिक स्वरूप उसने शायद ही कहीं प्रहण किया हो। उनकी जो एक वही
विशेषता है प्रकृति के सुंदर रूपो की आहादमयो अनुभूति, वह 'वीणा' में भी
कई जगह पाई जाती है। सौंदर्य का आहाद उनकी कल्पना को उत्तेजित करके
ऐसे अप्रस्तुत रूपों की योजना में प्रवृत्त करता है जिनसे प्रस्तुत रूपों की सौंदर्थानुभूति के प्रसार के लिये अनेक मार्ग से खुल जाते है। 'वीणा' की
कविताओं में इसने लोगों को बहुत आकर्षित किया—

प्रथम रिष्म का श्राना रंगिणि ! तूने कैसे पहचाना ? कहाँ, कहाँ हे बाल-विहंगिनी ! पाया तूने यह गाना ? निराकार तम मानो सहसा ज्योतिपुंज में हो साकार ? बदल गया द्रुत जंगज्जाल में धर कर नाम-रूप नाना । खुले पलक, फैली सुवर्ण छुनि, खिली सुरिभ डोले मधु-वाल । स्पंदन, कंपन, नवजीवन फिर सीखा जग ने श्रपनाना । उस मूर्त्तिमती लाच्चिकता का आभास, जो 'पहाव' में जाकर श्रपनी इद को पहुँची है, 'वीणा' से ही मिलने लगता है, जैसे—

> मारुत ने जिसकी <u>श्रलकों</u> में चंचल <u>चुंवन उलमार्था</u> श्रंधकार का <u>श्रलसित</u> श्रंचल श्रव द्रुत <u>श्रोढेगा</u> संसार जहाँ स्वम सजते श्रंगार।

'वीगा' के उपरात 'ग्रंथि' है — ग्रसफल प्रेम की । इसमें एक छोटे-से प्रेम-प्रसग का आधार लेकर युवक किव ने प्रेम की आनंदभूमि मे प्रवेश, फिर चिर-विषाद के गर्त्त में पतन दिखाया है। प्रसंग की कोई नई उद्भावना नहीं है। करुणा ग्रौर सहानुभूति से प्रेम का स्वाभाविक विकास प्रदर्शित करने के लिये जो वृत्त उपन्यासों ग्रौर कहानियों में प्रायः पाए जाते हैं—जैसे, डूबने से बचाने-वाले. ग्रत्याचार से रत्ना करनेवाले. वंदीगृह मे पड़ने या रणाचेत्र में घायल होने पर सेवा शुश्रुषा करनेवाली के प्रति प्रेम-संचार--उन्हीं मे से एक चुनकर भावों की व्यंजना के लिये रास्ता निकाला गया है। भील में नाव हूबने पर एक . युवक डूवकर बेहोश होता है श्रीर श्रॉख खुलने पर देखता है कि एक सुदरी युवती उसका सिर श्रपने जॅंघे पर रखे हुए उसकी श्रोर देख रही है। इसके उपरांत 'दोनों मे प्रेम-व्यापार चलता है; पर ख्रंत में समाज के बड़े लोग इस स्वेच्छाचार को न सहन करके उस युवती का प्रथिवधन दूसरे पुरुष के साथ कर देते हैं। यही प्रिथनधन उस युनक या नायक के हृद्य मे एक ऐसी निषादग्रंथि डाल देता है नो कभी खुलती ही नहीं। समान के द्वारा किस प्रकार स्वभावतः उठा हुआ प्रेम कुचेल दिया जाता है, इस कहानी द्वारा किन को यही दिखाना था। यद्यपि प्रेम का स्रोत किव ने करुणा की गहराई से निकाला है पर त्रागे चल-कर उसके प्रवाह में भारतीय पद्धति के श्रनुसार हास-विनोद की कलक भी दिखाई है। कहानी तो एक निमित्त मात्र जान पड़ती है; वास्तव मे सौंदर्य-भावना की श्रभिन्यक्ति श्रौर श्राशा, उल्लास, वेदना, स्मृति इत्यादि की श्रलग श्रलग व्यंजना पर ही ध्यान जाता है।

पंत जी की पहली प्रौढ़ रचना 'पृल्लव' है, जिसमे प्रतिमा के उत्साह या साहस का तथा पुरानी काव्य-पद्धति के विरुद्ध प्रतिक्रिया का बहुत बढ़ा-चढ़ा प्रदर्शन है। इसमे चित्रमयी भाषा, लात्त्रिक वैचित्र्य, अप्रस्तुत-विधान इत्यादि की विशेषताऍ प्रचुर परिमार्ग मे भरी सी पाई जाती है। 'बीगा' श्रौर 'पल्लव' दोनो मे श्रॅगरेजी कविताश्रों से लिए हुए भाव श्रौर श्रॅगरेजी भाषा के लाच-णिक प्रयोग बहुत से मिलते हैं। कहीं कहीं ग्रारोप ग्रीर ग्रध्यवसान व्यर्थ ग्रीर ग्रशक्त हैं, केवल चमत्कार ग्रौर वक्रता के लिये रखे प्रतीत होते हैं, जैसे 'नयनो के वाल' = ग्रॉस्। 'बाल' शब्द जोड़ने की प्रवृत्ति बहुत ग्रिधिक पाई जाती है, जैसे, मधुवाल, मधुपो के बाल। शब्द का मनमाने लिगों मे प्रयोग भी प्रायः मिलता है। कहीं कहीं वैचित्र्य के लिये एक ही प्रयोग मे दो दो लच्न् णाएँ गुफित पाई जाती हैं — अर्थात् एक लच्यार्थ से फिर दूसरे लच्यार्थ पर जाना पड़ता है, जैसे — 'मर्म पीड़ा के हास' में। पहले 'हास' का अर्थ लच्चण-लच्चणा द्वारा वृद्धि या विकास लेना पड़ता है। फिर यह जान कर कि सारा संबोधन कवि ग्रपने या ग्रपने मन के लिये करता है, हमे सारी पदावली का उपादान लच्च्या द्वारा लच्यार्थ लेना पड़ता है ''हे बढ़ी हुई मर्मवीड़ावाले मन !" इसी प्रकार कहीं कहीं दो दो अप्रस्तुत भी एक मे उलके हुए पाए जाते हैं, जैसे--- "ग्रहण कलियों-से कोमल घाव।" पहले 'घाव' के लिये वर्ण के साहश्य श्रीर कोमलता के साधर्म्य से 'कली' की उपमा दी गई। पर 'धाव' स्वयं अप्रस्तुत या लाक्तिणक है और उसका अर्थ है 'क्सकती हुई स्मृति।" इस तरह एक अप्रस्तुत लाकर फिर उस अप्रस्तुत के लिये दूसरा अप्रस्तुत लाया गया है। इसी प्रकार दो दो उपमान एक में उलके हमे 'गुंजन' की इन पंक्तियों में मिलते है-

श्रहण् श्रधरों की परलव-प्रात, मोतियों-सा हिलता हिम-हास।

कहीं कहीं पर साम्य बहुत ही सुंदर श्रीर व्यंजक हैं। वे प्रकृति के व्यापारों के द्वारा मानसिक व्यापारों की बड़ी रमणीय व्यंजना करते हैं, जैसे—

तिकृत-सा सुमुखि ! तुम्हारा ध्यान प्रमा के पलक मार उर चीर।
गृह गर्जन कर जब गंभीर मुझे करता है श्रधिक श्रधीर,

जुगनुत्रों-से डढ़ मेरे प्राण खोजते हैं तव तुम्हें निदान। पूर्व सुधि सहसा जब सुकुमारि सरल शुक-सी सुखकर सुर में। तुम्हारी, भोली वातें कभी दुहराती हैं डर में।

जिस प्रकार भावों या मनोवृत्तियों का स्वरूप बाह्य वस्तुग्रों के साम्य द्वारा सामने लाया जाता है, उसी प्रकार कभी कभी बाह्य वस्तुग्रों के साम्य के लिये ग्राम्यतर भावों या मनोव्यापारों की ग्रोर भी सकेत किया जाता है, जैसे—

श्रचल के जब वे विमल विचार श्रविन से उठ उठ कर ऊपर, ं विप्रल न्यापकता में श्रविकार लीन हो जाते वे सत्वर।

हिमालय प्रदेश में यह हश्य प्रायः देखने को मिलता है कि रात में जो बादल खड़ों में भर जाते हैं वे प्रभात होते ही घीरे घीरे बहुत-से दुकड़ों में बँट-कर पहाड़ के ऊपर इधर उघर चढ़ते दिखाई देने लगते हैं और अत में अनंत आकाश में विलीन हो जाते हैं। इसका सम्य कि ने अचल ध्यान में मगन योगी से दिखांया है जिसकी निर्मल मनोवृत्तियाँ उच्चता को प्राप्त होती हुई उस अनंत सत्ता में मिल जाती है।

पर 'छाया', 'वीचि-विलास', 'नच्चत्र' ऐसी कवितास्रो मे, जहाँ उपमानों के देर लगे हुए हैं, बहुत से उपमान पुराने दंग के खेलवाड़ के रूप में भी हैं, जैसे—

वारि-बेलि-सी फैल श्रमूल छा श्रपत्र सरिता के कूल, विकसा श्री सकुचा नव जात विना नाल के फेनिल फूल।

( वीचि-विलास )>

श्रहे ! तिमिर चरते शशि-शावक।

X X X

इंदु दीप-से दम्ध शलम शिशु!
शुचि उल्क श्रव हुश्रा विहान,
अंधकारमय मेरे उर में
श्राश्रो छिप जाओ श्रनजान।

(नत्तत्र)

सबेरा होने पर नच्चत्र भी छिप नाते हैं, उल्लू भी। वस इतने-से साधर्म नो लेकर किन ने नच्चत्रों को उल्लू बनाया है—साफ सुथरे उल्लू सही—ग्रीर उन्हें ग्रॅथेरे उर में छिपने के लिये ग्रामंत्रित किया है। पर इतने उल्लू यदि डेरा डालेंगे नो मन की दशा क्या होगी? किन को यदि ग्रपने हृद्य के नैराश्य ग्रीर ग्रवसद की व्यंजना करनी थी तो नक्षत्रों को विना उल्लू बनाए काम ज्वल सकता था।

कहीं कहीं संकीर्ण समास-पद्धति के कारण किव की विक्षिप्त भावनाएँ -श्रस्फुट सी हैं, जैसे-नक्षत्रों के प्रति ये वाक्य—

> ऐ ! श्रातुर उर के संमान ! श्रव सेरी उत्सुक श्राँखों से उमड़ो !

 $\times$   $\times$   $\times$ 

मुग्ध दृष्टि की चरम विजय।

पहली पंक्ति में 'संमान' शब्द उस सजावट के लिथे आया है जो प्रिय से मिलने के लिये आतुर व्यक्ति उसके आने पर या आने की आशा पर बाहर के सामानो द्वारा और भीतर प्रेम से जगमगाते अनेक सुंदर भावों द्वारा करता है। दूसरी पंक्ति में किव का ताल्पर्य यह है कि प्रियदर्शन के लिये उत्सुक ऑखें असंख्य-सी हो रही हैं। उन्हों की ज्योति आकाश में नच्त्रों के रूप में फैले। तीसरी पंक्ति में 'चरम विजय' का अभिप्राय है लगातार एक टक ताकते रहने में वाजी मारना।

पर इन साम्य-प्रधान रचनात्रों में कहीं कहीं बहुत ही सुंदर त्राध्यात्मक कल्पना है, जैसे छाया के प्रति इस कथन मे—

हाँ सिख ! श्राश्रो बाँह खोल हम लग कर गले जुड़ा लें प्राण फिर तुम तम में मैं प्रियतम में हो जावें दुत श्रंतर्थान।

कि कहता है कि हे छायारूप जगत्! आत्रों, मैं तुम्हे प्यार कर लूँ। फिर तुम कहाँ ग्रोर मैं कहाँ! मैं अर्थात् मेरी आत्मा तो उस अनंत ज्योति में भिल जायगी और तुम अव्यक्त प्रकृति या महाशूर्य मे विलीन हो जाओगे।

'पल्लव' के भीतर 'उच्छ्वास', 'श्रॉस्', 'परिवर्त्तन' श्रौर 'बादल' श्रादि

रचनाएँ देखने से पता चलता है पर्क यदि 'छायावाद' के नाम से एक 'वाद' न चल गया होता तो पंत जी स्वच्छंदता के शुद्ध श्रौर स्वामाविक मार्ग (True romanticism) पर ही चलते । उन्हें प्रकृति की श्रोर सीधे श्राक- पिंत होनेवाला, उसके खुले श्रौर चिरंतन रूपो के बीच खुलनेवाला हृदय प्राप्त था । यही कारण है कि 'छायावाद' शब्द मुख्यतः शैली के श्र्थ मे, चित्रभाषा के श्र्य मे ही उनकी रचनाश्रो पर घटित होता है । रहस्यवाद की रूढ़ियों के रमणीय उदाहरण प्रस्तुत करने के लिये उनकी प्रतिमा बहुत कम प्रवृत्त हुई है । रहस्य-भावना जहाँ है वहाँ श्रिधकतर स्वामाविक है ।

पह्नव में रहस्यात्मक रचनाएँ हैं 'स्वप्न' श्रीर 'मीन निमंत्रण'। पर जैसा पहले कह श्राए हैं, पंत जी की रहस्य-भावना स्वामाविक है, संप्रदायिक (Dogmatic) नहीं । ऐसी रहस्य-भावना इस रहस्यमय जगत् के नाना रूपों को देख प्रत्येक सहृद्य व्यक्ति के मन मे कभी कभी उठा करती है। व्यक्त जगत् के नाना रूपों श्रीर व्यापारों के भीतर किसी श्रज्ञात चेतन सत्ता का श्रत्युभव-सा करता हुश्रा किव इसे केवल श्रतृप्त जिज्ञासा के रूप मे प्रकट करता है। दूसरी बात ध्यान देने की यह है कि उस श्रज्ञात प्रियतम के प्रति प्रेम की व्यंजना में भी किव ने प्रिय श्रीर प्रेमिका का स्वामाविक पुरुष-स्त्री-भेद रखा है; 'प्रसाद' जी के समान दोनों को पुंक्षिंग रखकर फारसी या स्की रूढ़ि का श्रतुसरण नहीं किया है। इसी प्रकार वेदना की वैसी बीमत्स विवृति भी नहीं मिलती जैसी यह प्रसाद जी की है—

छिल छिल कर छाले फोड़े मल मल कर मृदुल चरण से।

जगत् के पारमार्थिक स्वरूप की जिज्ञासा बहुत ही सुंदर भोलेपन के साथ 'शिशु' को संबोधन करके किव ने इस प्रकार की है—

न श्रपना ही, न जगत् का ज्ञान, न परिचित है निज नयन, न कान ; दीखता है जग कैसा, तात ! नाम गुण रूप श्रजान । कवि, यह समझ कर कि शिशु पर स्त्रभी उस नाम-रूप का प्रभाव पूरा पूरा

१-देखो पृष्ठ ६९४।

नहीं पड़ी है, जो सत्ता के पारमार्थिक स्वरूप की छिपा देता है, उससे पूछता है कि ''भला बतास्रो तो, यह जगत् तुम्हे कैसा दिखाई पड़ता है ?"

ं छायावाद के भीतर माने जानेवाले सब किवयों में प्रकृति के साथ सीधा प्रेम-संबंध पंतजी का ही दिखाई पड़ता है। प्रकृति के ग्रस्यंत रमणीय खंड के बीच उनके हृदय ने रूप-रंग पकड़ा है। 'पल्लव', 'उच्छ्वास' ग्रौर 'ग्रॉस्' मे हम उस मनोरम खंड की प्रेमार्द्र स्मृति पाते है। यह ग्रवश्य है कि सुषमा की ही उमंग-मंरी भावना के भीतर हम उन्हें रमते देखते हैं। 'बादल' को ग्रनेक नेत्रामिराम रूपों में उन्होंने कल्पना की रंगभूमि पर ले ग्राकर देखा है, जैसे—

फिर परियों के बच्चे-से हम सुभग सीप के पंख पसार। समुद पैरते शुचि ज्योत्स्ना में पकड़ इंदु के कर सुकुलार।

पर प्रकृति के बीच उसके गृह श्रीर व्यापक सौहार्द तक—श्रीष्म की ज्वाला से संतत चराचर पर उसकी छाया के मधुर, हिनग्ध, शीतल, प्रभाव तक; उसके दर्शन से तृप्त कृषकों के श्राराापूर्ण उल्लास तक—कि ने हिष्ट नहीं बहाई है। कल्पना के श्रारोप पर ही जोर देनेवाले 'कलावाद' के संस्कार श्रीर प्रतिक्रिया के जोश ने उसे मेघ को उस व्यापक प्रकृत-भूमि पर न देखने दिया जिसपर कालिदास ने देखा था। श्रारोप-विधायनी कल्पना की श्रपेता प्रकृति के बीच किसी वस्तु के गृद्ध श्रीर श्रगूढ़ सबंध-प्रसार का चित्रण करनेवाली कल्पना श्रीधक गंभीर श्रीर मार्मिक होती है।

साम्य का आरोप भी निस्संदेह एक बड़ा विशाल सिद्धांत लेकर काव्य में चला है। वह जगत् के अनंत रूपों या व्यापारों के वीच फैले हुए उन मोटे और महीन संबंध-सूत्रों की क्तलक सी दिखाकर नरसत्ता के स्तेपन का भाव दूर करता है, अखिल सत्ता के एकत्व की आनंदमयी भावना जगाकर हमारे हृदय का बंधन खोलता है। जब हम रमणी के मुख के साथ कमल, रिमित के साथ अधिखली किलका सामने पाते हैं तब हमें ऐसा अनुभव होता है कि एक ही सौंदर्य धारा से मनुष्य भी और पेड़-पोधे भी रूप रंग प्राप्त करते हैं। यही तक नहीं, भाषा ने व्यवहार की सुगमता के लिये अलग अलग शब्द रचकर जो भेद खड़े किए हैं वे भी कभी हन आरोपों के सहारे थोड़ी देर के लिये हमारे

मन से दूर हो जाते हैं। यदि किसी वड़े पेंड़ के नीचे उसी के गिरे हुए बीजों से जमे हुए छोटे छोटे पौधो को हम ग्रास पास खेलते उसके बच्चे कहें तो ग्रात्मीयता का भाव क्लक जायगा।

'कलावाद' के प्रभाव-से-जिस-'सौंदर्य्यवाद' का ,चलन योरप के काव्यचेत्र के भीतर हुआ उसका पतजी पर पूरा प्रभाव रहा है। उन्होंने स्पष्ट रूप से कई स्थानो पर सौंदर्य-चयन को अपने जीवन की साधना कहा है, जैसे—

> धूल् की ढेरी में श्रनजान छिपे हैं मेरे मधुमय गान। कुटिल काँटे हैं कहीं कठोर, जटिल तरुजाल हैं किसी श्रोर, सुमन दल जुन जुन कर निशि भोर खोजना है श्रजान वह छोर

> ्र × × × × × × × × × × × × • मेरा मधुकर का-सा जीवन, कठिन कर्म हैं, कोमल है मन।

उस समय तक किन प्रकृति के केनल सुंदर, मधुर पत्त मे ग्रपने हृदय के कोमल ग्रौर मधुर भानों के साथ लीन था। कर्म-मार्ग उसे कठोर ही कठोर दिखाई पड़ता था। कर्म सौंदर्य्य का सात्तात्कार उसे नहीं हुग्रा था। उसका सात्तात्कार ग्रागे चलकर हुन्ना जन वह घीरे घीरे जगत् ग्रौर जीवन के पूर्ण स्वरूप की ग्रोर दृष्टि ले गया।

'पह्नव' के श्रंत में पंतजी जगत् के विषम 'परिवर्त्तन' के नाना दृश्य सामने लाए हैं। इसकी प्रेरणां शायद उनके व्यक्तिगत जीवन की किसी विषम स्थिति ने की है। जगत् की परिवर्त्तन-शीलता मनुष्यजाति को चिर काल से ज़ुष्य करती श्रा रही है। परिवर्त्तन संसार का नियम है। यह वात स्वतः सिद्ध होने पर भी सहृदयों श्रोर कवियों का मर्म-स्पर्श करती रही है श्रोर करती रहेगी, क्योंकि इसका संबंध जीवन के नित्य स्वरूप से है। जीवन के व्यापक च्रेत्र में

१—यही भाव इगलैंड के एक आधुनिक किंव, और समीक्षक अवरझों के ने, जो हाल में मरे हैं, इस प्रकार न्यक्त किया है—

<sup>··· ···</sup>So we are driven

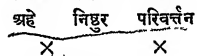
Onward and upward in a wind of beauty.

<sup>-</sup>Abercrombe.

प्रवेश के कारण, किव-कल्पना को कोमल, कठोर, मधुर, कटु, करुण, भयंकर कई प्रकार की भूमियों पर बहुत दूर तक एक संबद्ध धारा के रूप मे चलना पड़ा है। जहाँ कठोर और भयंकर, भव्य और विशाल तथा अधिक अर्थ-समन्वित भावनाएँ हैं वहाँ किव ने रोला छुंद का सहारा लिया है। काव्य मे चित्रमयी भाषा सर्वत्र अनिवार्य नहीं, सृष्टि से गूढ़-अ्रगूढ़ मार्मिक तथ्यों के चयन द्वारा भी किसी भावना को मर्म-स्पर्शी स्वरूप प्राप्त हो जाता है, इसका अनुभव शायद पंतजी को, इस एक घारा में चलनेवाली लंबी किवता के भीतर हुआ है। इसीसे कहीं कहीं हम सीधे-सादे रूप में चुने हुए मार्मिक तथ्यों का समाहार मात्र पाते हैं, जैसे—

तुम नृशंस-नृप-से जगती पर चढ श्रनियंत्रित करते हो संसति को उत्पीड़ित, पद-मर्दित; नग्न नगर कर, भग्न भवन, प्रतिमाएँ खंडित, हर छेते हो विभव, कला-कौशल चिर-संचित। श्राधि-न्याधि, बहु वृष्टि, वात-उत्पात श्रमंगल। विन्ह, बाढ़, भूकंप—तुम्हारे विपुल सैन्य-दल।

· चित्रमयी लाच्चिष्णिक भाषा तथा रूपक ग्रादि का भी बहुत ही सफल प्रयोग इस रचना के भीतर हुग्रा है। उसके द्वारा तीत्र मर्म-वेदना जगानेवाली शक्ति की पूरी प्रतिष्ठा हुई है। दो एक उदाहरण लीजिए—



ग्रहे वासुकि सहस्रफन !

लच श्रलचित चरण तुम्हारे चिन्ह निरंतर।
छोड़ रहे हैं जग के विक्षत वचस्थल पर।
शत शत फेनोच्छ्वसित, स्फीत फूत्कार भयंकर।
धुमा रहे हैं घनाकार जगती का अंवर।
धृत्यु तुम्हारा गरल दंत, कंचुक कृत्पांतर।
ध्रिखल विश्व ही विवर, वक्र कुंडल दिङ्-मंडल।

पहले तो किव लगातार मुख का दुःख मे, उत्थान का पतन मे, उल्लास का विषाद में, सरस सुषमा का शुष्कता और म्लानता मे परिवर्तन सामने ला लाकर हाहाकार का एक विश्व-व्यापक स्वर सुनता हुआ चोभ से भर जाता है; फिर परिवर्तन के दूसरे पक्ष पर भी—दुःखदशा से सुखदशा की प्राप्ति पर भी—थोड़ा दृष्टिपात करके चिंतनोन्मुख होता है और परिवर्तन को एक महा करण काह के रूप मे देखने के स्थान पर सुख दुःख की उलक्की हुई समस्या के रूप में देखता है, जिसकी पूर्ति इस व्यक्त जगत् मे नहीं हो सकती, जिसका सारा रहस्य इस जीवन के उस पार ही खुल सकता है—

श्राज का दुख, कल का श्राह्णाद श्रोर कल का सुख, श्राज विपाद; समस्या स्वप्त गूढ संसार, पूर्ति जिसकी उस पार।

इस प्रकार तात्विक दृष्टि से जगत् के द्वद्वात्मक विधान को समक्तकर कवि ग्रपने मन को शात करता है—

> मूँदती नयन मृत्युं की रात खोलती नव जीवन की प्रात । म्लान कुसुमों की मृदु मुसकान फलों में फलती फिर श्रम्लान ।

> ×
>
>  स्वीय कर्मों ही के श्रनुसार एक गुण फलता विविध प्रकार।
>  कहीं राखी वनता सुकुमार कही वनता वेदी, का भार।

× × × ×

बिना दुख के सब सुख निःसार, बिना श्राँसू के जीवन भार। दीन दुबंब है रे संसार; इसी से चमा, दया श्री प्यार। श्रीर जीवन के उद्देश्य का भी श्रनुभव करता है—

चेदना ही में तप कर प्राण, दमक दिखलाते स्वर्ण-हुलास।

 $\times$   $\times$   $\times$   $\times$ 

श्रवम है इष्ट, श्रतः श्रनमोल । साधना ही जीवन का मोल ।

जीवन का एक सत्य स्वरूप लेकर अत्यंत मार्मिक अर्थ-पथ पर संबद्ध रूप में चलने के कारण, कल्पना की कीड़ा और वाग्वैचित्र्य पर प्रधान लच्य न -रहने के कारण, इस 'परिवर्त्तन' नाम की सारी कविता का एक समन्वित प्रभाव 'पड़ता है।

'पहाव' के उपरांत 'गुंजन' में हम पंतजी को जगत् ग्रीर जीवन के 'मक्कत चेत्र के भोतर ग्रीर बढ़ते हुए पाते हैं, यद्यपि प्रत्यक्ष बोध से ग्रातृप्त होकर कल्पना की रुचिरता से तृप्त होने ग्रीर बुद्धि-व्यापार से क्लांत होकर रहस्य की छाया में विश्राम करने की प्रवृत्ति भी साथ ही साथ बनी हुई है। किव जीवन का उद्देश्य बतातां है इस चारों ग्रीर खिले हुए जगत् की सुपमा से ग्रापने हृद्य को संपन्न करना—

क्या यह जीवन ? सागर में जलभार मुखर भर देना ! कुसुमित पुलिनों की क्रीड़ा बीड़ा से विनक न लेना ?

पर इस जगत् में सुख-सुषमा के साथ दुःखं भी तो है। उसके इस सुख-्दुःखात्मक स्वरूप के साथ कवि अपने हृदय का सामंजस्य कर लेता है—

> सुख-दुख के मधुर मिलन से यह जीवन हो परिपूरन, फिर घन में श्रोभल हो शशि फिर शशि से श्रोभल हो घन।

कि वर्तमान जगत् की इस अवस्था से असंतुष्ट है कि कहीं तो सुख की अति है, कही दुःख की । वह सम भाव चाहता है—

जग पीड़ित है ग्रति-दुख से जग पीड़ित रे ग्रति-सुख से । मानव-जग में बँट जावें दुख सुख से ग्रौ सुख दुख से । 'मानव' नाम की कविता में जीवन-सौंदर्य की नूतन भावना का उदय कवि ग्रापने मन में इस प्रकार चाहता है—

मेरे मन के मधुबन में सुपमा के शिशु ! मुनकाश्रो। नव नव साँसों का सौरम नव मुख का सुख वरसाश्रो।

बुद्धिपंत् ही प्रधान हो जाने से हृद्यपत्त जिस प्रकार दव गया है श्रीर श्रद्धाविश्वास का हास होता जा रहा है, इसके विरुद्ध यूरोप के श्रनातोले फास श्रादि कुछ विचारशील पुरुषों ने जो श्रांदोलन उठाया उसका श्राभास भी पंतजी की इन पंक्तियों में मिलता है—

√सुंदर विश्वासों से ही वनता रे सुखमय जीवन।

"नौका-विहार" का वर्णन अप्रस्तुत आरोपों से अधिक आच्छा-दित होने पर भी प्रकृति के प्रत्यक्त रूपो की ओर कवि का खिंचाव सूचित करता है—

जैसे ग्रोर जगह वैसे ही गुंजन में भी पंतजी की रहस्य भावना ग्रिधिकतर स्वामाविक पथ पर पाई जाती है। दूर तक फैले हुए खेतों ग्रोर मैदानों के छोर पर वृद्धाविल की जो धुंघली हरिताम रेखा सी चितिज से मिली दिखाई पड़ती है उसके उघर किसी मधुर लोक की कल्पना स्वभावतः होती है—

दूर उन खेतों के उस पार, जहाँ तक गई नील संकार, छिपा छायावन में सुकुमार स्वर्ग की परियों का संसार।

किव की रहस्य-दृष्टि प्रकृति की आत्मा—जगत् के रूपो ग्रौर व्यापारों में व्यक्त होनेवाली श्रात्मा—की ग्रोर ही जाती है जो "निखिल छिव की छिव है" ग्रौर जिसका "ग्रखिल जग-जीवन हास विलास" है। इस व्यक्त प्रसार के बीच उसका आभास पाकर कुछ चए के लिये ग्रानंद मग्न होना ही मुक्ति है, जिसकी साधना सरल ग्रौर स्वाभाविक है, हठयोग की-सी चक्करदार नहीं। मुक्ति के लोभ से ग्रानेक प्रकार की चक्करदार साधना तो वधन है—

है सहज मुक्ति का मधु चया, पर कठिन मुक्ति का वंधन।
कवि श्रपनी इस मनोवृत्ति को एक जगह इस प्रकार स्पष्ट भी करता है।
४५

वह कहता है 'कि इस जीवन की तह में जो परमार्थ तत्त्व छिपा हुँ ग्रां कहा जाता है उसे पकड़ने ग्रीर उसमें लीन होने के लिये बहुत-से लोग ग्रंतमुंख होकर गहरी गहरी डुबिकयाँ लगाते हैं; पर मुक्ते तो उसके व्यक्त ग्राभास ही रुचिकर है, ग्रंपनी पृथक् सत्ता विलीन करते भय सा लगता है—

सुनता हूँ इस निस्तल जल में रहती मछली मोतीवाली; पर मुक्ते डूबने का भय है; भाती तट की चल जल-माली। श्राएगी मेरे पुलिनों पर वह मोती की मछली सुंदर। मैं लहरों के तट पर बैठा देखूँगा उसकी छवि जी भर॥

कहने का तालर्थ यह कि पंतजी की स्वाभाविक रहस्य-भावना को 'प्रसाद' श्रीर 'महादेवी वर्मा' की सांप्रदायिक रहस्य-भावना से भिन्न समक्तना चाहिए। पारमार्थिक ज्ञानोदय को श्रवस्य उन्होंने 'कुछ भी श्राज न लूँगी मोल' नामक गीत में प्रकृति की सारी विभूतियों से श्रेष्ठ कहा है। रहस्यात्मकता की श्रपेचा किव में दार्शिनकता श्रिधक पाई जाती है। 'विहॅग के प्रति' नाम की कविता में किव ने श्रव्यक्त प्रकृति के बीच चैतन्य के सान्निध्य से, शब्द-ब्रह्म के संचार या स्पंदन ( Vibration ) से सृष्टि के श्रनेक रूपात्मक विकास का बड़ा ही सजीव चित्रण किया है—

मुक्त पंखो में उड दिन रात सहज स्पंदित कर जग के प्राण ; झून्य नभ में भर दी श्रज्ञात, मधुर जीवन की मादक तान।

× × × ×

छोड़ निर्जन का निम्हत निवास, नीड़ में वँध जग के सानंद; भर दिए कलरव से दिशि-श्रास गृहों में कुसुमित, मुदित, श्रमंद । रिक्त होते जब जब तरुवास, रूप धर तू नव नव तत्काल, नित्य नादित रखता सोल्लास, विश्व के श्रक्षयवट की डाल। 'गुंजन' में भी पंतजी की प्रतिभा बहुत ही व्यंजक श्रौर रमणीय साग्य

खुल खुल नव नव इच्छाएँ फेलातीं जीवन के दल गा गा प्राणों का मधुकर पीता मधुरस परिपूरण।

जगह जगह सामने लाती है, जैसे-

इसी प्रकार लच्चणा के सहारे बहुत ही ऋर्थगित और व्यंजक साम्य इन

यह शैशव का सरल हास है सहसा उर से है था जाता। यह ऊपा का नव विकास है जो रज को है रजत वनाता। यह लघु लहरों का विलास है कलानाथ जिसमें खिंच थाता।

किव का भाव तो इतना ही है कि वाल्यावस्था में यह सारी पृथ्वी कितनी सुंदर ग्रीर दीतिपूर्ण दिखाई देती है, पर व्यंजना बड़े ही मनोहर ढंग से हुई है। जिस प्रकार ग्राहणोदय मे पृथ्वी का एक एक कण स्वर्णाभ दिखाई देता है उसी प्रकार वाल-हृदय को यह सारी पृथ्वी दीतिमयी लगती। जिस प्रकार सरोवर के हलके हिलोरों मे चंद्रमा ( उसका प्रतिविंव ) उतरकर लहराता दिखाई देता है उसी प्रकार वाल-हृदय की उमंगो में स्वर्गीय दीति फैली जान पड़ती है।

'गुंजन' में इम किव का जीवन त्रेत्र के भीतर श्रिषक प्रवेश ही नहीं, उसकी काव्यशैली को भी श्रिषक सयत श्रीर व्यवस्थित पाते हैं। प्रतिक्रिया की क्रोंक में श्रिमव्यजना के लात्त्रिक वैचित्र्य श्रादि के श्रितशय प्रदर्शन की जो प्रवृत्ति हम 'पल्लव' में पाते हैं वह 'गुजन' मे नहीं है। उसमें काव्यशैली श्रिषक संगत, संयत श्रीर गुंभीर हो गई है।

'गुंजन' के पीछे तो पंतजी वर्तमान जीवन के कई पत्तों को लेकर चलते दिखाई पड़ते हैं। उनके 'युगात' में इम देश के वर्तमान जीवन मे उठे हुए स्वरं की मीठी प्रतिष्विन जगह-जगह पाते हैं। कहीं परिवर्त्तन की प्रवल ग्राकांत्ता है, कहीं श्रमजीवियों की दशा की कलक है, कहीं तर्क-वितर्क छोड़ श्रद्धा-विश्वासपूर्वक जीवनपथ पर साहस के साथ बढ़ते चलने की ललकार है, कहीं 'वापू के प्रति' श्रद्धाजिल है। 'युगांत' मे किव स्वप्नों से जगकर यह कहता हुग्रा सुनाई पड़ता है—

जो सोए स्वमों के तम में वे जागेंगे—यह सत्य वात । जो देखं चुके जीवन-निशीथ वे देखेंगे जीवन-प्रभात ।

'युगात' में किन को हम केवल रूप-रंग, चमक-दमक, सुख-सौरभन्नाले सौंदर्य से ग्रागे बढ़कर जीवन-सोंदर्य की सत्याश्रित कल्पना में प्रवृत्त पाते है। उसे बाहर जगत् में 'सौंदर्य, स्नेह, उल्लास' का ग्रामाव दिखाई पड़ा है। इससे वह जीवन की सुंदरता की भावना मन में करके उसे जगत् में फैलाना चाहता है—

सुंदरता का श्रालोक स्रोत है फूट पड़ा मेरे मन में, जिससे नव जीवन का प्रभात होगा फिर जग के श्राँगन में।

मैं सृष्टि एक रच रहा नवल भावी मानव के हित, भीतर। सौंदर्य, स्नेह, उल्लास मुझे मिल सका नहीं जग में बाहर।

श्रव कवि प्रार्थना करता है कि-

जग-जीवन में जो चिर महान् सौंदर्थ्यपूर्ण श्रौ सत्यप्राण ।

मैं उसका श्रेमी बर्नूँ नाथ ! जिसमें मानव-हित हो समान ।
नीरस श्रौर ठूँठे जगत् मे चीण कंकालों के लोक मे वह जीवन का वसंतविकास चाहता—

कंकाल-जाल-जग में फैले फिर नवल रुधिर, परलव-लाली।

ताजमहल के कला-सोंदर्य को देख अनेक किन मुग्ध हुए हैं। पर करोड़ों की संख्या मे भूखो मरती जनता के बीच ऐश्वर्य निभूति के उस निशाल आडंगर के खड़े होने की भावना से ज़ुब्ध होकर युगांत के बदले हुए पतजी कहते हैं—

'पल्लव' में किव ग्रापने व्यक्तित्व के घेरे मे विधा हुग्रा, 'गुंजन' में कभी-कभी उसके बाहर ग्रीर 'युगांत' में लोक के बीच दृष्टि फैलाकर श्रासन जमाता हुश्रा दिखाई पड़ता है। 'गुंजन' तक वह जगत् से अपने लिये सौदर्य श्रीर श्रानंद का चयन करता प्रतीत होता है, 'युगांत' में श्राकर वह सौंदर्य श्रीर श्रानंद का जगत् में पूर्ण प्रसार देखना चाहता है। किव की सौंदर्य-भावना श्रव व्यापक होकर मंगल-भावना के रूप में परिशात हुई है। श्रव तक कि लोकजीवन के वास्तिवक शीत श्रीर ताप से श्रपने हृदय को वचाता-सा श्राता रहा; श्रव उसने श्रपना हृदय खुले जगत् के बीच रख दिया है कि उसपर उसकी गित-विधि का सचा श्रीर गहरा प्रभाव पड़े। श्रव वह जगत् श्रीर जीवन में जो कुछ सौंदर्य, माधुर्य प्राप्त है श्रपने लिये उसका स्तवक बनाकर तृप्त नहीं हो सकता। श्रव वह दुःख-पीडा, श्रन्याय श्रत्याचार के श्रंधकार को फाइ-कर मंगलज्योति फूटती देखना चाहता है—मंगल का श्रमगल के साथ वह संघर्ष देखना चाहता है, जो गत्यात्मक जगत् का कर्म सौंदर्य है।

सध्या होने पर अब किव का ध्यान केवल प्रफुल्ल प्रसून, अलस गंधवाह, रागरंजित और दीप्त दिगचल तक ही नहीं रहता। वह यह भी देखता है कि—

जो पुराना पड़ गया है, जीर्ण श्रौर जर्जर हो गया है श्रौर नवजीवन-सोंदर्य लेकर श्रानेवाले युग के उपयुक्त नहीं है उसे पंतजी वड़ी निर्ममता के साथ हटाना चाहते हैं—

द्रुत भरो जगत् के जीर्ण पत्र । हे स्नस्त, ध्वस्त ! हे शुष्क, शीर्ण ! हिम-ताप-पीत, मधु बात-भीत, तुम चीत-राग, जड़ पुराचीन !

भरें जाति-कुल-वर्ण-पर्ण-घन । श्रंध नीड़ से रुढ़-रीति छन । इस प्रकार किव की वाणी में लोकमंगल की श्राशा श्रीर श्राकांचा के साथ घोर 'परिवर्त्तनवाद' का स्वर भी भर रहा है। गत युग के ऋवशेषों को ध्वस्त करने का ऋत्यंत रौद्र ऋाग्रह प्रकट किया गया है—

गर्जन कर मानव-केसरि!

प्रखर नखर नव जीवन की लालसा गड़ा कर। छिन्न भिन्न कर दे गत युग के शव को दुर्धर!

ऐसे स्थलों को देख यह संदेह हो सकता है कि कि व अपनी वाणी को केवल अयादोलनों के पीछे लगा रहा है या अपनी अनुभूति की प्रेरणा से परिचालित कर रहा है। आशा है कि पंतजी अपनी लोकमंगल-भावना को ऐसे स्वामाविक भर्मपथ पर ले चलेंगे जहाँ इस प्रकार के संदेह का अवसर न रहेगा।

'युगांत' मे नर-जीवन की वर्त्तमान दशा की अनुभृति ही सर्वत्र नहीं है। √हृदय की नित्य और स्थायी वृत्तियों की व्यंजना भी, कल्पना की पूरी रमणीयता के साथ, कई रचनाओं में मिलती है। स्वारे ध्यान देने की बात यह है कि वाद की लपेट से अपनी वाणी को किव ने एक प्रकार से मुक्त कर लिया है। चित्र-भाषा और लाच्चिक वैचित्र्य के अनावश्यक प्रदर्शन की वह प्रवृत्ति अब नहीं है जो भाषा और श्रश्र्य की स्वामाविक गित में बाधक हो। 'संध्या', 'खद्योत', 'तितली', 'शुक्र' इत्यादि रचनाओं में जो रमणीय कल्पनाऍ हैं उनमें दूसरे के हृदय में दलने की पूरी द्रवणशीलता है। 'तितली' के प्रति यह सबोधन लीजिए—

हवा में उड़ती रंग-विरंगी तितिलयों के लिये 'ग्रिनिल-कुसुम' राव्द की रमणीयता सबका हृदय स्वीकार करेगा । इसी प्रकार 'ख़द्योत' के सहसा चमक उठने पर यह कैसी सीधी-सादी सुंदर भावना है।

श्रॅंधियाली घाटी में सहसा हरित स्फुलिंग सदश फूटा वह।

'युगवाणी' में तो वर्तमान जगत् में सामाजिक व्यवस्था के सबंध में प्रायः जितने वाद, जितने श्रांदोलन उठे हुए हैं सबका समावेश किया गया है। इन नाना वादों के संबंध में श्रव्छा तो यह होता कि उनके नामों का निर्देश न करके, उनके भीतर जो जीवन का सत्यांश है उसका मार्मिक रूप सामने रख दिया जाता। ऐसा न होने से जहाँ इन वादों के नाम श्राए है वहाँ किये का श्रपना रूप छिपा सा लगता है। इन वादों को लेकर चले हुए श्रांदोलनों में किव को मानवता के नूतन विकास का श्रामास मिलता दिखाई पड़ा है। उस श्रामामी विकास के कल्पित स्वरूप के प्रति तीव श्राकर्षण प्रकट किया गया है जो वर्तमान पाश्चात्य साहित्य-चेत्र की एक रूढ़ि (Worship of the future) के मेल में है। श्रतः लोक के भाव स्वरूप के सुंदर चित्र के प्रति व्यजित ललक या प्रेम को कोई चाहे तो उपयोगिता की दृष्टि से कल्पित एक श्रादर्श भाव का उदाहरण-मात्र कह सकता है। इसी प्रकार श्रतीत के सारे श्रवशेषों को सर्वथा ध्वस्त देखने की रोषपूर्ण श्राकुलता का ध्यान भी मनुष्य की स्थायी श्रांतः कृति के बीच कहीं मिलेगा, इसमें संदेह है।

बात यह है कि इस प्रकार के भाव वर्तमान की विषम स्थिति से चुन्ध, कर्म में तत्पर मन के भाव हैं। ये कर्म काल के भीतर जगे रहते है। कर्म में रत मनुष्य के मन में सफलता की आशा, अनुमित भविष्य के प्रति प्रवल अभिलाष, बाधक वस्तुओं के प्रति रोष आदि का संचार होता है। ये भाव व्यावहारिक हैं, अर्थ साधना की प्रक्रिया से संबंध रखते है और कर्म-चेत्र मे उपयोगी माने जाते हैं। प्रतजी ने वर्तमान को जगत् का कर्म-काल मानकर उसके अनुकृल भावों का स्वरूप सामने रखा है। साराश यह कि जिस मन के भीतर किन ने इन भावों का अवस्थान किया है वह 'कर्म का मन' है।

इस रूप में किन यदि लोक-कर्म में प्रवृत्त नहीं तो कम से कम कर्मचेत्र में उतरे हुए लोगों के साथ चलता दिखाई पड़ रहा है। खतंत्र द्रष्टा का रूप उसका नहीं रह गया है। उसका तो ''सामूहिकता ही निजत्न धन'' है। सामूहिक धारा निधर जिधर चल रही है उधर उधर उसका स्वर भी मिला सुनाई पड़ रहा है। कहीं वह 'गत संस्कृति के गरल' धनपतियो के ग्रंतिम च्ल्ण बता रहा है, कहीं मध्यवर्ग को 'संस्कृति का दास ग्रीर उच्च वर्ग की सुविधा का

शास्त्रोक्त प्रचारक' तथा श्रमजीवियों को 'लोकक्रांति का स्रग्रदूत' स्त्रीर 'नव्य सभ्यता का उन्नायक' कह रहा है स्त्रीर कहीं पुरुषों के स्रत्याचार से पीड़ित स्त्री-जाति की यह दशा-स्चित कर रहा है—

> पशु-बल से कर जन शासित, जीवन के उपकरण सदश नारी भी कर ली श्रधिकृत ?

 $\times$   $\times$   $\times$   $\times$ 

श्रपने ही भीतर छिप छिप जग से हो गई तिरोहित।

पंतनी ने, समानवाद के प्रति भी रुचि दिखाई है और 'गांधीवाद' के प्रति भी ऐसा प्रतीत होता है कि लोक-व्यवस्था के रूप मे तो 'समानवाद' को वार्ते उन्हें पसंद हैं और व्यक्तिगत साधना के लिये 'गांधीवाद' की बार्ते । किन की हांष्ट में सन जीवों के प्रति आत्मभाव ही जीव नगत् की 'मनुष्यत्व में परिण्ति' है। मनुष्य की अपूर्णता ही उसकी शोभा है। 'दुर्नलताओं से शोभित मनुष्यत्व सुरत्व से दुर्निभ है'। 'पूर्ण सत्य' और असीम को ही श्रद्धा के लिये ग्रह्ण करने के फेर मे रहना सभ्यता की बड़ी भारी व्याधि है। सीमाओं के द्वारा, उन्हीं की रेखाओं से, मंगल-विधायक आदर्श बनकर खड़े होते हैं। 'मानवपन' मे दोष हैं, पर उन्हीं दोषों की रगड़ खाकर वह मेंनता है, शुद्ध होता है—

> व्याधि सम्यता की है निश्चित पूर्ण सत्य का पूजन; प्राग्रहीन वह कला, नहीं जिसमें श्रपूर्णता शोभन। सीमाएँ श्रादर्श सकल, सीमा-विहीन यह जीवन दोपों से ही दोष-शुद्ध है मिट्टी का मानवपन।

'समाजवाद' की बातें किव ने ग्रहण की है पर ग्रपना चिंतन स्वतंत्र रखा है। समाजवाद ग्रीर संघवाद (Communism) के साथ लगा हुन्ना 'संकीर्ण-मौतिकवाद' उसे इष्ट नहीं। पारमार्थिक हिष्ट से वह पगत्परवादी है। ग्रात्मा ग्रीर भृतों के बीच संबंध स्थापित करनेवाला तत्त्व वह दोनो से परे बताता है—

श्रात्मा श्रीर भूतों में स्थापित करता कौन समत्व। बहिरंतर, श्रात्मा-भूतों से हे श्रतीत वह तत्त्व। भौतिकता श्राध्यात्मिकता नेवल उसके दो कूल। व्यक्ति-विश्व से, स्थूल-सूचम से परे सत्य के मूल।

यह परात्पर-भाव किव की वर्त्तमान काव्यदृष्टि के कहाँ तक मेल में है, यह दूसरी वात है। पर जब हम देखते है कि उठे हुए समियक आदोलन प्रायः एकागद्शी होते हैं, एक सीमा से दूसरी सीमा की ओर उन्मुख होते हैं तब उनके द्वारा आगामी भव-संस्कृति की जो हरियाली किव को सूक्त रही है वह निराधार-सी लगती है। हम तो यही चाहेंगे कि पंतजी आदोलनों की लपेट से अलग रहकर जीवन के नित्य और प्रकृत स्वरूप को लेकर चलें और उसके भीतर लोक-मगल की भावना का अवस्थान करें।

जो कुछ हो, यह देखकर प्रसन्नता होती है कि 'छायावाद' के वॅघे घेरे से निकलकर पंतजी ने जगत् की विस्तृत ग्रर्थ भूमि पर स्वाभाविक स्वच्छंदता के साथ विचरने का साहस दिखाया है। सामने खुले हुए रूपात्मक व्यक्त जगत् से ही सची भावनाएँ प्राप्त होती हैं, 'रूप ही उर में मधुर भाव वन जाता' है, इस 'रूप सत्य' का साचात्कार कि ने किया है।

'युगवाणी' में नर-जीवन पर ही विशेष रूप से दृष्टि जमी रहने के कारण किन के सामने प्रकृति का वह रूप भी आया है जिससे मनुष्य को लड़ना पड़ा है—

> व्रह्मि, वाढ़, उल्का, भांभा की भीपण भू पर कैसे रह सकता है कोमल मनुष्य कलेवर।

'मानवता' के न्यापक सबध की अनुभूति के मधुर प्रभाव से 'दो लड़के' में कि को पासी के नंग-धड़ंग बच्चे प्यारे लगे हैं जो—

जल्दी से टीले के नीचे उधर, उतर कर हैं चुन ले जाते कृडे से निधियाँ सुंदर— सिगरेट के खाली डिट्ने, पन्नी चमकीली, फ़ीतों के दुकडे, तसवीरें नीली पीली।

किंतु नरत्तेत्र के भीतर पंतजी की दृष्टि इतनी नहीं वंध गई है कि चराचर के

साथ ग्रिंघक व्यापक संगंध की - ग्रानुभूति मंद पड़ गई हो । 'युगवाणी' में हम देखते हैं कि हमारे जीवन पथ के चारों ग्रोर पड़नेवाली प्रकृति की साधारण से साधारण, छोटी से छोटी वस्तु ग्रों को भी किव ने कुछ ग्रपनेपन से देखा है । 'समस्त पृथ्वी पर निर्भय विचरण करती जीवन की ग्राच्य चिनगी' चींटी का ग्रात्यंत कल्पनापूर्ण वर्णन हमे मिलता है । किव के हृदय प्रसार का सबसे सुंदर प्रमाण हमें 'दो मित्र' में मिलता है जहाँ उसने एक टोले पर पास-पास खड़े चिलिंबल के दो पेड़ों को मार्मिकता के साथ दो मित्रों के रूप में देखा है—

उस निर्जन टीले पर
दोनों चिलविल
एक दूसरे से मिल
मित्रों-से हैं खहे,
मौन मनोहर ।
दोनों पादप
सह वर्णतप
हुए साथ ही बहे
दीर्घ सुदृदतर ।

शहद चाटनेवालो श्रौर गुलाब की रूह सूंघनेवालों को चाहे इसमें कुछ न मिले, पर इमें तो इसके भीतर चराचर के साथ मनुष्य के संबंध की वड़ी प्यारी भावना मिलती है। ''मंभा में नीम'' का चित्रण भी बड़ी स्वाभाविक पद्धति पर है। पंतजी को 'छायावाद' श्रौर 'रहस्यवाद' से निकलकर स्वाभाविक स्वच्छदता (True Romanticism) की श्रोर बढ़ते देख इमें श्रवश्य सतोप होता है।

श्री सूर्य्यकांत त्रिपाठी 'निराला'—पहले कहा जा चुका है कि 'छाया-वाद' ने पहले बॅगला की देखादेखी ग्रॅगरेजी ढंग की प्रगीत पद्धित का अनु-सरण किया। प्रगीत पद्धित में नाद-सौंदर्य्य की ग्रोर ग्राधिक ध्यान रहने से सगीत-तत्त्व का ग्रिधिक समावेश देखा जाता है। परिणाम यह होता है कि समिन्वत ग्रर्थ की ग्रोर मुकाव कम हो जाता है। हमारे यहाँ संगीत राग-रागिनियों में वंधकर चलता ग्राया है; पर यूरोप में उस्ताद लोग नरह तरह की स्वर-लिपियों की ग्रापनी नई नई योजनाग्रों का कीशल दिखाते है। जैसे ग्रोर सब बातों की, वैसे ही संगीत के ग्रॅगरेजी ढंग की भी नकल पहलें पहल बंगाल में ग्रुरू हुई। इस नए ढंग की ग्रोर निरालाजी सबसे ग्राधक ग्राइष्ट हुए ग्रोर ग्रापने गीतों में इन्होंने उसका पूरा जौहर दिखाया। सगीत को काब्य के ग्रीर काब्य को संगीत के ग्राधिक निकट लाने का सबसे ग्राधक प्रयास निरालाजी ने किया है।

एक तो खड़ी बोली, दूसरे स्वरी की घटती बढ़ती के साथ मात्राओं का स्वेच्छानुसार विभाग। इसके कारण "गवैयों की जवान को सख्त परेशानी होगी" यह बात निरालां ने आप महसूस की है। गीतिका में इनके ऐसे ही गीतों का संग्रह है जिनमें किंव का ध्यान संगीत की ओर अधिक है, अर्थ-समन्वय की ओर कम। उदाहरण—

जहाँ किन ने अधिक या कुछ पेचीले अर्थ रखने का प्रयास किया है वहाँ पद-योजना उस अर्थ को दूसरों तक पहुँचाने मे प्रायः अशक्त या उदासीन पाई जाती है। गीतिका का यह गीत लीजिए—

कौन तम के पार ? (रे कह)
श्रिखिल-पल के स्रोत, जल-जग,
गगन-धन-धन-धार (रे कह)

गंध-व्याकुल - कूल - उर - सर, लहर-कच कर कमल-मुख पर, हर्ष-श्रलि हर स्पर्श-शर सर गूँज बारंबार! (रे कह) निशा-प्रिय-उर-शयन सुख-धन सार या कि श्रसार? (रे कह)

इसमे ग्राई हुई "ग्राखिल-पल के स्रोत जल-जग", "हर्ष-ग्राल हर स्पर्श-शर", "निशा-प्रिय-उर-शयन सुख-धन" इत्यादि पदाविलयों का जो ग्रार्थ किन को स्वयं समकाना पड़ा है वह उन पदाविलयों से जनरदस्ती निकाला जान पड़ता है। जैसे "हर्ष-ग्रास्त हर स्पर्श-शार = ग्रानंदरूपी भौरा स्पर्श का सुमा तीर हर रहा है (तीर के निकालने से भी एक प्रकार का स्पर्श होता है जो ग्रीर सुखद है; तीर रूप का सुमा तीर है)। निशा-प्रिय-उर-शयन सुख-धन = निशा का प्रियतम के उर पर शयन।"

निरालाजी पर बंगमाषा की कान्य-शैली का प्रभाव समास मे गुिफत पद-वल्लरी, क्रियापद के लोप ब्रादि में स्पष्ट क्तलकता है। लाक्तिक वैलक्य लाने की प्रवृत्ति इनमें उतनी नहीं पाई जाती जितनी 'प्रसाद' ब्रौर 'पंत' में।

सबसे ऋषिक विशेषता ऋषिक पद्यों में चरणों की स्वच्छंद विषमता है। कोई चरण बहुत लंबा, कोई बहुत छोटा, कोई ममोला देखकर ही बहुत से लोग 'रबर छद', 'केंचुवा छंद' ऋषि कहने लगे थे। वेमेल चरणों की विलच्चण ऋषाजमाइश इन्होंने सबसे ऋषिक की है। 'प्रगल्म प्रेम' नाम की कविता में ऋपनी प्रेयसी कल्पना या कृविता का ऋष्डान करते हुए इन्होंने कहा है—

श्राज नहीं है सुमें श्रीर कुछ चाह, श्रद्ध-विकच इस हृदय-कमल में श्रा तू, प्रिये ! छोड़कर बंधनमय छंदों की छोटी राह । गज-गामिनी वह पथ तेरा संकीर्ण,

कंटकाकीर्ण ।

बहु-बस्तु स्पर्शिनी प्रतिमा निरालाजी मे है। 'ग्रज्ञात प्रिय' की ग्रोर

इशारा करने के ग्रांतिरिक्त इन्होंने जगत् के ग्रानेक प्रस्तुत रूपों ग्रीर व्यापारों को भी ग्रापनी सरस भावनाग्रों के रंग में देखा है। 'विस्मृति की नींद से जगाने-वाले' 'पुरातन के मिलिन साज' खंड़हर से वे जिज्ञासा करते हैं कि क्या-तुम—

ढीले करते हो भव बंधन नर-नारियों के ?

ग्रथवा

 हो मलते कलेजा पड़े, जरा जीर्ण निर्निमेष नयनों से ।
 बाट जोहते हो तुम मृत्यु की,
 श्रपनी संतानों से बूँद भर पानी को तरसते हुए ।

इसी प्रकार 'दिल्ली' नाम की किवता में दिल्ली की भूमि पर दृष्टि डालते हुए ''क्या यह वही देश है ?'' कहकर किव ग्रतीत की कुछ इतिहास-प्रसिद्ध बातो ग्रीर व्यक्तियों को बड़ी सजीवता के साथ मन में लाता है—

> निस्तव्ध मीनार मौन हैं मकबरे— भय में श्राशा को जहाँ मिलते थे समाचार। टपक पड़ता था जहाँ श्राँसुश्रो में सच्चा प्यार॥

यमुना को देखकर प्रत्यभिज्ञा का उदय इम इस रूप मे पाते हैं---

मधुर मलय में यहीं गूँजी थी एक वह जो तान,

 $\times$   $\times$   $\times$   $\times$ 

कृप्णघन श्रलक में कितने प्रेमियो का यहाँ पुलक समाया था।

समाज में प्रचलित दोग का चड़ा चुभता हर्य गोमती के किनारे किन ने देखा है जहाँ एक पुजारी भगत ने बंदरों को तो मालपुना खिलाया श्रीर एक कंगाल भित्तुक की श्रोर श्रॉख उठाकर देखा तक नहीं।

जिस प्रकार निरालाजी की छूँद के बंधन अरुचिकर हैं उसी प्रकार सामाजिक बंधन भी। इसीसे सम्राट् अष्टम एडवर्ड की एक प्रशस्ति लिखकर उन्होंने उन्हें एक ऐसे वीर के रूप में सामने रखा है जिसने प्रेम के निमित्त साहसपूर्वक पद-मर्थ्यादा के सामाजिक बंधन को दूर फेंका है।

रहस्यवाद से संबंध रखने वाली निरालाजी की रचनाएँ आध्यात्मिकता का वह रूप-रंग लेकर चली हैं जिसका विकास बंगाल में हुआ। रचना के प्रारंभिक काल में इन्होंने स्वामी विवेकानंद और श्रीरवींद्रनाथ ठाकुर की कुछ क्रिताओं के अनुवाद भी किए है। अद्वेतवाद के वेदांती स्वरूप को ग्रहण करने के कारण इनकी रहस्यात्मक रचनाओं में भारतीय दार्शनिक निरूग्णों की क्तलक जगह जगह मिलती है। इस विशेषता को छोड़ दे तो इनकी रहस्यात्मक कविताएँ भी उसी प्रकार माधुर्य-भावना को लेकर चली हैं जिस प्रकार और छायावादी कवियों की। 'रेखा' नाम की कविता में किव ने प्रथम प्रेम के उदय का जो वर्णन किया है वह सर्वत्र एक ही चेतन सत्ता की अनुसूति के रूप में सामने आता है—

यौवन के तीर पर प्रथम था श्राया जव स्रोत सौंदर्य का, बीचियों में कलरव सुख-चुंबित प्रणय का था मधुर श्राकर्षणमय मन्जनावेदन सृदु फूटता सांगर में X X ' X सब कुछ तो था श्रसार ग्रस्तु, वह प्यार ? सब चेतन जो देखता स्पर्श में श्रनुभव-रोमांच, हर्ष रूप में ---परिचय × खींचा उसी ने था हृद्य यह जडों में चेतन गति कर्पण मिलता कहाँ 'तुलसीदास' निरालां की एक बड़ी रचना है जो ग्रधिकांश ग्रंतर्भुख प्रबंध के रूप में है। इस ग्रंथ में किन ने जिस परिस्थित में गोस्वामीजी उत्पन्न हुए उसका बहुत ही चटकीला ग्रोर रंगीन वर्णन करके चित्रकृट की प्राकृतिक छटा के बीच किस प्रकार उन्हें ग्रानंदमयी सत्ता का बोध हुन्ना ग्रोर नवजीवन प्रदान करनेवाले गान की दिन्य प्रेरणा हुई उसका ग्रंतर्वृत्ति के ग्रांदोलन के रूप में वर्णन किया है।

'भविष्य का सुखस्वप्न' ग्राद्यनिक यूरोपीय साहित्य की एक रूढ़ि है। जगत् की जीर्ण ग्रीर प्राचीन व्यवस्था के स्थान पर नृतन सुखमयी व्यवस्था के निकट होने के ग्राभास का वर्णन निरालाजी की 'उद्बोधन' नाम की कविता में मिलता है। इसी प्रकार श्रमजीवियों के कहों की सहानुभूति लिए हुए जो लोक-हितवाद का ग्रादोलन चला है उसपर भी ग्रव निराला जी की दृष्टि गई है—

वह तोडती पत्थर;

देखा उसे मैंने इलाहाबाट के पथ पर ।

इस प्रकार की रचनार्थों में भाषा वोलचाल की पाई जाती । पर निरालाजी की भाषा अधिकतर संस्कृत की समस्त पदावली से जड़ी हुई होती है जिसका नमूना ''राम की शक्तिपूजा'' में मिलता है। जैसा पहले कह चुके है, इनकी भाषा में व्यवस्था की कमी प्रायः रहती है जिससे अर्थ या भाव व्यक्त करने में वह कहीं कही बहुत ढीली पड़ जाती है।

श्री महादेवी वर्मा— छायावादी कहे जानेवाले कियों में महादेवीजी -ही रहत्यवाद के भीतर रही है। उस अज्ञात प्रियतम के लिये वेदना ही इनके हृदय का भाव-केंद्र है जिससे अनेक प्रकार की भावनाएँ छूट छूटकर मलक भारती रहती हैं। विदना से इन्होंने अपना स्वामाविक प्रेम व्यक्त किया है, उसी के साथ वे रहना चाहती है। उसके आगे मिलन-सुख को भी वे कुछ नहीं गिनतीं। वे कहती है कि— "मिलन का मत नाम ले में विरह में चूर हूँ"। ) इस वेदना को लेकर इन्होंने हृदय की ऐसी ऐसी अनुभृतियाँ सामने रखी है जो लोकोत्तर हैं। कहाँ तक वे वास्तविक अनुभूतियाँ, हैं - श्रौर कहाँ तक अनुभृतियों की रमणीय कल्वना है यह नहीं कहा जा सकता।

एक पत्त में अनंत सुषमा, दूसरे पत्त मे अपार वेदना विश्व के छोर हैं जिनके बीच उसकी अभिव्यक्ति होती है—

> यह दोनों दो श्रोरें थीं संस्रति की चित्रपटी की; उस बिन मेरा दुख सूना, सुक्त बिन वह सुषमा फीकी।

पीड़ा का चसका इतना है कि-

्रे तुमको पीड़ा में हूँढा। े तुममें हूँहूँगी पीड़ा।

इनकी रचनाएँ समय समय पर चार संग्रहों में निकली है—नीहार, रिश्म, नीरजा ग्रीर साध्य गीत। ग्रंब इन सब का एक में बड़ा सग्रह 'यामा' के नाम से बड़े ग्राकर्षक रूप में निकला है। गीत लिखने में जैसी सफलता महा देवीजी को हुई वैसी ग्रीर किसी को नहीं। न तो भाषा का ऐसा स्निग्ध ग्रीर प्रांजल प्रवाह ग्रीर कहीं मिलता है, न हृदय की ऐसी भाव-भंगी। जगह जगह ऐसी दली हुई ग्रीर ग्रन्ठी व्यंजना से भरी हुई पदावली मिलती है कि हृदय खिल उठता है।

ऊपर 'छायावाद' के कुछ प्रमुख किवयों का उल्लेख हो चुका है। उनके खाथ ही इस वर्ग के अन्य उल्लेखनीय किव हैं— सर्वश्री मोहनलाल महतो 'वियोगी', भगवतीचरण वर्मा, रामकुमार वर्मा, नरेंद्र शर्मा और रामेश्वर शुक्ल 'ग्रंचल'। श्रीवियोगी की किवताएँ 'निर्माल्य', 'एकतारा' और 'कल्पना' में संगृहीत हैं। श्रीभगवतीचरण की किवताओं के तीन संग्रह हैं— 'मधुकण', 'प्रेम-संगीत' और 'मानव'। श्री रामकुमार वर्मा ने पहले 'वीर हमीर' और 'चित्तौड़ की चिता' की रचना की थी जो छायाबाद के भीतर नहीं आतीं। उनकी इस

प्रकार की किवताएँ 'ग्रंजिल', 'रूपराशि', 'चित्ररेखा' श्रीर 'चद्रिक्रण' नाम के सग्रहों के रूप में, प्रकाशित हुई हैं। श्री श्रारसी प्रसाद की रचनाश्रों का संग्रह 'कलापी' में हुआ है। श्री नरेंद्र के गीत उनके 'कर्ण फूल' 'शूल फूल', 'प्रभात फेरी' श्रीर 'प्रवासी के गीत' नामक संग्रहों में संकलित हुए हैं श्रीर श्री श्राचल की किवताएँ 'मधूलिका' श्रीर 'श्रपराजिता' में सग्रह की गई हैं।

## ू४—स्वच्छुंद-धारा

छायावादी कवियो के त्रातिरिक्त वर्तमान काल मे त्रीर भी कवि हैं जिनमें से कुछ ने यत्र-तत्र ही रहस्यात्मक भाव व्यक्त किए है। उनकी ग्राधिक रचनाएँ छायांबाद के ग्रांतर्गत नहीं ग्रातीं । उन सबकी ग्रपनी ग्रलग ग्रलग विशेषता है। इस कारण उनको एक ही वर्ग में नहीं रखा जा सकता। सुभीते के लिये ऐसे कवियों की, समष्टि रूप से, 'स्वच्छंद-घारा' प्रवाहित होती है। इन कवियो मे प॰ माखनलाल चतुर्वेदी ( 'एक भारतीय त्र्यात्मा' ), श्री सियाराम-शरण गुप्त, प॰ बालकृष्ण शर्मा 'नबीन', श्रीमती सुभद्राकुमारी चौहान, श्री-हरिवंश राय 'बच्चन', श्री रामधारी सिंह 'दिनकर', ठाकुर गुरुभक्त सिंह ग्रोर °प० उदयशकर भट्ट मुख्य हैं। चतुर्वेदीजो की किवताऍ स्रभी तक स्रलग पुस्तक के रूप में प्रकाशित नहीं हुई। 'त्रिघारा' नाम के सग्रह मे श्री केशवप्रसाद पाठक त्रौर श्रीमतो सुभद्राकुमारी चौहान की चुनी हुई कवितात्रों के साथ उनकी भी कुछ प्रसिद्ध किनताएँ उद्धृत की गई है। श्री सियारामशरण गुप्त ने ग्रारम मे 'मौर्य-विनय' खंडकाव्य लिखा था। उनकी कविताग्रो के ये सप्रह प्रसिद्ध हैं—दूर्वादल, विषाद, ऋाद्री, पाथेय ऋौर मृरमयी। 'ग्रात्मोत्सर्ग', 'ग्रनाथ' ग्रीर 'बापू' उनके ग्रन्य काव्य है। श्री नवीन ने 'उमिला' के संबध में एक काव्य लिखा है जिसका कुछ ग्रश अस्तंगत 'प्रभा' पत्रिका मे प्रका-शित हुआ था। उनकी फुटकर कविनायों का संग्रह 'कुंकुम' नाम से छुना है। श्रीमती सुमद्राकुमारी चौहान की कुछ कविताएँ, जैसा कहा जा चुका है,

४६ '

'त्रिधारा' मे संकलित हैं। 'मुकुल' उनकी शेष किवताओं का संग्रह है। श्री बच्चन ने 'खैयाम की मधुशाला' में उमर खैयाम की किवताओं का श्रंगरेजी के प्रसिद्ध किव फिर्ज़राल्ड कृत श्रॅगरेजी अनुवाद के श्राधार पर, श्रनुवाद किया है। उनकी स्वतंत्र रचनाओं के कई संग्रह निकल चुके हैं। जैसे, 'तेरा हार', 'एकांत सगीत', 'मधुशाला', 'मधुशाला' श्रौर 'निशानिमंत्रण' श्रादि। श्री दिनकर की पहली रचना है 'प्रण्मंग'। यह प्रबंधकाव्य है। श्रभी उनके गीतों श्रौर किव-ताओं के दो संग्रह प्रकाशित हुए है—'रेग़ुका' श्रौर 'हुंकार'। ठाकुर गुरुमक्ति सब से प्रसिद्ध श्रौर श्रेष्ठ कृति 'नूरजहाँ' प्रबंध-काव्य है। उनकी किव-ताओं के कई संग्रह भी निकल चुके हैं। उनमे 'सरस सुमन', कुसुम-कुंज', 'वंशीध्विन' श्रौर 'वन-श्री' प्रसिद्ध हैं। पंडित उदयशंकर मह ने 'तर्जाशला' श्रौर 'मानसी' काव्यों के श्रितिरक्त विविध किवताएँ भी लिखी हैं, जो 'राका' श्रौर 'विसर्जन' मे सकलित है।

इस प्रकार वर्त्तमान हिंदी कविता का प्रवाह अनेक घाराओं में होकर चल रहा है।

## **ऋनुक्रम्**णिका

## १---ग्रंथकार

驭

ग्रदाल १५८-१५६ श्रविकादत्त व्यास २४६, ३८०, ४५२, ४५७, ४६२, ४७७-७८, ५८०, ५८१, ५८२, ५८६, ५६६, ६७८ ग्रक्तवर (वादशाह) ४७, १७८, १८६-१८७, १६७, १६६-२०३,२०५, २१५-२१६,४०६,४१०,४२०, ४७८, ५०१ श्रव्यर ग्रवन्य ६१ ग्राग्रदास १२१, १४६, १४८

ग्रग्रदास १२१, १४६, १४८ ं
ग्रिचितिपा द्र ग्रजान—दे० 'नक्ष्केदी तिवारी' ग्रजोगिपा ८ ग्रनगपा द्र ग्रनंतानद १२०, १२५, १४६ ग्रनंत्य-दे० 'ग्रज्तर ग्रनन्य' ग्रनातोले फांस ६६२ ग्रान्य शर्मा ६५७, ६६३–६४ ग्रान्य शर्मा ६५७, ६६३–६४ ग्रान्य शर्मा ६५७, ६६३–६४ ग्रान्य शर्मा ६५७, ६६३–६४ ग्रान्य शर्मा ६५७, ६६३–६४

ग्रब्बुलफनल १६३

ग्रभिनव गुप्ताचार्य ३२० ग्रमर २०८ ग्रयोध्याप्रसाद खत्री ४१७, ४४२, ५६६ ग्रयोध्यासिह उपाध्याय 'हरिग्रोघ'४६५, ५०१, ५६२, ५८३, ६०७-०६

ग्रालंबेली ग्रालि १६५, ३५४-५५ ग्रालीमुहिन खॉ—दे॰ 'शीतम'

ৠ

श्राजाट, प्रोफेसर—५६
श्रादिनाथ—दे० 'जालंघरपा'
श्रानटवर्धनाचार्य २०८, २३३
श्रारसीप्रसाद ७२१ ६
श्रार्यदेव (कर्णरीपा) ८, १७
श्रालम २००,२३१,३२२,३२६-३१
श्रालो उजालो कवि १००
श्रासी ४२६

풀

इद्रदेवनारायण १२६ व्ह इद्रभृति (सिद्ध ) ८ इंशा ४१४, ४१६–१६, ४५१, ५३०, ५६७, ६३६ इत्थिय, चार्ल्स—५२ ई्श्वरदास ७२-७३, १३३-१३४, २३०-२३१ ईश्वरीप्रसाद शर्मा ,४६८ ⁴डग्र'-—दे० 'बेचन शर्मा' उदयनाथ २६१, २७०-७१, २८१, 325 उदयशकर भट्ट ५५६, ५५८, ६५८, ७२१, ७२२ उदितनौरायण लाल ४६८ उद्भट २०८, २३३ उघरिपा ८ **डपेद्रनाथ** श्रश्क ५५८ उमर खैयाम ७२२ उमाशंकर वाजपेयी 'उपेश' ६६० 'उमेश'—दे० ्वंडमाशकर वाजपेयी' उसमान (मान ) १०६-११० 琊 ऋषभचरण जैन ५४५ ऋषिनाय २९३-६४, ३७६, ३८० ए, ऐ एक भारतीय त्रात्मा-दि॰ भाखन-लाल चतुर्वेदी' एडीसन ४६७ ऐटनी मैकडानल ४८५ छो

त्रोंकार भट्ट ४२५

क कंकण्पा ८ कंकालीपा ८ कंतालीपा ८ कग्रहपा द-६, १२, २० कनखलापा ८ कन्हैयालाल ४५६ कपालपा ८ कबीरदास ५, २०-२१, ६४-६५, ७०-७१, ७४, ७५-८०, ८१-८६, १०१, ११७, ११६-१२०, १३२-१३३,१३८, १६३,१६७-१६८,२४०, ४०६,५२६,५६२-प्रद्र, प्रश्द, ६५२ कमरिपा ८ करन कंवि ३०५-३०६ करनेस २०८, २३२ कर्णीरेपा—दे॰ 'त्र्रार्थदेव' कलकलपा ८ कल्लू ग्रल्हइत ५१५ कवींद्र—दे॰ 'उदयनाय' कांतानाथ पांडेय 'चोच'-दे० 'चोच' काउपर ६०२ कादिर २२१ कार्त्तिकप्रसाद खत्री ४४२, ४५५,४५६, ४५७,४६०,४८०,४८१,४८३ ্ ४६७ कालपा ८

कालिदास २११, ५६४, ६७५ कालिदास त्रिवेदी. २६१-६२, २७०, 325 काशीगिरि 'बनारसी' ५६८ काशीनाथ खत्री ४७६ काशीराम २३१ कासिमशाह ११०-१११ किलपा ८ किशोरीलाल गोस्वामी ४६५, ४६६. ५००, ५०१, ५०३ कील्हदास १२१ कुदकंदाचार्य २२२ कुदनलाल शाह 'ललित किशोरी', ५७८-७६, ५६७ कुभनदास १६३, १७८ कुक्कुरिपा ८-६ कुचिपा प कुढालिपा 🗷 कुतबन ६४-६५ क्रमरिपा ८ कुमारमिण भट २६२ कुरेश स्वामी ११८ कुलपति २५८-५६, २६५, ३६० कुशललाभ २३१ क्रपानिवास १५४ क्रपाराम १६८-१६६, २०६-२०७, २३२

कृष्ण कवि २४६, २७४

कृष्णदास ( श्रष्टछाप वाले ) १७६-१७७, ३२३ कृष्णदास पयहारी १२०-१२१, १४६ कृष्णदास ( मिरनापुर वाले ) ३७७ कृष्णटास, राय–दे० 'राय कृष्णदास' कृष्णविहारी मिश्र ५३१ केशव काश्मीरी १८८ केरावदास २०२, २०५, २०७–२१५, २३१–२३६, २७२, ५२४, ५६३ मेशवप्रसाद पाठक ७२१ केशवप्रसाद मिश्र ६१२ केशव मिश्र २०८ केशवराम भट्ट ४५६, ४६२, ४७७ केसरीसिंह बारहठ ६६० कैलाशनाथ भटनागर ५५७ कोकालिपर = क्रैंब ६०२ क्रोचे, बेनेडेरो-५७१, ५७२, ६५३ चीरोदमसाद विद्याविनोद ४६३ चेमेद्र ४६ ख खड्गपा 🗀 खुमान ( मान ) ३२८, ३८६ खुसरो ४, ५२-५६,८०, १६७, ४०७, ४१२

गंग १३३, १३६, १६७,२०३–२०५,

२१६, २३६, ४०६, ४२० गुमान मिश्र ३२२, ३५६–६१ गंगाप्रसाद ऋमिहोत्री ५०८ गुरदीन पॉडे ३०६-०७ गंगाप्रसाद गुप्त ४६८ गुरु गोविंदसिंह ३२२, ३३१-३२ गंगाप्रसाद सिंह ऋखौरी ५६२ गुरुदत्त 'सिंह-दे॰ 'भूपति' गुरु नानक ६५, ८३-८४ गंजन २७५ गुरुभक्त सिह ६५८, ८२१, ७२२ गर्गाश कवि ३२५, ३७७-७८ गगोशप्रसाद ४५६ गुलाव कवि २४५ गदांघर मह १८२-१८४ गुलाब राय ५२४-२५ गुलाम नबी, सैयद-दे॰ 'रसलीन' गदाघर सिंह ४५५, ४७१, ४८३ गयाप्रसाद शुक्ल 'सनेही' ५८७, ६२२, गुलेरीबी-दे॰ 'चंद्रधर शर्मा गुलेरी' ६२८, ६६० गुहसेन ६ गार्सी द तासी १६८, ४३३,४३४, गेटे ५५८, ५६७, ५७४ गैनीनाथ १४ ४३५, ४३७, ४४४,४४५,४८६ गोकुलनाथ (गोसाईं) १६२, १७४, गिरिजाकुमार घोष (लाला पार्वतीनदन्) ५०३ 808 गिरिजादत्त वाजपेयी २०३ गोकुलनाथ पादरी ४४६ गिरिजादत्त शुक्ल 'गिरीश' ५६२ गोकुलनाथ ( महाभारत वाले ) २८७, गिरिधर-दे० 'गिरिधरदास' ३२३, ३६७, ३६८, ३६६ गोपाल कवि २०६ गिरिधर कविराज ३२४, ३२८, ३५६-गोपालचंद्र-दे० 'गिरिधरदास' ३५७, ३७८ गोपालप्रसाद शर्मा १८० गिरिधरदास (गोपालचंद्र) ३६३, गोपालराम (गहमर-निवासी) ४६३, ३६६–६६, ४६० गिरिघर शर्मा नवरत ६२० ४६७, ५१४-१५ गोवालशंरण सिंह ६४०, ६५७, ६६२ गिरिधारन-दे० 'गिरिधरदास' गोपीनाथ कविराज १७ गिरीश वाबू ४६३ गोवीनाथ (महाभारत वाले ) २८७, गिल क्राइस्ट, जान-४१४, ४१६ गुंडरिपा ८ ३६७, ३६८ गोपीनाथ (मित्रविलास वाले ) ४५८ गुनगुत्त (गुणगुप्त ) ४३

गोपीनाथ पुरोहित ४६३ गोरत्तु-दे० 'गोरखनाय' गोरत्त्वा-दे॰ 'गोरखनाथ' गोरखनाथ ( गोरत्त्, गोरत्त्वपा ) ८, १३-१ं६, ६६, ६८ गोरेलाल पुरोहित-दे० 'लाल कवि' गोल्डरिमथ ६०५, ६२० गोविंद गिल्लाभाई ५८० गोविददास, सेठ-५४८; ५५३ गोविंदनारायण मिश्र ४६०,५१६-१८ गोविंदवल्लभ पंत ५५४ गोविंद साहब (सत्यनामी सप्रदायवाले) ६२ गोविंद स्वामी ( श्रष्टछापवाले ) १६४, १७६-१८० गोस्वामी तुलसीदास-दे० 'तुलसीदास' गौरीदत्त ४८४ गौरीशंकर हीराचंद श्रोक्ता, रायवहादुर ---३७, ४१, ४३ ग्रियर्सेन, सर जार्ज-२६, ५७, १२६, े ४८६ ग्रे ६४७ ग्वाल २७५, ३१३-३१५, ३५२ घ घंटापा ८ घनग्रानंद-दे॰ घनानद घनानंद १६२, ३२२, ३३०, ३३५-३४३, ६५६, ६७१

घर्वरिपा ८ घाघ ३२४ च चंडीचरण सेन ४६८ चंडीप्रसाद 'हृदयेश' ५४२, ५४३,५४४ चद-दे॰ 'चद वरदाई' चंदन ( सदल ) २६६-६७ चद वरदाई २८-४६, १६१, ५७५ चंद्रक ४३ चंद्रघर शर्मा गुलेरी ५०४, ५११, ५१६-२३, ५४४, ५६६ चंद्रराज '४३ चद्रशेखरघर मिश्र ५६६ चंद्रशेखर मुखोपाध्याय ५५६ चंद्रशेखर वाजपेयी ३२३,३५१,३८६-३६२ चपक्या ८ चॅबरिण 🗀 चतुरसेन शास्त्री ५०४, ५४२, ५५७, पूर्ध्ह चतुर्भुजदास १६४, १७८-१७६,१८१ चमरिपा ८ चर्वटीपा ८, १३-१५ चाचा हित चृंदावनदास-दे० 'बृंदावनदास' 'चातुर'-दे० 'दरियावसिंह' चारचद्र ४६८

चार्ल्स इलियट-दे॰ 'इलियट'

चिंतौ १२ चिंतामिंग त्रिपाठी 'मिग्गिमाल' १३०,

२३३, २४२-२४३, २५४

चिपॡणकर ५०७ '

७२८

चेलुकपा ८

चैतन्य महाप्रभु १८८-१८३ 'चोच' ५४६

चौरगीपा ८, १४ छ

छत्रपा ८ छत्रसिंह कायस्य ३२२, ३२८

छीतस्वामी १६४, १७६ छीहल १६८

छोट्लाल मिश्र ४५८

जगजीवनदास—दे॰ 'जगजीवन साहव'

जगजीवन साहब (जगजीवनदास) ६२ जगदंबाप्रसाद 'हितैषी' ६६४ जगनिक ५१ जगन्नाथ खन्ना ४५८

जगन्नाथ पंडितराज ५७५, ६५२ जगन्नाथदास 'रताकर'-दे० 'रताकर' जगन्नाथप्रसाद ( छत्रपुर ) ३४४

जगन्नाथप्रसाद चतुर्वेदी ५१६ जगन्नाथप्रसादं मिलिंद ५५७ जगमोहन सिंह ४५०, ४५२, ४६२, ४७४-७६, ५८०, ५८२, ५६४

नटमल ४२३

जनार्दनप्रसाद 'का' 'द्विज' ५४४,५६२ जमाल २०७ जयदेव ५७, ६३, १६४

जयशकर 'प्रसाद' ५०४, ५३३, ५३८, **५४४, ५४५, ५४६,५४६, ५५०,** प्रप्र, प्रप्रं, प्रप्रः,प्रदः, प्रहरः, ६५६, ६६८, ६७२, ६७६, ६७७,

६७८-६४, ६६६, ७०६, ७१६ जयानंत ८ जयानक कवि ४१, ४३-४४

जलंधर—दे० 'जालधरपा' ' जल्ल (जल्लचद, जल्हरा) ३६,४५ू,४७ जल्लचंद-दे॰ 'जल्ल' जसवंतिसह, महाराज -- २३६, २४४-- २४५, -र⊏३, ३२५

जराशकर ४२३

जनकराज किशोरीशरण ३५४

जडभरत १५

जसवर्तासह (द्वितीय), महाराज-३०४-५ जानकीप्रसाद ४०७

नान ४२६ जायसी-दे॰ 'मलिक मुहम्मद जायसी' जालंघरपा ८, १३-१५, १८

जीतनसिंह ६४७ जी० पी० श्रीवास्तव ५०४, ५४१, ५४६, ५५४

जीव गोस्वामी १८२-१८३

जीवनराम १५३
जुगुलिकशोर ४२७
जैनेंद्रकुमार ५३५, ५४२, ५४४, ५४५
जोगीपा ८
जोधराज ३२२, ३२३, ३५१-५२
ज्ञानदेव (ज्ञानेश्वर) १४,६६-६७
ज्वालादत्त शर्मा ५०४, ५४४
ज्वालाप्रसाद मिश्र ४६४, ४६५
ज्वालाप्रसाद, मुशी—४६०
ट

टाड, कर्नल—३२ टालस्टाय ५३३, ५६७, ६४५ टोडरमल, महाराज—२०१

ठ

ठाकुर ( ग्रसनीवाले, प्राचीन ) ३७९, ५७५ ठाकुर ( ग्रसनीवाले, दूसरे ) २६३, ३७६-३८० ठाकुर (तीसरे, बुदेलखडी ) ३२२, ३७६, ३८१-८५

ठाक़ुरदास—दे॰ 'ठाक़ुर ( तीसरे, बुदेलखडी )'

ड डेंगिपा ८

डोंभिपा 🛎

त

तिषा ८-६ तधेषा ८ तारामोहन मित्र ४३१ तासी—दे॰ 'गार्सी द तासी' तिलोपा द्र तुकनगिरि गोसाई' ५६८

तुलसीदास्, गोस्वामी—७, ६२, ७४; १२४–१४६, १४७, १४६, १५१— १५२, १५४, १६०, १६४, १६⊏--

१६९, १७२, १७४, १८३-१८५, . १६०, १६७, २१३,२१५,२१७-

२१८, २३१, २३९-२४०, ३१०, ३६६, ३६७, ३७४, ३७५, ४१७, ४३०, ४८७ ५२६, ५६२, ५६३,

प्रदेश, प्रदेष, ६११, ३९२, ७१६ तुलसीराम शर्मा 'दिनेश' ५५६,६६६---६६७

तुलसी साहब ६२ तींवरदास ६२

तोताराम ४५६, ४६०, ४६२, ४७६-४७ ॰, ४८३

तोषनिधि २८२-८३

'तौसनी'—दे०. 'मनोहर कवि' 'त्रिशूल'—दे०'गयाप्रसाद शुक्क 'सनेही''

थगनपा ८ थान कवि २६६-३००

` दः

दडो २०८–२०६,२३५–२३६,२८३, ५१७

ध

```
हिंदी-साहित्य का इतिहास
 ० हु ए
                                   देवकोनदन खत्री ४६८, ४६६, ५११
 दत्त २६४
                                   देवकीनंदन त्रिपाठी ४५७
 दयानंद सरस्वती, स्वामी—४४५,
      ४४६, ४७८
                                   देवकीनंदन मिश्र ३८०
 दरियावसिंह 'चातुर' ३८३ 😁
                                   देवसेन ७
 दलपत विजयः ३३-३४
                                   देवीदत्त ३२२
  दलपति राय २८३-८४
                                   देवीप्रसाद प्रीतम २४७
 दाइ्दयाल ६५, ८५-८६, ८७, ६२, देवीप्रसाद 'पूर्ण', राय-४६१, ४६६,
                                         प्र⊏प्, प्र⊏७, ६२२, ६२३-
     ृ१३८ .
  दामो कवि २३१
                                         ६२६
  दारिकपा ⊏, १२
                                   देवीसहाय ४५६
 दास ( भिखारीदास ) . १३०, २०३,
                                   देवीसिंह ५६८
      २३४–२३५,२३⊏–२३६,२७२,
                                   देवेंद्रनाथ ठाकुर ५७६ ।
      २७७-८१, २८४, २६०, ३१६, दोखंधिपा ८
      ३१७
• दिङ्नाग ५५८
                                   दौलतराम ४११
 'दिनकरं'-दे॰ 'रामघारो सिह'
                                   द्वारकादास १२१
 'दिनेश'-दे॰ 'तुलसीराम शर्मा'
                                   'द्विज'–दे॰ जनार्दनप्रसाद मा 'द्विज'
                                    द्विजदेव-दे० 'मानसिंह, महाराज-'
  'दीन'-दे॰ 'भगवानदीन'
  दीनदयाल गिरि ३६२-६५, ५६२
                                   द्विजेंद्रलाल राय ४६१, ४६३
                                   द्विवेदी जी-दे॰ 'महावीरप्रसाद द्विवेदी'
 दुगवेकर (गोविंद शास्त्री ) ४६१
  दुर्गाप्रसाद मिश्र ४५६, ४५८
                                                  ध
                                   धन्ना ८१, १२०
 ूदुलारेलाल भार्गव ५८६, ५८७, ६६०
                                   धर्मदास ८०, ८२-८३, ११७
 दुलमदास. ६२
                                   धर्मपा ८
  दूलह २६१, २८६–६२
                                   धर्मप्रकाश स्त्रानंद ५५८
 रेव २३५,  २६४–६६, २७८–७६,
                                  ्र घहुरिपा 🗲
      २६०, ४८७, ५२६, ५३०
                                   घोभीपा ८
  देव ( व्यास शिष्य ) १६७
                                   धोकरिपा प्र
  देवकीनंदन २६७
```

न

नंददास १२४, १४६, १६४, १७४, २३१, ६२०, ६३७ नकछेटी तिवारी 'ग्रजान' ५८३ नगेद्र, प्रोफेसर-५६४ 'नजीर' ग्रकवरावादी ५६७ नरपति नाल्ह ३४, ३७

नरहर कवि ३८० नरहरिदास १२५, १२७, १३२

नरहरि बंदीजन १६७; १६६, २०८, २३१--२३२, ३७७

नरहर्यानद १२०, १२५

नरोत्तमदास २००, २३१ निलनपा ८

नवनीत चौबे ५८०

्नवलिसह कायस्थ ३२३, ३८७ 'नवीन'—दे० 'बालकृष्ण शर्मा' नवीनचद्र राय ४४३, ४४४

'नसरती' ६६ नागनोधिपा ८

नागरोदास (महाराज सावंतसिंह)

१९५, ३४६-५१, ३५५, ५९७ नागार्जुन ८, १५

नाथ (हरिनाथ ) रहें ५-ह६

नाथ्राम शकर शर्मा ५८७, ६२२, ६६२-६७ नानक —दे० 'गुरु नानक'

नाभादास १२८, १४६, १४७-४८, १७४, १८५, १६४, ४०५ नामदेव ६४, ६.-७०, २४०, ५६६

नारोपा प्र नाल्ह—दे॰ 'नरपति नाल्ह'

'नियाज'—दे॰ 'सदासुखलाल'

'निराला', 'सूर्यकांत त्रिपाठी'—६४१, ६५४,६५७,६६९,६७८,७१४-

3१७

निर्गुणपा द्र निवृत्तिनाथ १४ नूर मुहम्मद १११-११५

प

पंकजपा ८ पत—दे० 'सुमित्रानदन पंत'

नेवाज २६३

पजनेस ३९५-९६

पठान सुलतान २४६ पतंजिल १३

पदुमलाल पुन्नालाल बख्शी ५६६, ६५०

पद्मसिंह शर्मा २५०, ४६२, ५३०, ६३६

पद्माकर २५३, ३०३ ३०७-३१३,

३१७,३२३,३८१,४६२,५६३, ५७५, ५६५

पद्मावती १२०

```
हिदी साहित्य का इतिहास
७३२
                                    प्रतापनारायण् श्रीवास्तव ५३५, ५४२
 पनहपा 🗠
 परमानंद २४६
                                    प्रतापनारायण सिंह, महाराज-३९९,
 परमानददास ( त्र्राष्टळापवाले ). १६४,
                                         ४८<sup>५</sup> `
                                    प्रतापसाहि २४५, ३०७, ३१५–३१६,
     १७७--१७८
 पलटू साहब ६२
                                          ३२८
                                    'प्रसाद'—दे० 'नयशकर प्रसाद'
 पहलवानदास ६२
                                    प्राग्रचंद चौहान १४८−१४९
 पारसनाथसिंह ६४७ ६
 पिन्काट, फ्रेडरिक ४४१, ४४२, ४८०,
                                    प्रिथोराज राठौड़—दे०
                                                           'पृथ्वीराज
                                          राथौड़'
  इ ४८२
 पीतांबरदत्त बड्थ्वाल, डाक्टर—१८,
                                    प्रियादास १२८, १४७
                                    'धीतम' ( त्र्रालीमुह्मि खॉ )—२७५–
     ५६२
 पीपा ४१६-१२०
                                          २७७
                                    'प्रीतम' ( देवीप्रसाद )—दे०
 पुतुलिपा 🛱
 पुष्पदंत्त ७
                                         देवीप्रसाद 'प्रीतम'
                                    प्रेमचर ५०५, ५३३, ५३५, ५३७,
 पुष्य ३,
                                         ५३९,५४०,५४१,५४२,५४४,
 पुहकर २२१, २२७-२२८, २८४
 'पूर्णं'—दे॰ 'देवीप्रसाद, राय —'
                                         प्रथ, प्रय
 पूर्णसिंह ग्रध्यापक ५२३-२४
                                    प्रेमदास १८०
                                    प्रेमसखा-दे॰ 'बख्शी-हंसराज'
 पृथ्वी मद्द ४३
                                    ष्रेमी (हरिकुष्ण्) ५५०,५५१,४५२,
 पृथ्वीराज राठौर<sup>,</sup>२३१
 पृथ्वीसिंह—दे० 'रसनिधि'
                                          प्रमुह, प्रप्रह
 पोप ५८४
                                                  फ
″प्रतापनारायण पुरोहित ६५७, ६६६
                                    फिट्जेराल्ड ७२२
                                    फुंदनलाल साह 'ललित
                                                             माधुरी'
 प्रतापनारायण मिश्र ४४२, ४५०,
     ४५१, ४५३,४५४,४५५,४५७,
                                          पूह्७ '
                                    फ्रायड ५७४
     ४५८, ४६२, ४६४-६६, ४६७,
     ४७४,४८२,५८०,५८१,५८६,
     प्रहर, ६२६
                                     वंकिमचंद्र ४६८
```

'वगमहिला' ५०३ वसीधर २४५, २८३-८४ बख्तावरसिंह ४५६ चख्शी हंसराज 'प्रेमसखी' ६५२-५४ 'बच्चन'-दे॰ 'हरिवश राय' वगीठगीजी<sup>-</sup>३४८ चदरीनाथ भट्ट ५४६, ५५४, ६४८, ६७८ बदरीनारायण चौधरी 'प्रेमधन', उपाध्याय-४५०, ४५१, ४५२, ४५३, ४५४, ४५६,४५६,४६२, ४६८-७२, ४६४, ५२७, ५८०, **५८१,५८२,५८६,५६२,५६३,** ६२४ चनवारी ३२५-२६ बद्रीलाल शर्मा (रंसायन प्रकाशवाले) ४२६ चद्रीलाल पडित ४३७ 'बनारसी'-दें 'काशीगिरी' चनारसीदास ६६, २२२, २३०-२३१ वर्नार्ड शा ५३४, ५५६ चर्न्स ६०२ चलदेव शास्त्री ५५८ वलदेवप्रसाद मिश्र ४९५ बलमद्र मिश्र २०५-२०७

'बलबीर'-दे० 'रामकृष्ण वर्मा'

बाइरन ५७४

चलवतसिंह (राजा ग्रावागढ़) ४८५

वारा ६, ३६, ५१७ बाबा दीनदयाल गिरि-दे० 'दीनदयाल' विनायक—दे०—'श्रीमंत वालकराम समंत? वालकृष्ण मह ४४१, ४५०, ४५५, ४५६, ४६२, ४६६, ४६⊏,४७१ बालकृष्ण शर्मा 'नवीन' ६४६, ७२१ वालनाथ-दे॰ 'जालंघरपा' बालमुर्कुंद गुप्त ४३१, ४५८, ४६४, ५१५-१६ वालेश्वरप्रधाद ४५६ विद्वलनाथ गोसाई १५७, १६०, १६३, १७४-७६, १७८, १७६, १६१-१६२, ४०४ बिरूपा ८-६ विहारी १६८-१६६, २१८, २३८, २४०, २४६-२५१, २५२-२५३, २५८, २७४, २८२,१८६, ३०७, ३०६, ३२५, ३३८, ३४४, ४१७, ४७८, ५२६, ५३०, ५६३, प्रत्र, प्रत्रह, ६६० बिहारीलाल (गुलिस्तॉ के अनुवादक) ४३७् नीम्स, एम०---४४४ वीर २७३ बीरवल 'ब्रह्म', महाराज-१७६, १७६, २०१–२०३

बुद्धिसेन-दे० 'बोघा'

भद्रपा ८

भरत ६

भलिपा द

मल्लद्दपा ८

भान किव २६८-६६

मवभूति २११, ४९५, ५७५, ५९४

भारतेदु हरिश्चद्र २४६, ३४५, ३५८,

३८६, ३८७,४३३,४३४,४४२,

४४६, ४४८, ४४६, ४५०,४५३,

**४**५४,४५५ ४५६,४५८,४५६–

६४, ४६५, ४६६, ४६८, ४७०,

४७२, ४७४,४७६,४७८,**४**७६, ४८२,४८३,४८४,४८५,

४८८, ४८६, ४६२, ४६३,४६४,

४६६, ४६७, ५०७, ५१२,५१८,

५२७,५४९,५६३,५८०,५८१,

५८४,५८८,५८६,५६०,५६१,

५६२, ५६६, ५६८, ५६६,६०३,

६०७, ६११, ६१६, ६२४, ६२६

भावानद १२०

भास ५८५

भिखनपा ८

भामह ६, २०८, २३२-२३३

बेनी बंदीजन (भॅड़ौवा वाले) ३०३,

बेनीमाधवदास १२४, १२६, १२६,

३८५

बैजू बावरा १६⊏

वैरीसाल-२६४

बैलंटाइन ४३७

ब्रह्मदत्त ३०७

ब्रह्मानद १४,

ब्लैकी ४७६

'बोघा' ३७१-७२

'ब्रह्म'--दे० 'बीरबल'

ब्रैडले, डाक्टर—५६८

मॅबरमल सिंघी ५६०

भगवत् कवि २६३

भगवतराय खीची ३६२

भगवानदास मास्टर ५०३

मं

भगवत् रिवक १६५, ३५७-५८

भगवतीचरण वर्मा ५३७, ५५८, ७२०

भगवतीप्रसाद वाजपेयी ५४४, ५४५

१४४, १४५

बैताल ३२४, ३८८-८६

भिखारीदास-दे० 'दास'
भीखा साहब हैर
भीमनाथ १५
भीमसेन शर्मा ४७८
भुवनेश्वर ५५८
भुवनेश्वर मिश्र 'माघव' ५६२, ५६३
'भूप'-दे० 'सीताराम, लाला-'
'भूपति' २७१, २८१-८२
भूषण १३०,२०१,२३५-२६६,२३८,
२४२,२५४-२५६,२६८,३२५,
४१२, ४८७, ५६३, ५८०
भूसकण ८
भोज ४०६
भोलानाथ शर्मा ५५८

म

मंचित ३७३-३७४

मक्तन ६५-६६
मंक्तन (कवित्त-सवैया वाले ६६
मंडन २५१-२५२
मछदरनाथ-दे० 'मत्स्येद्रनाथ'
मिणिदेव २८७, ३६७, ३६८
मिणिमद्रा (योगिनी) ८
मिणिमाल-दे० 'चिंतामिण त्रिपाठी'
मितराम १३०, २४२, २५२-२५४,
२६०, ३०६, ३१६, ३१७
मत्स्येंद्रनाथ १३-१४
मथुराप्रसाद चौधरी ४६४

मदनमोहन मालवीय ४५८,४८५,५१२
मधुकर किव ४६
मधुस्दनदत्त, ४६२,४६८, ६१६
मधुस्दनदास ३२३,३७४-७६
मधुस्दन सरस्वती १२८
मध्वाचार्य ६२
मनियारित ३७२,३७६-७७
मनीराम मिश्र २६६
मनीराम वाजपेयी ३८६
मनोहर किव ('तौसनी') २०५
ममपट २०६, २३३,२५६
मयाशकर याजिक २१८
मलयार्जुन १५
मिलक मुहम्मद जायसी ७४,६८५

३६०,४८७, ५२६, ५६२, ५६३

मल्कदास ६५, ६०-६१, ४८५

महादेवी वर्मा ६६६, ७०६, ७१६-२१

महापात्र नरहरि वंदीलन—दे०

'नरहरि वदीलन'

महावीरप्रसाद द्विवेदी २५६, ४८७,
४६०,४६२,५०८-५११,५१५,
५२७, ५२८,६०४,६०७,६०८,
६१०, ६१२, ६१६, ६२१,
६२२, ६४०, ६४३, ६४७,
६६६

महीपा ८

१३४, १३७,२२८-२२६,३८८,

·महेशदास—दे० 'बीरवल' -माइकेल मधुसूद्त दत्त्—दे०

'मधुसूदन दत्त'

माइल धवल ७

:माखनलाल चतुर्वेदी **५५८,६४६,७२**१

न्माघ ६२० भाताप्रसाद गुप्त १२५

माधन—दे॰ 'सुवनेश्वरनाथ मिश्र' माधवप्रसाद मिश्र ४६२, ५११-१४,

प्रश्न, हि॰३ अध्याधन शुक्ल ४६१

्रमाधत्र शुक्ल ४६१ 'मान' ( उसमान )—दे॰ 'उनमान'

'मान' ( खुमान )—दे॰ 'खुमान' न्मानसिंह 'द्विजदेव', महाराज (त्र्रयोध्या-

नरेश)-३६६-४०२,४६२,५.६ मार्शमैन ४२५. मिलिंद-दे० जगन्नाथ प्रसाद 'मिलिद'

्मिश्रबंधु ४६२, ५२६, ५३१ -मीननाथ—दे०, भीनपा

-मीननाथ—दे०, '4ीनपा' मीनपा ८, १२-१४

'मीर' ४०८ मीराबाई ८१,१६२;१८४-१८६,५६३ -मुंज १३

- मुकुटघर पांडेय ६४८, ६४६, ६५०, ६५८, ६६७, ६७८

मुकुट राय २७५ मुबारक २२१

. मुरलीघर—दे० 'श्रीघर'

मूलचद तुलसीदास तेलीवाला १५७ मेकाले ६३७

मर. जे० जे०-४२५

मेकोपा द मेदिनीपा द

मेरिंडिथ ५६५ मेरितुंग २३ मैटरिलंक ५६७

मटरालक प्रदेख मैथिलीशरण गुप्त प्रप्रद्र, प्रदेश, ६१३-६१६, ६२१, ६४०,

६४८, ६४६, ६५०, ६५७, ६६६, ६६७, ६७८ मोलाराम ५७७

मोलियर ५५४ मोहनलाल भट्ट ३०७ मोहनलाल महतो 'वियोगी' ७२० मोहनलाल मिश्र २०७, २३२

मोहनलाल विष्णुलाल पंड्या ४२,४६८ . या यशोदानंदन ३०५ युगलानन्य शरण १५३

रघुनाथ बंदीजन २८६-८६, ३६८ रघुनाथदास महत १५१, ५७८

रघुन्नीरसिंह, महाराजकुमार (डाक्टर)— पू६०

Ŧ

रंधुराजसिंह, महाराज ११७, १५१, १५३, ३४४, ३८६, ५७८ खुबरदास, महात्मा—१२६ रतेन कवि २६४-६५ रतनलाल ४२५ रतनेस बंदीजन ३१५ 'रताकर',जगन्नाथदास—२४७, ५८४, ६५६

रमेशचद्र दत्त ४३८ रिवदत्त शुक्त ४८४ रिवदास—दे० 'रैदास' रिवश्च —दे० 'रवींद्रनाय ठाकुर' रवींद्रनाथ ठाकुर ४६१, ४६३, ५५६, ५६०, ५६५, ६०४,६२०,६५०,

रसलीन, सैयद गुलाम नजी—२८५— ८६ रविषेगाचार्य ४११ रसिक गोविंद ३१६—२१ रसिक सुमति २७५ रहीम—दे० 'ग्रब्दुर्रहीम खानखाना' राखालदास वंद्योपाच्याय ५३८ राघवानद ११६

राजशेखर ७, ५७४ राजेंद्रलाल मित्र (डाक्टर ) ६६६ राधाकुण्यदास २६६, ३६७, ४५५, प्रप्र७, प्रद्रह राघाचरण गोस्वामी ४५५, ४५७, ४६२, ४७७

४७६-४८०, ४८३, ४६१,

राधिकारमणप्रसादसिह, राजा-५०४, ५४२ राम कि २६२ रामकुमार वर्मा ४६७, ५५८, ७२० रामकृष्ण वर्मा ४५३, ४५५, ४५७, ४५६, ४८३, ४६१, ४६३, ५८०,

रामकृष्ण शुक्त ५६३, रामगुलाम द्विवेदी १२६-१२७, १४४-रामचंद्र ३७२-७३

रामचंद्र वर्मा ४६८

रामचंद्र शुक्त ५०३ रामचरणदास, महंत- १५१, १५३ रामचरित उपाध्याय ६१३, ६१६ रामदास वर्मा ४५६ रामदीन सिंह ४८३

रामघारीसिंह 'दिनकर' ६४३, ७२१, ७२२ रामनरेश त्रिपाठी ६२२,६२३, ६२८-

३२, ६५८ रामनाथ ज्योतिषी ५८७, ६६० रामनाथ लाल 'सुमन' ५६२ रामनाथ शुक्क ४५७ रामनारायण मिश्र ४८३

रामप्रसाद निरंजनी ३२५, ४१० रामप्रसाद सिंह राजा ('मांडा, )∸४८५ रामपाल सिंह, राजा—४५७, ४५८ राममोद्दन राय, राजा--४२६, ४२७, - ४२८, ४४३

रामसहाय दास ३८८-८६ 🕝 🖰 रामानंद ६३, ६६, ७५-७७, ११६-ः १२०, १२२-१२५, १२७,१३२,

-१४६, १५० . .. रामानुजाचार्य ६२-६२, ७६, ४१६,

११८-१२०, १५५, १५७ रामावतार पांडेय ५६६ 🧳 रामेश्वर शुक्त 'श्रचल' ७२० राय कृष्णदास ५४४, ५४५, ५६०,

६६० राय देवीप्रसाद 'पूर्ण' -दे॰ देवीप्रसाद

'पूर्या' - १ - - - - - - - - -रायमल्ल पाँड़े १५१२६ 🕠 😘 🤫 राहुलपा ८ राहुल संक्ल्यायन दिः १४३ –१४ रिचार्ड स, ग्राइ० ए -५६५, ५६६,

\_ पूछ्, पूछ् रिसाल गिरि ५६८ 📆

रुद्रदत्त ४५६ 🕝 🖫 🖟 🤭 रूपनारायण्यांडेय ४६०,४६८,६२२, लाला भगवानदीन-दे० भगवानदीन

६३४-३५ - ! रूपसाहि २६३ 🚎 😳 रेनल्ड्स ४६८ रैदास (रविदास) ८१, ११६-१२०

लचोदय-दे॰ 'लालचंद'

लद्दमग्रसिंह,राजा-४३५, ४४०, ४४२, ४४८,४४६,४५०,४५२,५७६

लच्मोकरा ( योगिनी ) ८ लच्मीनारायण मिश्र ५४८,५५५५

लच्मीशंकर मिश्र ४८३ लिछराम ५७६

लज्जाराम मेहेता ५०१

ललकदास महेत -३०१, स्८५-८६

लिलतिकशोरी-दे॰ 'कुदनलाल साह'

ललितमाधुरी-३० 'फुंदनलाख साह'

लल्ल्लाल २४६, ४०५,४१४, ४१६, च्र, ४२२, ४२३, ४२४,४३६,

४४६, ४५२

लालकवि (गोरेलाल पुरोहित ) ३२२

**६२३, ३३३—३५, ३७७** लालचंद (लच्चोदय) २२६, २३१

लालचंद शास्त्री ४५७ ' लालचदास १६८, २३१

लालांनी-दे॰ भगवानदीन 'दीन'

लाला पार्वतीनंदन-दे॰ 'गिरिनाकुमार'

घोष'

'दीन' ६५३

लीलापा 🖛 📝

लुचिक्श ८ लइपा—दे० 'लहिपाँ' लहिपा (लूइपा ) ८-६, १६ लोकनाथ १८८१ लोचनप्रसाद पांडेय ६१३, ६२०-२१ लैंब ४७६ वंशीघर (भारतखंडामृत वाले) ४३६, ४३७ ' चंशीधर ( सज्जनकीर्ति-सुधाकर वाले ) 84E -वरहिच ६ वर्ड स्वर्थ ५७४, ५६५, ६११, ६०७ वल्लभाचार्य ६३, १२५,१३१, १५५-१५६,१६०, १६२,१६३,१६५, १७४, १७६,१७७, ३४७;४०४, ६८५ वाल्ट ह्विटमैन ६४१ 🕠 वाल्मीकि ५७२, ५७५, ५६४, ६५२ वननदन सहाय ५०१ विंदु ब्रह्मचारी ५४५ विक्रमसाहि, महाराज-३२८ विजयानद त्रिपाठी ५८३ विद्याधर २४ विद्यापति ४-५,२६-२७,५३,५७ ५८, ६३, १३३-१३४, १६४, १६७ विनयतोष मद्याचार्य, डाक्टरन्द्र, १२ विनोदशकर व्यास ५४४ 'वियोगार्'-दे॰ 'मोहनलाल महतो'-

वियोगी हरि ५५८, ५६०, ५८६, ६३५, ६६० विलियम केरे ४२३ विवेकानंद, स्वामी-७१८ विश्वंभरनाथ शर्मा 'कौशिक' ५०४, प्रम, प्रश, प्रथ, प्रप्र विश्वनाथ २०८-२०६; २३३ विश्वनाथिंह, महाराज-३२्५, ३४४-४६, ४५३, ४६० वीणापा 🗲 बुंद ३२४, ३२७-२८, ३५७ -वृदावृनदास-्चाचा हित, १८५, 그. 탈보보ー탁보투 वृंदावनलाल वर्गा ५३५, ५३८ वैकुंठमिण शुक्त ४०५ व्यास (हरीराम) १८, - १८५, 139-329 व्रजजीवनदास १८१, ५५८ व्रजस्तदास ३६७ व्रजवासीदास १६४, ३२३, ३६६–६७ 'शंकर'—दे॰ 'नाथूगम शकर शर्मा' शकरप्रसाद ६८३ शकराचार्य ११६, १५५-१५६ शभुनाय मिश्र २६२-६३ शठकोपाचार्य ११८ शरत् वाव ४६८ शवरीपा ८

शांतिपाः दे 🔻 💎 🧎 शांतिविय द्विवेदी ५६३ शार्ङ्गघर ४, २४-२५, े२८ 🕡 शिवकुमार सिह ४८,३ शिवर्नदन सहाय ४६२, ४६६ श्रीघर (मुरलीघर) २६६, ३२३, शिवप्रसाद, राजा—४३१, ''४३३, ४३४, ४३५,४३६, ४३७, ४३८, ૪<sup>.</sup> ૬,૪૪૨, ૪૪૨, ૪૪૬, ૪૪૬, प्रश्इ शिवसहायदासं ५६ ३ 🐃

४५०, ४५२,४६०, ४९६,५०३, शिवसिंह रें६२-६३, २८७, ५६२, २८४, २८७, ३२६,३८६, ४८६

शीतलाप्रसादं त्रिपाठी ४५४ 🗥 शीतलाबख्शसिंह, राजा—५७६५ शेक्सिपयर ४९%, यू६१

शेख तकीपीर-११७ शेख नबी ११०

शेरिंग ४२६ शेष सनातन १२७

शोपनहांवर ५४० श्यामनारायण पांडेय ६५ ७,

श्यामलदान ४७८

शीलपा ८ \* £ 1

शेख रॅगरेजिन ३२६, ३३० शेली प्रप्र , प्रथ, प्रध्

६६५-६६

श्यामसुंदरदास ४८ ३,५१८-१६,५६६

श्रीरंग १२५ श्रीहठी ३५८-५६

संदल-दे॰ 'चंदन' ं सत्यजीवन वर्मा ५५८ सत्यनाथ १५

> सत्यनारायण किवरत ४६५, ६२२, ६३५-३८

सत्येंद्र, प्रोफेसर—५६२ सदल मिश्र ४१४, ४ १-२२,४४६

337-33

श्रीकृष्णशंकर शुक्क ५६२

श्रीकृष्ण ३७६

' श्रीघर **५**२

श्रद्धाराम फुल्लोरी, ४४५, ४४६

श्रीघर पाठक ५१२, ५८३, ५६८, ५६६,६००,६०३, ६०४,६०५,

६०६, ६०७, ६२८, ६७८ श्रीनिवासदास, ४५५, ४५६, ४६२, ४६८, ४७१,४७२,-४७४,५२७ श्रीपति २७१-७३, २७८, २८४,३१६, **૩**ૄ હુર્ધુ ં

श्रीभट्ट १८८ श्रीमंत समंत ( नालकराम विनायक ) **પ્ર**૪૫

स

श्रीलाल ४३६, ४३७ श्रीहर्ष ३५६

सदानंद मिश्र ४५६, ४५८, ५१६ सदानंद सलवाल ४५६ सदासुखलाल 'नियाज' ४१४-१६. ४१८. ४२०, ४२२, ४२३ **प**दामुखलाल ( सपादक, बुद्धिप्रकाश, श्रागरा ) ४३२, ४४६ 'सनेही'—दे॰ 'गयाप्रसाद शुक्क' सनलसिंह चौहान ७,३२२,३२६-२२७ समुद्पा ८ सम्मन ३७८-३७६ --सरदार कवि २४६, ४०७, ५७८ सरजूराम पडित ३२२, ३६१-६२ सरयू प्रसाद मिश्र ६११ सरह (सरोजवज्र ) ८, २० सरोजवज्र-दे॰ 'सरह' सर्वभन्त्पा ८ **स्रिनाथ—दे॰ 'सोमनाथ'** सहचरिसरनदास १८६ सागरपा ८ सावतसिंह, महाराज-दे॰ 'नागरीदास' सिंघायच दयालदासं ५० सिद्धिपाल २२ सियारामशरण गुप्त ६५८, ७२१ षीताराम (संपादक, 'शुभचिंतक', बबलपुर) ४५७ चीताराम 'भूप', लाला—१२६, ४६४. ५२७. ५८३ सुंदर २२६

सुंदरदास (दादूपंथी) ८७-६०, २२३ सुंदरलाल, डाक्टर-४८५ सुखदेव मिश्र २५६-६०, २६५ सुखानंद १२० सुदर्शन ५४४, ५५८ सुधाकर ४३२ सुनीतिकुमार चादुर्ज्या ५६० सुमद्राकुमारी चौहान ६५८, ७२१ सुमित्रानदन पंत ५५७, ६५४, ६५६, ६६६, ६७१, ६७५, **303** ६६४-७१४. ७१६ समेरसिंह ५८३ सुरसुरानंद १२०, १२३ सुरसुरी १२० सूदन ३२२, ३२३, ३६२-६६, ४१२ · सूरजदास—दे॰ 'सूरदास' · स्रति मिश्र २४६, २६६-७०, ४०५ स्रदास ( सत, बनारस वाले ) १६३ 🕐 स्रदास ( स्फी, पंजाब-निवासी ) ११५ स्रदास ( स्रजदास ) ४५, ४७, ८०, १२४-१२५, १३१-१३५, १४३; १४५, १५२, १५६, १५६-१७३; १७४, १७६, १८३, १६७, २१३, २३६-२४०, ३५५, ४१७, ४३०, परह, प्रन, प्रन, प्रहर, ह१४ स्रदास मदनमोहन १८७-१८८ सूर्यकात त्रिपाठी 'निराला' --दे॰ 'निराला'

सौदा ३०१

स्काट ६०२

सेन नाई ८१, २१७, ११६-१२ सेनापति २२'६-२२७ सेवक १८, २६३, ३७६, ५७८ सेयद ग्रहमद, सर—४३३, ४३४, ४४४ सेयद इशाग्रल्ला लॉ—दे० 'इंशा' सेयद हादी हुसेन लॉ ४४३ सोमदेव ३५: सोमनाथ (ससिनाथ) २८४-८५ सोमप्रम सूर्र ३०-२३

ਛ

स्वामी दयानंद-दे॰ 'दयानंद सरस्वती'

हम्मीरदेव ४०६ हरनारायण ३२२, ३६६ हरप्रसाद शास्त्री महामहोपाध्याय— ८, ४४, ४८ हरिकृष्ण जौहर ४६६ हरिकृष्ण अमी'—दे० 'प्रेमी' हरिदास स्वामी १८६–१८७ हरिनाथ—दे॰ 'नाथ'
हरिवंश राय 'बचन' ७२१, ७२२
हरिव्यास, महात्मा—३१६
हरिव्यास, महात्मा—३१६
हरिश्चंद्र—दे॰ 'भारतेंदु हरिश्चंद्र'
हरिश्चंद्र (सिद्ध )१५
हरीराम व्यास—दे॰ 'व्यास'
हाफिज ५६५
हाराणचंद्र रक्षित ४६८
हाडीं, टामस—५४०
हित प्रमानंद १८१
हित चृंदावनदास—दे॰ 'वृदावनदास'
हित हरिवंश १८०-१८२, '८६,
१६३, ३५८

हीरालाल, लाला —४०५
हदयराम १४६-१५०, १६७
हेमचंद्र २१-२२, ४६२
हेवेल, एम० एस —४४४,
होलराय २१५
हिटमैन—दे० 'वाल्ट ह्विटमैन'
ह्विस्लर—५६८

हितैषी—दे॰ 'जगदंनाप्रसाद'

## ६—ग्रंथ

श्र

ग्रंगदर्पेण २८६ ग्रंग्र की वेटी ५५४ ग्रंजिल ७२१ ग्रंजिल ७२१ ग्रंतस्तल ५५६ ग्रंचरनगरी ४६१, ४८४ ग्रंचा ५५६ ग्रंचा ५५६ ग्रंचा ५५६ ग्रंचा ५५६ ग्रंचा ५५६ ग्रंचा ५५६ ग्रंचा ५६७ ग्रंचरावट १०१, ३८८ ग्रंचायतन ४६७ ग्रंचलायतन ४६३ ग्रंचुमाच्य-दे० 'उत्तरमीमासा भाष्य' ग्रंचाती लिपि ग्रोर प्राइमरी शिचा

श्रद्धत श्रपूर्व स्वम ४६० श्रद्धत रामायण ३६७ श्रधितवा फूल ५०१ श्रध्यात्मप्रकाश २६० श्रध्यात्मरामायण ३६६ श्रध्यात्मरामायण (नवलसिंह) ३८७ श्रन्य ६१५ श्रनन्यतरंगिणी ३५४ श्रनन्यप्रकाश ६१

श्रनर्घराघव २०६

ग्रनाथ ७२१ ऋनुप्रामुविनोद २७२ **ग्रनुभवप्रकाश २४५ अनुरागबाँसुरी ११२–११५** अनुरागनाग ३६३, ३६४ श्रनुरागलता १६४ श्रनेकार्थनाममाला १७५ श्रनेकार्थमंजरी १७५ श्रन्योक्तिकल्पद्रम ३६३, ३६४ त्रपराजिता ७२१ ग्रपरोच् सिद्धांत २४५ श्रबोधनीति ३४५ ग्रमिशान शाकुंतल ५६६ **ऋभिज्ञान** शाकुतल , (ज्ञालाप्रसाद मिश्र ) ४६४

श्रिमज्ञान शाकुंतल (राजा लन्मणसिंह) ४४०

श्रमरकोश भाषा ३६६ श्रमरचद्रिका २४६, २६६ श्रमरप्रकाश (खुमान) ३८६ श्रमरप्रकाश (दा्स) २७७ श्रमर राठौर (चतुरसेन शास्त्री) ५५७ श्रमर रामायण १५३ श्रमरसिंह राठौर (राधाचरण गोस्वामी) श्रष्टयाम ( गद्य-पद्य ) ३५५ ४७७ श्रष्टयाम ( देव ) २६४

श्चिमलावृत्तांतमाला ४६७ श्चयोध्याकांड लाला सीताराम १२६ श्चरिल्ल श्चीर मॉको ३४४

श्रिरिलंलपचीसी ३४८ श्रिरिल्लाष्टक ३४८

त्रद्धेकथानक २२२, २३०-२३१ त्र्रालंकार ३५६

श्रलंकारगंगा २७२ श्रलंकार चद्रोदय २७५ श्रलंकार चिंतामणि ३१५

त्रालंकारदर्पेण (नाय ) २६५-६६ त्रालंकारदर्पेण (रतन ) २६५

त्र्रालंकारदर्पेण (महाराज रामसिंह) २६ त्र्रालंकारदीपक २६२

श्रलंकारमणिमंजरी २६३ श्रलंकारमाला २६६-७० श्रलंकार रत्नाकर (दलपतिराय, वंशी-

त्र्रालंकार रत्नाकर (दलपतिराय, वंशी-घर) २४५, २८३

त्र्रालंकार शेखर २०८ ं श्रालंकशतक श्रीर तिलशतक २२१ श्रालमोड़ा श्राखबार ४५६

श्रवतार मीमांसा ४७८ श्रवध श्रखबार ४४३, ४४५

त्र्रवधूत भूषण २६७ श्रष्टजाम (खुमान ) ३८६ श्रष्टदेशभाषा ३२१ श्रष्टयामं (देव) २६४ श्रष्टयाम (नाभादास) १४८, ४०५

श्रष्टयाम श्राह्मिक ३४५ श्रसहयोग वीणा ५८६

श्रा

त्र्राकाशदीप ५४६ स्र्रॉख की किरकिरी ४३३ स्रांदोलरहस्य दीपिका ३५४

श्राँसू ६८०, ६८१ श्राईन श्रकनरी १६२-१६३ श्राईन श्रकनरी की भाषावचनिका

श्राईनः सौदागरी (पत्र) ४४१ त्राखिरी कलाम ६६, १०१

४०५

त्र्यानमगढ़ रीडर ४२६ त्र्यात्मचिकित्सा ४४६ त्र्यात्मदर्शन पचीसी २६५

त्रात्मसंबंध दर्पण ३५४ त्रात्मोत्सर्ग ७२१ त्रादर्श दंपति ५०१

त्रादर्श हिंदू ५०१ त्रादि गुरु ग्रंथसाहब ८२ त्रादिपुराग ७

त्रादिवानी १८८ त्रादिमंगल ३४५

श्राघीरात ५५६

म्राधिनिक एकांकी नाटक ५५८ 💛 इंडियन नेशनल कांग्रेस ४७६ श्रानंदकादिबनी (या कादिबनी) ४५६, इडियन मेल ४५४

४५७, ४६४, ४७०, ४७१, ५२७ इटु ५०४

श्रानंदभाष्य ११६

श्रानदमंगल २६६

ग्रानदरघुनदन नाटक ३२५, ३४५, इरकचमन ३४८, ५६७

३५३, ४६० श्रानंदरामायण ३४५ 😶

श्रानंदलग्नाष्टक ३४८

श्रानंदलता १६४

श्रानंदविलास २२४५

श्रानदाबुनिधि ५७८

श्रानेहयात ४३७

श्राद्वी ७२१

श्रार्थेदर्पेण (पत्र) ४४१, ४५६, ४५७

श्रार्य्यसिद्धांत ४७८

श्राव्यीसप्तशती २४६, ५३०

त्रालमकेलि ३२६

ग्रालियों का कोडा ४३६

त्राल्हखड ५२

ञ्चाल्हा ५१

श्राल्हाखड ५२

श्राल्हाभारत ३२३

श्राल्हारामायग् ३२३, ३८७

귷

इंजील ४२३ इडियन डेली न्यून ४४५

इतिहास-तिमिरनाशक ४३७, ४३८

इला ४८०, ४६७

इश्कनामा ३७१

इश्कमहोत्सव २८७-२८८

ईसाई घर्मपुस्तक ४२३, ४२४

उ

उचितवक्ता ४५६, ४५७, ४५८ उत्तमकाव्यप्रकाश ३४५

उत्तमनीतिचद्रिका ३४५

उत्तरपुराख ७

उत्तर मीमांसा भाष्य ( या 'वहासूत्र-

माष्य' या' त्रागुभाष्य' ) १५७ उत्तर रामचरित ( सत्यनारायण )

४६५, ६३७

उत्तर रामचरित (सीताराम) ४६४

उत्सर्ग प्रप्रु७

उत्सवमाला ३४६

उदत मार्त्तेड ४२७

उदयभानचरित—दे॰ 'रानी केतकी की

कहानी'

उद्धवशतक ५८४, ६५६

कर्णाभरण-दे॰ 'करणाभरण' कर्पूरमंजरी ( राजशेखर ) ७ कर्पूरमंजरी ( भारतेंदु ) ४६ र

ऐज़ यू लाइक इट ४६४ कर्मभूमि ५४२ कलापी ७२१ कंकाल ५४२ कलिकौतुक रूपक ४६६ कंठाभूषण २८१ कलिजुग रासो ३२१ ककहरा (रामसहायदास) ६८८ ककहरा (महाराजं विश्वनाथसिंह)३४५ कलिप्रभाव नाटक ४६६

कलिरान की सभा ४६०, ४६८ किववर रताकर ५६२ कलिवैराग्य वल्लरी ३४८ कविद्वदय विनोद ३१३ 🕝 कादम्बरी ३६, २०६, ५०२, ५४० कल्कि कथामृत ३६७ कादंबरी (गदाधरसिंह) ४५५ कल्पना ७२० कादिबनी-दे॰ 'श्रनंदकादिबनी' कल्याण मंदिर भाषा २२३ ं कादिवनी (गोपालशरण सिंह) ६६२ कल्लोल तरगिणी २६६ कल्लोलिनी ६६४ कानन कुसुम ६७८ काफिरबोध १८ कविकल्पद्रम २७२ कविकुल-कन दिवाकर ४५७ कामायनी ३७६, ६८१, ६८५, ६६३ कविकुल-कठाभरण २८६-६० कालचक ४५६ कविकुल-कल्पत्य २ ३ ३, २४२ कालिदास की निरंकुशता ५२८ कलिजीवन ३८७ कालिदास इजारा २६१-३२ कवितावली १२७ ५ कालिय कालाष्ट्रक ३६७ कवितावली (जनकराज किशोरी) काव्य-कलाघर २८७ ३५४ काव्य-कल्पद्वम २२५ कवितावली की टीका (भगवानदीन) कान्य-कल्पलता-वृत्ति २०८ ६३४ काव्य कानन ६६३ कान्यनिर्ण्य २३४, २३८, २७२, कवित्त रताकर २२४-२२५ कवित्त रामायंग १४४ २७७, २८४ कवित्तसंग्रह (नरहरि बंदीजन) १६६ कान्यप्रकाश (चिंतामिण) २३३, कविप्रिया (केशव) २०८-२०६, २४२ २३२-२३३, २७०, ३०३, ३०६ काव्यप्रकाश (मम्मट) २०८,२३३, कविविया (सरदार) ४०७ २५६, ३२०, ३६० कविषिया की टीका ( सरदार ) ५७८ काव्यमंज्ञा ६१२ किविप्रया की टीका (भगवानदीन) ६३४ काव्यमीमांसा ५७५ कविमुख महन ३६६ काव्य मे रहस्यवाद १२६ कवि व चित्रकार (पत्र) ६२६ काव्यरधायन (या शब्दरसायन-देव)

२६५

कविवचन सुघा ४५८, ४५६, ६११

काष्यविनोद ३१५ 💢 😘 🕝 🤭 कुवलयानंद २०८, २३३, २७५, काव्यविलास ३१५ 👙 🧠 न्हें 🔩 🛒 ₹८३ ,. . . काव्यविवेक २३३, १४२ का कुशलविलास २६४-६५ काव्यसरोज २७१--्२७२ 🚎 😁 कुसुमकुंज ७२२ काव्यसिद्धांत २७० 🔆 🕒 -- कुसुमकुमारी ४६८ काव्य-सुधाकर (, पत्र ) ६२६ । 🔭 कुसुमांजलि ६२८, कान्य सुधानिधि (पत्र-)६२८ कृपाकांड ३३७ काव्यादर्श २०८ .~ ्रिक्शानिवास पदावली १५४ काव्याभर्ग २६६ · कृषक कंदन ६२८ काशी पत्रिका ४५६ 💎 🚎 कृष्णकाव्य २६६ काश्मीर कुसुम ४५४,४६१ कृष्णकुमारी ४५३, ४६३ किसान ६१३ - 🔑 🙌 👵 कृष्णगीतावली १३४, १४४, १४५ कीर्तन ३६७ कृष्णचंद्रिका (गुमान) ३५६ कीर्तिकेतु ४७६ कृष्णचद्रिका (बीर) २७३ कीर्तिपताका २६ ... - , - -. कृष्णजनमोत्सव कवित्त ३४८ कीर्तिलता २६-१८ - १ - १ - १ कृष्णजू को नखशिख २१३ कुंकुम ७२१ कृष्णलीला के फुटकल पद्य (श्रीधर) कुंदमाला ५५८ ३३२ कृष्ण लीलावती पंचाध्यायी (सोमनाथ) कुंडलिया ( श्रग्रदास ) १४६ कुंडलिया (गिरिघर, कविराज), ३५६, २८४ कृष्णायन ३७३, ३७४ ३७८ कुज्णाभय १५६ कुंडलिया रामायण् १४४ ्र 🐃 कुंडलीचक ५३४ 🕋 🔒 केटोकृतांत नाटक ४७६ 🕟 केश्व की काव्यकला ५६२ कुमारपालचरित २२ क्रमारपाल-प्रतिबोध २५ 👑 📑 केसरी प्रकाश २६६ कोकसार ३३७ कुमारसंभव ६१२ कुमारसंभवसार ( म० प्र० द्विवेदी ) कोकिल ६४७ कोशलखंड १५३ ६१२

ख

खटमल वाईसी २७६-७७
खड़ी बोली ग्रादोलन ५६६
खड़ी बोली का पद्य ४४२
खान बहाँ ४६३
खुमानरासो ३२-३४
खेट कौतुकम् २१८
खैयाम की मधुशाला ७२२

ग

गगालहरी ३०६ गंगावतरण ५८४ गङ्गङ्काला ५५४ गहकुडार ५३८ गह राजवंश ५७७ गद्यकाव्य मीमांसा ४७८ गवन ५३६, ५४२ गयायात्रा ३६७ गयाष्ट्रक ३६७ गर्गसंहिता ३६७ गर्भरंडा-रहस्य ६२७ गाथा-सप्तशती २४६, ५३० गीतगोविंद ५७, १३५ गीतागोविद टीका (मीग) १८५ गीतांजिल ( खींद्र मानू ) ५६०, ६०४, ६६४, ६६५ गीतांजलि ( पद्यानुवाद, गिरिवर शर्मा नवरतन ) ६२०

गीता ६२ गीतावली १३४-१३५, १४३-१४४, १५२, १६६ गीतावली पूर्वार्द्ध (महागज विश्वनाथ-सिंह ) ३४५ गीता रघुनंदन प्रामाणिक (महाराज विश्वनाथिंह ) ३४५ गीता रघुनदन शतिका (महाराज विश्वनायसिंह ) ३४५ गीतिका ७१५ , गुंजन ६५६, ६५७, ७०४, ७०५, ७०६, ७०७, ७०८, ७०६ गुटका ४३८, ४४२, ५६६ गुनवत हेमंत ६०३ गुन्नौर की रानी ४७६ ग्रप्तजी की कला ५६२ ग्रप्तजी की काव्यचारा ५६२ गुप्त निबंघावली (वालमुकुद गुप्त) ४१५ गुप्तरस प्रकाश ३४६ गुरकुल ६१३ ग़ुलशने इरक ६६ गुलिस्ताँ (हिंदी श्रनुवाद, विहारीलाल) 830 ग्रह पंचाशिका ३८६ गोदान ५४१

गोघन श्रागमन दोहन ३४८

गोपाल स्तोत्र ३६७

गोपी पचीसी ३१३ गोपी-प्रेम-प्रकाश'३४८ गोपी-बैन-बिलास ३४८ गोरच्च-सिद्धांत-संप्रहः१५-१७ गोरख गगोश-गोष्ठी १८ गोरखनाथ की बानी रद गोरखनाथजी की सत्रह कला १८ गोरखबोध १८ गोरखसार १८ गोराबादल की बात ४२३ गोबर्द्धनधारन के कवित्तं ३४८ गोवर्द्धन सतसई-टीका २०६ गोविंद परचई ३४६ 💎 🚈 🙃 गोविंद-सुखद-विहार ३६८ 😘 💎 गोसंकट नाटक ( श्रंविकाद्त्तं व्यास ) **४७**८ गोसंकट नाटक (श्रंतापनारायण) . 50888 - 1 1 1 T गोसाई चरित्र १२४-१२८, १४५ः गोस्वामी वुलसीदास ५६२ 🐇 😘 गोस्वामी तुलसीदासनी का जीवन-१३०३ चरित ४६२ =,---

गौरी-नागरी कोश ४८४ ग्रंथ साहब ८४, १२३ ग्रिथ ६६५ याम पाठशाला **ख्रौर निकृष्ट नौर्करीः 💈 चॉदनी के** कवित्त ३४८ नाटक ४७६ र ११, १ १ १ चार बेचारे ५५६

ग्रीष्म विहार ३४८ चंडी चरित्र ३२२, ३३२ चंद छंद बरनन की महिमा ४०६ चंदन सतसई २९६ चंद इसीनो के खतूत ५४१ चंद्रकला भानुकुमार ४६१, ४६६ चद्रकांता ४६६ चंद्रकांता संतति ४६८, ४६६ चंद्रकिरण ७२१ चंद्रगुप्त ५५२, ५५३ चंद्रसेन नाटक ४६८ चंद्रहास ६१५

२४४, २८३, ३२१ चंद्रावती—दे०—नासिकेतोपाख्यान चंद्रावली ( भारतेंदु ) ४६१, ४६३ चद्रिका—दे० 'हरिश्रद्र-चंद्रिका? चचरियाँ ३४६ चतुर चंचला ४६७ 2 6 चतुर्भुकुट को कथा ११५ 🚈

चंद्रालोक २०८, २३३-२३४, २३६,

चरखा स्तोत्र ५८६ चरखे की गूँज ५८६ ,चरण चद्रिका ३७२

चपला ५००, ५०१

श्रीष्म वर्णन ३९७ ट्रांट १८८६ चित्तशोधन प्रकरण १७ 🔆 🤫 📑

चित्तौड़ की चिता ७२० छत्रप्रकारा ७, २७७, ३२२, ३२३, चित्तौर-चातकी ४६७ ३३३, ३३४, ४८६, ५८६ छत्रसाल (रामचन्द्र वर्मा) ४६८ चित्रकाव्य २६९, ३३२ चित्ररेखा ७२१ छत्रसालदशक (भूषण) २५६, ३२४ चित्रलेखा ५३७ **ं**छप्यनीति १६६ चित्रांगदा ४६३ छपय रामायण १४४ चित्राधार ६७८ छायापय ५६० चित्रावली ६६, १०६-११० छुंटक कवित्त ३४६ चीरहरन लीला ५८६ छूटक दोहा ३४६ छूटक विधि ३४८ चुंबन ५५६ चेत चढ़िका ३६८, ३६९ ਗ चैतन्य महाप्रभु का जीवनचरित ४६२ जंगनामा २६६, ३२३, ३३३, ४८६ चोखे चौपदे ६०६ जंजीराबंद २६१ चौपट चपेट ४६५ जतुपत्रध ४२६ चौरासी रमेनी ३४५ नगतमोहन २८७ चौरासी वैष्णवों की वार्ता १५६, १६२, जगत वृत्तांत ४३७ जगतसचाई-सार ६०३ १७६, ४०४ जगद्दशंन पचीक्षी २६५ छ छंदछपनी २६६ जगिद्धनोद ३०८, ३०६, ३६६ , छंद प्रकाश २७० . जनक पचीसी २५१ छंदिवचार ( चिंतामणि ) २४२ . जन्मखंड ३८७ जयंत ( हैमलेट का ग्रनुत्राद ) ४६४

छंदछप्पनी २६६
छंद प्रकाश २७० ,
छंदिवचार (चिंतामणि ) २४२
छंदिवचार (सुखदेव मिश्र ) २६०
छंदितार २५२
छंदाटवी ३५६
छंदावली १४४
छदोर्णव (गिरिघरदास ) ३६७
छंदोर्णव पिंगल (दास ) २७७

जयत ( हमलट का अनुनाद, जयनंद प्रकाश ५० जयदेव का जीवनवृत्त ४५४ जयद्रथवध ६१३ जयमयंक जसचित्रका ५० जयसिंह प्रकाश ३१५

जया ४८०, ४६७ जरासघ वध ३६७ जसहर-चरिउ (यशघर-चरित्र ) ७ जहाँगीर-जस-चद्रिका २०६ जातिविलास २६४-६५ 🔩 🔑 जानकी जुको ब्याह २५१ जानकी मगल १३१,१३४,१४४ जानकी मंगत्र नाटक (शीतलापसाद टिकैतराय प्रकाश ३००-१

त्रिपाठी ) ४५४ नानकी सरणाभरण ३५४ जायती-ग्रंथावली ५६२, ५८६ जावित्री ४७७ जीवदशा १६४ जीविका-परिपाटी ४३७ नुत्रारी खुत्रारी ४६६ जगल नखशिख ३१५ ज्रगल भक्तित्रिनोद ३४६ जुगलमान चरित्र १७६ जुगलरस माधुरी ३४८ जैन मुनियों के चरित्र ३३२ जैमिनि पुराग् ३२२, ३६**१** 🛚 नोगलीला २७० जौहरिन तरंग ३८७ ज्ञानदीप ११०

ज्ञानप्रदायिनी पत्रिका ४४३, ४५८ ज्ञानबोघ ६०

ज्ञानमंबरी १७५ ज्योतिष्मती ६६२ मंकार ६१४

ज्योत्स्ना ५५७

- भरना ६७८ - भूलना रामायण १४४

> टामकाका की कुटिया ४६८ दैवेलर ६०५

ड ठगवृत्तांतमाला ४६७ ठाकुरठसक ३८३ ठेठ हिंदी का ठाट ५०१ डेजरेंड विलेज ६०५

ढोला मारू रा दूहा २३१ ग ग्यकुमार चरिड ७

त 😚 तत्त्वशिला ५५६, ७२२ तत्त्वदर्शनपचीसी २६५ -तत्त्वदीपक ४४६ तस्वदीप निबंध १५७

तत्त्वसंग्रह २६६ तन-मन-घन श्रीगोराईं जी के

800

तपोभूमि ५४२
तप्तामंबरण नाटक ४७२
तरुण तपस्विनी ५०१
ताजक ज्योतिष ३८६
ताराबाई ४६३
तारा ५०१

तितली ५४२ तिरुपावइ १५८ तिलोत्तमा ६१५ तीन इतिहासिक (१) रूपक ४७६ तीन पतोहू ४६७ तीर्थानंद ३४८ तुलसीचरित (महात्मा रघुनरदास) १२६, १२८

तुलसीदास ( निराला ) ६७८,७१६ तुलसीदास ( बदरीनाथ मष्ट ) ५५४ तुलसीदास-चरित्र ३५४ तुलसीभूषण ५७८ तेरा हार ७२२

\_\_\_

त्रिघारा ७२१, ७२२

त्रेता के दो वीर ६६५

85

दत्त-गोरख संवाद १८ दत्रुनारि स्तोत्र ३६७ दब्ब-सहाब-पयास (द्रव्य-स्वभाव-प्रकाश ) ७ दलेल प्रकाश २६६ दशरथ राय २६० दस मिनट ५५८ दस हजार ५५६, ५५८ दाऊद की गीतें ४२५ दादू की बानी ८५८ दानलीला ५८६

दानलीला ( श्रुवदास ) १६४ दानलीला ( नंददास ) १७५ दानलोम सवाद ३८७ दाहर या सिंधपतन ५५६ दिनकर प्रकाश ४५६ दिल की स्राग ५४१ दिली का दलाल ५४२

दीनदयाल गिरि ग्रंथावली ५६२ दीप-निर्वाण ४६८ दीप-प्रकाष ३०७ दीवान ( रहीम ) २१८ दीवाने सदल २६६ दु:खिनी बाला ४७६ दुमदार श्रादमी ५५४

दीन ५५८

हुर्गादास ४६३ हुर्गावती ५५४ हुर्गासप्तशती ६६ हुर्गासप्तशती (पद्यानुत्राद, ग्रानन्य) ६१ हुर्गेशनदिनी ४५५

द्धलारे-दोहावली ५८७ 😁 दूषग-उल्लास ( भूषगा ) २५६ -दूषग-दर्पग (ग्वाल) ३१३ दूषगा-विचार ( वलभद्र मिश्र.) २०६ दुर्वादल ७२१ ष्टष्टांत तरंगिणी ३६४ **दृष्टिकुट ५७८** देव और बिहारी ५३१ देवकीनदन टीका ( ठाकुरकृत, विहारी सतसई की) दे ०- 'सतसई बरनार्थं देवचरित्र २६५ देवद्त ६१६ देवमायाप्रपंच नाटक १६७ देवरानी जेठानी ४६७ देवसभा ६१६ देवाचर-चरित्र ४८४ देवी द्रौपदी ६१६ देश की दरिद्रता ख्रौर देशी राजनीति 308 देशदशा ४६३ . . देशहितैषी ४५६ देहदशा ३४८ 🕐 दो बहिन ४६७ दो सौ बावन वैष्णवीं की वार्ता १७४, १९१, ३२५, ४०४, ४०६ दोहावली १३७, १४१, १४४-१४५

्रदोहावली (जनकराजिकशोरी शररा) ३५४ दोहावली (लाला भगवानदीन) ५६२, ६३४ द्रव्य-स्वभाव-प्रकाश—दे ०—'दब्ब-सहाव-पयासं द्रोणपर्व २५८ द्वादशदल कमल ३६७ द्वादशयश १७८ द्वापर ६१५ द्रयाश्रय काव्य २२ ঘ धनंजय विजय ४६१ धनुविद्या ३४५ धर्मदिवाकर ४५६ धर्मपाल ५३६ धर्मरत्ता ४४६ धाराघर धावन ( मेंघदूत का ऋनुवार्द, 'वूर्ण') ५८५ धूर्त रसिकलाल ५०१ ध्यानमंजरी ( अप्रदास ) १४६ ध्यानमंजरी (महाराज विश्वनाथसिंह) ३४५ ध्यानयोग ६१ ध्रुवचरित्र २०० ध्रववंदना २२३

ध्रवाष्ट्रक ३४५

ध्रवस्वामिनी ५५२, ५५३

ন

नए धर्म नियम ४२३ नए बाबू ४६७ नख़शिख ( कुलपति ) २५८ ं नलशिख (चंदन) २६६ नखशिख (चंद्रशेखर) ३८६ नखशिख ( तोषनिधि ) २८८२ नखशिख (देवकीनदन) २६७ नखिशख (नागरीदास ) ३४६ नखशिख (पजनेस) ३६५ नखशिख ( बलभद्र मिश्र ) २०६ नखशिख ( सूरित मिश्र ), २७० नलशिख ( सेवक ) ५७८ नखशिख ग्रेमदर्शन (देव) २६५ नगरशोभा २१८ नदीमे दीन-दे० 'नवीन चीन' नखइ बोध १८-१६ नरसी जी का मायरा १८५ नरेंद्रभूषण २६८ नरेंद्रमोहिनी ४६८ नलदमयती कथा ११५ नलनरेश ६६३ नवनिकुंज ६६६ नवरस तरंग ३०३ नवीन बीन ( या नदीमे दीन ) ६३४

नवोदिता ६६४

नहुष नाटक ३६७, ४६०

न्नागरीदास का जीवनचरित ४८५ नागरी नीरद ४७१ नागरींप्रचारिगी पत्रिका ४८७, ६१० नागानंद ४६४ नाटक ४६० नाटक समयसार २२२ नानाराव प्रकाश ३०३ नामचितामि (नवलिंह) ३८७ नामचितामणि माला (नंददास) १७५ नामप्रकाश (दास) २७७ ्र नाममाला ( चंदन ) २६६ नाममाला ( वनारसीदास ) २२२ नामरत्नमाला (गोकुलनाथ) ३६६ नायिकाभेद ( गुमान मिश्र ) ३५६ नायिकाभेद ( श्रीधर ) २६६, ३३२ नारीप्रकरण ३८७ नासिकेत पुराण (नंददास ) १७५ नासिकेतोपाख्यान ४०५ नासिकेतोपाख्यान ( सदल मिश्र ) ४१४, ४४२

निकुजिवलास ३४६ निबंधमालादशे ५०७ निरंजन पुरागा १६ निर्मेला ५४१ निर्मोल्य ७२० निशा निमंत्रगा ७७२ निस्सहाय हिंदू ४५५, ४८०

प्रंचसहेली १६८

नीति (गिरिधरदास ) ३६७ पंचस्तवी ११८ नीतिविधान (खुमान) ३८६ -पजनेस-प्रकाश ३९५ नीतिविनोद (गोविंद गिल्लाभाई) ५८० पतिव्रता ४६३ नीतिशतक (देव) २६५ पत्रमालिका ४३७ \_ नीत्युपदेश (काशीनाथ खत्री) ४७६ पत्रिका बोध २६६ नीरजा ७२० पथिक ६२८, ६२६ नीलदेवी ४६१, ४६४, ५४६, ५८६, पथिकबोध २६६ 480 पदप्रबोधमाला ३४६ नीहार ७२० पदप्रसंगमाला ३४८ नूतन ब्रह्मचारी ४५५ पदमुक्तावली ३४६ नूरजहाँ ७२२ पदार्थं ३४५ नृत्यविलास १६४ पदार्थविद्यासार ४२६ पद्मपुराण ३७५, ४१२, ४१३ नृसिइ कथामृत ३९७ पद्मपुराण का भाषानुवाद (दौलतराम) . नृसिंहचरित्र ३८६ नृसिंहपचीसी ३८६ ४११ नेहमंनरी १६४ पद्माकर की काव्यसाधना ५६२, ५६३ पद्मावत ( जायसी ) ७४, ६८, ६६, नैनपचासा २५१ १००-१०६, १३४, १३७, ३६० नैनरूपरस ३४८ नैषघ २०६, ३५६ ५७६ नैषवचरित ( गुमान मिश्र ) ३१२ पद्मावत का बॅगला ऋनुवाद १०० नैषधचरित चर्चा ( म॰ प्र॰ द्विवेदी ) पद्मावती ( भट्टजी ) ४६८ पद्मावती (रामकृष्ण शर्मा) ४५३, ४६३ प्रश्न, प्रश्न पद्माभरण ३०८ नोकमोक ५५४ पिदानी चरित्र २२६, २३१ पद्यप्रसून ६०६ परधर्मनिर्णय ३४५ पंचरात्र ५५८ पंचवटी ६१३ प्रमतस्व ३४५

परमानंदसागर १७७

परमालरासो ४८७ परशुराम कथामृत ६६७ पराग ६३४ परीचागुर ४५५, ४७३ पलासी का युद्ध ६१३ पल्लव ६७१, ६७६, ६६५, ६६६, ६६८, ७००, ७०१, ७०४, ७०७, ७०८

पाखंड खंडिनी ३४५ पाखंडबिइंबन ४६१ पाँचवें पैगंबर ४६० पाथेय ७२१ पारायण विधिप्रकाश ३४८ पार्वतीमंगल १३१, १३४, १४४ पावसपचासा ( ग्रंबिकादत्त व्यास ) पावसपचीसी (नागरीदास) ३४८ पावसपयोनिषि (गोविंद गिल्लाभाई) 450

पावस-विलास (देव) २६५ पिंगल ( रसिक गोविंद ) ३२१ पिंगल-काव्य-भूषण (सम्मन) ३७८ पीयूष-प्रवाह ४५७ पुलिस-वृत्तांतमाला ४६७ पुष्करिंगी ५४४ पुष्टिप्रवाह मर्यादा १५७ पुष्पवाटिका ४३७ पूना में इलचल ४६८

पूर्ण संग्रह ६२५ पूर्वमीमांसा भाष्य १५७ पूर्व शृंगारखंड ३८७ पृथ्वीराज चरित्र ४७८ पृथ्वीराज रासो २६, ३२, ३८-४६, ४७८, ४८६ पृथ्वीराज विजय ४१, ४३ प्रकरण ग्रंथ ( वल्लभाचार्य ) १५६-१५७ प्रकाश ५५४ प्रजाहितैषी ४४०, ४४२ प्रणभंग ७२२ प्रतापचरित्र ६६० प्रताप नाटक ५५७ प्रतापप्रतिज्ञा ५५७ प्रताप रत्नाकर ५७६ प्रतिज्ञा यौगंधरायण ५५८ प्रतिमा ५५८

३७७ प्रद्युम्नविनय व्यायोग ( हरिग्रौघ ) ४६५ प्रवध चिंतामिण २३ प्रवोधचद्रोदय नाटक ( संस्कृत ) २१३ प्रवोधचद्रोदय नाटक (महा० जसवंत-सिंह ) २४५ : प्रवोधचद्रोदय नाटक ( व्रजवासीदास )

प्रद्यम्नविजय नाटक (गरोश ) ३२५,

३६६ प्रवोघपचासा ३०६

| ७५८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | हिंदी-साहित्य का इतिहास                      |  |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|--|--|
| प्रभा ७२१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | प्रेमजोगिनी ४६१                              |  |  |
| प्रभात फेरी ७२१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | े प्रेमतत्त्व निरूपण १७६ ,                   |  |  |
| प्रभातमिलन ४६६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | न्प्रेमतरंग २६५                              |  |  |
| प्रमीला ४८०, ४६७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | · प्रेमदीपिका २६ <sup>५</sup>                |  |  |
| प्रयाग रामागमन ४७०%                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | प्रेमपचीसी ६२८                               |  |  |
| प्रयाग समाचार ४५७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | प्रेमपथिक (प्रसाद) ६७८                       |  |  |
| प्रवाल ५६० 🕠 🗥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | प्रेमपथिक (वियोगी हरि ) ५ू⊏६                 |  |  |
| प्रवास नाटक ४५३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | न प्रेमप्रलाप ५८१                            |  |  |
| प्रवासी के गीत ७२१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | म्रेमफुलवारी ५८१                             |  |  |
| प्रवीन सागर ५८०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | प्रेममाधुरी ५८१                              |  |  |
| प्रसन्तराघव २०६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | प्रेममालिका ५८१                              |  |  |
| प्रसाद की काव्यसाधना ५६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | २ प्रेमयोगिनी ४६३                            |  |  |
| प्रसाद की नाट्यकला ५६२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | प्रेमरत्वाकर ५७६                             |  |  |
| प्रह्लाद चरित्र ४७२ 🧈                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | <sup>ः</sup> प्रेमलता <b>१६</b> ४            |  |  |
| प्राकृतपिंगल सूत्र २४-२५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | प्रेमलीला (रोमिया ज्यूलिएट, गापानाय          |  |  |
| प्राकृत प्रकाश ६ 💛 🗸                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | पुरोहित ) ४६४                                |  |  |
| प्राचीन इतिहास—दे०—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                              |  |  |
| प्राचीन साहित्य ५६६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | े प्रेमवाटिका १६२                            |  |  |
| प्रात-विलास २१६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | प्रेमविलासिनी ४५७                            |  |  |
| प्रात रसमंजरी ३४८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | प्रेमशतक ५८६                                 |  |  |
| प्रारुब्ध पचासा ५८०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | प्रेमसंगीत ७२०                               |  |  |
| प्रिंसिपुल्स ग्रव लिटररी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | क्रेटिसिडम- प्रेमसंपत्तिलता ५५२              |  |  |
| ंदे <b>०—'सा</b> हित्य,समीर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ज्ञा सिद्धांत' प्रेमसागर ४१४, ४१६, ४२०, ४२१, |  |  |
| प्रियप्रवास ६०७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | - ४२२, ४२४<br>>                              |  |  |
| प्रियाजनमोत्सव कवित्त ३४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 🛱 💯 🗇 🖰 प्रमसुमाग २२९                        |  |  |
| प्रीतिचौवनी १६४ 🔐                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | - प्रेमांजिल ५८६                             |  |  |
| प्रेमचंद की उपन्यास कल।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | प्रद्र: प्रेमावती ध्द                        |  |  |
| प्रेमचंद्रिका २६४–६ <del>५</del>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ्रन्त ं प्रेमावली १६४                        |  |  |
| The state of the s | -                                            |  |  |

দ

फ्तेह भूपण २६५ फाउस्ट ५५८ भाग खेलन समेतानुक्रम के कवित्त 388

फाग गोकुलाष्टक ३४८ फाग बिहार ३४८ फागविलास ३४८ फाजिल ग्रली-प्रकाश २६० फिर निराशा क्यों ५२४ फूलविलास ३४८

व

वंगदृत (पत्र) ४२७ बगवासी (पत्र) ५१५ बंगविजेता ४५५, ४७१ बड़ा भाई ४६७ बनविनोद ३४८ बनारस अखबार ४३१, ४३६ बनारसी पद्धति २२२ बनारसी विलास २२२ बरवै (फुटकल; रहीम ) २१८ बरवै नायिकाभेद (यशोदानंदन) ३०५ बरवै नायिकामेद (रहीम) १४५, २१७-२१८. ३०५ बरवै रामायण १३४, १४४-१४५

१०६

वलभद्र नखशिख-टीका (प्रतापसाहि) ३१५

वलभद्री व्याकरण २०६ बजराम कथामृत ३६७ बाइबिल ४२३, ४२५

वाग मनोहर ३०६ वादशाह दर्पण ४५४, ४६१ बानी ( जगजीवन साहव ) ६२ बानी (रैदास ) ८२ शप् ७२१ गबू हरिश्चंद्र का जीवनचरित ४६२ बामन बृहत्-पुराण की भाषा १६४

वारहखड़ी ३५४ बारहमासा ( हंसराज ) ३५३ बारहमासा ( सुदर ) २२६ बालदीपक ४८१ बालविधवा-संताप नाटक ४७६ बालविनोद ३४८ बालविवाह नाटक ४६८ बावनी (छीहल) १६८ वालाबोधिनी ४६० विगड़े का सुधार ५०१

विहार बंधु ४५६, ४५७, ४७७

विहारी ग्रीर देव ५३१ . बिहारी निहार<sup>,</sup> ( अविकादत्त न्या**स )** २४६, ३८०, ४७८, ५८२

बज्ञभद्र नखशिख-टीका (गोपाल कवि) विहारी सतसई २४६, २७४, ३४४, ३८०, ३८८, ४२१, ४६४, **५६४** 

```
हिंदी-साहित्य का इतिहास
19E0
बिहारी सतसई की टीका (कृष्ण किव) बौद्धगान त्रो दोहा 🖂
   २४६, २७४
                           ब्रह्मज्ञान ६१
विहारी सतसई की टीका (भगवानदीन) . ब्रह्मदर्शन पचीसी २६५
   ६३४
                            व्यह्मसूत्र ६२
बिहारी सतसई की टीका (रधुनाथः) . ब्रह्मसूत्रमाष्य-दे० 'उत्तरमीमांसा भाष्य'
                         ब्राह्मर्स ( पत्र ) ४५७, ४६५
विहारी सतसई की टीका (सरदार)
   २४६, ५७८
                                            Ħ
बिहारी सतसई की टीका (सूरित मिश्र) भंड़ीवा संप्रह (बेनी बंदीजन ) ३०१,
   दे०—'श्रमरचंद्रिका'
                                  ३८५
                       · भक्त-नामावली (ध्रुवदास) १६४
वीजक ८०
बीसलदेव रासो २६,३२,३४-३८,५७ भक्त नामावली (नंददास) १७५
बुद्धकथामृत ३६७ - , , भक्तभावन ३१३
बुद्धचरित (रामचंद्र शुक्ल ) ५४, ; भक्तमाल ६८, १२०-१२१, १४७,
   ६५६, ६६० ् ः १६२, १७४, १८२, १६४, ४६२
बुद्धिप्रकाश ( पत्र ) ४३२ भक्तमाल की टीका (प्रियादास) १२८
बुद्धिसागर ३३२ म्हाराज स्मरसिकावली ( महाराज
बुद्धिस्ट एसोटेरियम ८, १२,
                           ् रघुराजिंह,) ११७
बुधुवा की बेटी ५,४२
                         - भक्तिप्रताप १७८
बृहत्कथा ५०२
                         भक्तिमगदीपिका ३४८
बेकनविचार रत्नावली ५०७, भक्तिसागर ३४८
बेलि किसन रुक्मणी री २३१ के अगवत् स्तोत्र ३६७
बैतालपचीसी ४३८; ५०२ - भगवद्गीता भाष्य ११६
बैतालपचीसी (देवीदत्त ) ३२२ ं ़े भजन (: महाराज विश्वनाथिंह )
बैतालपचीसी (लल्खलाल) ४२१ । ३४५
बैतालपचीसी (राजा शिवप्रसाद) ४३६ भजन कुंडलिया ( ध्रुवदास ) १६४
बैतालपचीसी ( सूरित मिश्र ) ४०५ भजनसत १६४
                                                       ŗ.,
वैतालपचीसी (हरनारायण) ३६६ भवानी विलास २६४
```

मागवत १५८, १६५, १७३-१७४, १८२, १६१, २६६, ४१६ भागवत दशम स्कघ (नददास,) १७५ भाव पचाशिका ३२७ भागवत दशम स्कंघ भाषा (लालच- भावविलास २६४ दास ) १६८ भाग्यवती (श्रद्धाराम ) ४४६ भानमती ४६७ भारत कवितावली ३८७ भारतखडामृत ४३७ भारतजननी ४६१ भारतजीवन ४५७, ४५६ भारत त्रिकालिक दशा ४७६ भारतदुर्दशा ४६१, ४६६, ५८६ भारतबंधु ४५६, ४७६ भारतभक्ति ६१६ भारत-भारती ( मैथिलीशरण गुप्त ) ६१३, ६१६ भारतमाता ४६१ भारतिमत्र (पत्र) ४४१, ४५६, ४५७, ४५८, ४६४, ५१५ भारतवर्षं की विख्यात स्त्रियों के चरित्र 308

भारतवर्षीय इतिहास ४३७ भारत वार्तिक ३८७ भारत सावित्री ३८७ भारत-सुदशा-प्रवर्त्तक ४५६ भारत सौभाग्य ४६६, ५६३ भारती भूषण २८३, ३६७ ।

भारतेंदु ( पत्र ) ४५७, ४७७ भावना ५६० भाषा का इतिहास ४३६ भाषाभरण २६४ भाषा भागवत ३२३

भाषाभूषण २३६, २४४-२४५, २८६, ३२१ भाषा महिम्न ३७२, ३७६ भाषा योगवासिष्ठ ४१०

भाषा व्याकरण ३६७ भाषा सप्तशती (नवलसिंह) ३२३, ३८७

भाषाविज्ञान ५१६

भाषा हनुमनाटक १४६–१५०, 038 भिखारिणी ५४२ भीम प्रतिशा ५५७

भुशुंडी रामायण १५३ भूगोलविद्या ४२६ भूगोलसार ४२६ भू-चरित्र दर्पेण ४२७ भूपभूषगा २०८, २३१ भूषण (गोविंद गिल्लाभाई) ५८० भूषण उल्लास २५६ · भूषण चद्रिका २४५

भूषण हजारा २५६

|                                        | ७६२                         | हिंदी-साहित्य-का इतिहास |                                |                          |  |
|----------------------------------------|-----------------------------|-------------------------|--------------------------------|--------------------------|--|
|                                        | भोजनानंदाष्टक ३४८           |                         | मनसिंगार                       | 488                      |  |
|                                        | भोजप्रबंध २३                | *                       | मनोमंजरी                       | ३४८, ५८३                 |  |
|                                        | भोरलीला ३४८                 | 7                       | _                              | वृत्तांत ४२६             |  |
|                                        | भ्रमरगीत ( कृष्णदास ) १७    | ) <mark>६</mark>        | मनोरथ मं                       | जरी ३४६                  |  |
|                                        | भ्रमरगीत (नंददास ) १७५      |                         | मयंक मंजरी ४६५                 |                          |  |
|                                        | भ्रमरगीत (सूरदास) १७२       | •                       | -                              |                          |  |
|                                        | भ्रमरगीतसार (रामचंद्र शुक   |                         | मरदानी श्रीरत ५४४              |                          |  |
|                                        | 1 1 22                      | , , , ,                 | मर्यादा (पत्रिका) १२६          |                          |  |
|                                        | स                           |                         | मल्लिका देवी या बंगसरोजिनी ५०० |                          |  |
|                                        | मंगलघट ६१३                  |                         | महात्मा ईसा ५५६                |                          |  |
|                                        | मंगलप्रभात ५४२              | •                       | महादेव-गोरख-संवाद १८           |                          |  |
|                                        | मंडोवर का वर्णन ४१२         | •                       | महाभारत                        | ४४६                      |  |
|                                        | मजलिस मंडन ३४८              |                         | महाभारत                        | ( गोकुलनाथ, गोवीनाथ      |  |
|                                        | मतिराम ग्रंथावली ५३१        | •                       | त्र्यौ                         | र मणिदेव ) ३२३, ३६७,     |  |
|                                        | मतिराम संतसई २५२            |                         | ३ं६                            | 5                        |  |
|                                        | म्तस्यकथामृत ३६७            | ~                       | महाभारत                        | ( छत्रसिंह )—दे० 'विजय   |  |
|                                        | मत्स्यगंघा ५५६              |                         | मुत्त                          | त्रवली'                  |  |
|                                        | मदनाष्टक २१८ 🗦              |                         | महाभारत                        | ( सवलिसह चौहान ) ७,      |  |
|                                        | मधुकण ७२०                   |                         | ३२                             | २, ३२६                   |  |
|                                        | मधुनाला ७२२ 🕟               |                         | महारागा                        | का महत्त्व ६७८           |  |
|                                        | मधुमालती (कार्तिकप्रसाद खन् | गि <b>)</b> ४८०,        | महाराणा                        | प्रताप या राजस्थान-केसरी |  |
|                                        | - 038                       | •                       |                                | <b>२०, ४</b> ६१          |  |
|                                        | मधुमालती ( मंभन ) १५        | 33-                     |                                | पद्मावती स्रथवा मेवाइ-   |  |
|                                        | मधुरिया ३६५                 | •                       | - कम्।                         | लिनी ४८०                 |  |
|                                        | मधुशाला ७२२                 | ·                       | महारामार्                      | प्ण १५३                  |  |
|                                        | मधूलिका ७२१ 🧀               |                         | -                              | वव सटीक १५३              |  |
|                                        | मध्यम व्यायोग ५५८           | ~                       |                                | वरित्र ४९४               |  |
|                                        | मन के मोती ६६६              | ę + '                   | -महिम्न भ                      | षा—दे० 'भाषा मृहिम्न'    |  |
| ************************************** | -                           |                         |                                | ,                        |  |

मॉ ५४२ माडर्न वर्नाभ्युलर लिटरेचर ग्रव नार्दर्न हिंदोस्तान ४८६ मातृभाषा की उन्नति किस विधि करना योग्य है ४७६ माधव ६६५ माघवविनोद नाटक २८४ माधवविलास ४२१ माधवानल कामकंदला ३२२, ५०२ माधवानल कामकदला (त्रालम) २२०, २३१ माधवानल कामकदला (हरनारायण) ३६६ माधवी ६६२ ,, माधवी बसंत ३८६ माधुर्यलहरी ३७७ माघोनल ४२१ मानमंजरी १७५ मान-रस-लीला १६४ व मानलीला १७५ 🕡 मानवघर्मसार ४३८ मानव ७२० मानवी ६६२, ६६३ मानस-दे॰ 'रामचरितमानस' मानसिंहाष्ट्रक ५७६ मानसी ५५६, ७२२ मारकंडेय पुराख ५५४

मारगन विद्या २२३

मालतीमाघव २८४ मालतीमावव (सत्यनारायण कविरत्न) ४६५, ६३७ मालतीमांघव ( सीताराम ) ४६४ मालविकाग्निमित्र ४६४ मित्रविलास (पत्र) ४५६, ४५७, 84E मिथिलाखंड ३८७ मिलन ६२८ मिश्रबंधु विनोद ५२८ मीरा की प्रेम साधना ५५२, ५६३ मीरावाई नाटक ४६६ मुतलबुत्तवारील ४१५ मुंशियात ग्रन्त्रलफनल १६३ मुकुल ७२२ मुक्ति का रहस्य ५५६ मुग्धावती ६८ मुद्राराच्स ४६१, ५५२ मुसद्द हाली ६१३ मूल ढोला ३२३, ३८७ मूलभारत ३८७ मृगावती ६४-६५,६८-६६ मृगी दुःखमोचन ६२० मृच्छकटिक ४६४ मृगमयी (राघाचरण गोस्वामी) ४७७ मृगमयी ( सियारामशरण गुप्त ) ७२१ मेघदूत ( कालिदास ) ५६६, ६७५। मेघदूत ( केशवप्रसाद मिश्र ) ६२१

मेषदूत ( जगमोहन सिंह ) ५८२ मेचदूत ('पूर्या')—दे० 'घाराघर

मेघरूत (राजा लच्मणसिंह) ५७६

मेघदूत (लाला सीताराम) ४९४, ५८३ मेघनाद-वध ६१६

मैकबेथ ४९४ मोच्चपदी २२३

मोहन चद्रिका ४८० मौर्यविजय ७२१

७६४

य

यमुना लहरी ३१३

यशघर-चरित्र—दे॰ 'जसंहर चरिउ' 🦠 यशोधरा ६१३, ६१५, ६१६ 😘 🔝

यामा ७२० युक्ति-तरंगिणी २५८

युगीलरस माधुरी ३ २१ 11 7 77 युगलशतक १८८

युगवाणी ६५७, ७११, ७१४ 🐣 📑 युगांत ६५७, ७०७, ७०८, ७०६, 😁 ७१०, ७१३

यूरोपियन धर्मशीला स्त्रियो के चरित्र 11, 4 -. 308

यूसुफ-जुलेखा ११५ योग चिंतामिण १२२ योगवासिष्ठ भाषा ३१५, ४१२,

४१३, ४१५

योगेश्वरी साखी १८

रंगभूमि ५४२ रंग मे भंग (मैथिलीशरण गुप्त) ६१३

रंगविनोद १६४ रंगबिहार १६४

रंगहुलास १६४ रत्ताबंधन ५५१, ५५३ रघुवंश ४७६, ६१०

रघुवंश (राजां लच्मग्रसिंह) ४४० रघुवंश (लाला सीताराम) ५८३ रघुवंश का पद्मबद्ध भाषानुवाद ( सरयू-

प्रसाद मिश्र ) ६११, रघुवर करणाभरण ३५४ रिजया बेगम ५०१ रगाधीर ख्रौर प्रेममोहिनी ४७२, ४७३

रणमल्ल छंद ५३ 👕 रतन बावनी (केशव) २०६, २१३

रल्लान ६० रत्नचंद्रिका ३१५ 🔭

रतन हजारा (रसनिधि) २४०, ३४४ 🖹

रत्नाकर ५८४ रत्नाकर जोपम कथा १३. 🥠

रतिमंजरी १६४

रत्नावली नाटिका (बाल मुकुंद गुप्त ) पुश्पू

रतावली नाटिका (भारतेदु) ४६४ रिश्म ७२० रस ( ग्रमान मिश्र ) ६५६ रस-कलश ५८३ -रस-कल्लोस (करन कवि) ३०६ रस-कल्लोस ( शभुनाथ मिश्र ) २६२ रसकेलि वल्ली ३३७ रसग्राहकचद्रिका २७० रसचद्रोदय २७०-७१ रसतरंगिणी २३५ रस्तरंगिणी (शभुनाथ मिश्र) २६२ रसदीविका ३५४ रसनिवास २६८ रसपीयूष-निधि २८४ रसप्रबोध ( रसलीन ) २८६ रसमजरी ( ध्रुवदास ) १६४ रसमजरी (नददास ) १७५ रसमुक्तावली ( ध्रुवदास ) १६४ रसरग (ग्वाल ) ३१३ रसरतन (पुहकर) २२८, २३१, २८४ रसरतमाला ( स्रित मिश्र ) २७० रसरत्नाकर (गिरिधर) ३६७ रसरत्नाकर (भूपति ) २८१ रसरत्नाकर (सूरति मिश्र ) २७० रसरत्नावली ( ध्रुवदास ) १६४ रसरत्नावली (मडन) २५१ रसरहस्य (कुलपति) २५८-५६, ३६० रसगन ( मतिराम ) २५३, ३०६

रसराज की टीका (प्रतापसिंह) ३१५ - रसविनोद (महाराज रामसिंह) २६८ रसविलास (देव) २६४-६५ रसविलास (बेनी वंदीजन) ३००-१ रसविलास (मंडन) २५१. रसविहार (ध्रुवदास) १६३ रससागर ( श्रीपति ) २७२ रससाराश (दास ) २७७, २७६ रस हीरावली ( ध्रुवदास ) १६४ रसानद लहरी (देव) २६५ रसानंद लीला ( घ्रवदास ) १६४ रसानुक्रम के कवित्त (नागरीदास) 388 रसानुक्रम के दोहे (नागरीदास) रसायनप्रकाश ४२७ रसार्गाव २६० रिक गोविंद ३२१ रिकगोविंदानद्घन ३२०, ३२१ रसिकप्रिया (केशव) २०८,२०६,२१३ रसिकप्रिया की टीका (सरदार) ४०७, प्र७८ रसिकप्रिया की टीका (स्रित मिश्र) २७० रसिकमित्र (पत्र ) ६२६, ६२८ रसिकमोहन (रघुनाथ) २८७ रिकरजनी (नवलसिंह) ३८० रसिकरत्नावली (नगरीटास) ३४८ रिंकरसाल ( कुमारमिण भट्ट ) २६२ -

रसिकवाटिका (पत्रिका) ५८५, ६२३ राठौड़ॉ री ख्यात ५०० रसिकविनोद ( चंद्रशेखर ) ३८६ राधा अष्टक ३१३ रसिकानंद ( ग्वाल ) ३१३ -राधाकात ५०१ रसेश्वरदर्शन ७४ 'राधाकुष्णविलास ३६८, ३६६ रहसलता ( प्रवदास ) १६४ ॱराधानखशिख ३६८ रइसलावनी ( नवलिंह ) ३८७ राधा-माधव-मिलन, (ग्वाल ) ३१३ रहस्यमंजरी (ध्रुवदास ) १६४ राधामाधव बुध मिलन, विनोद (कालि-रहीम काव्य २१८ दास त्रिवेदी ) २६१ राघा सुधानिधि १८० रहीम दोहावली (या सतसई) २१८ रहीम रत्नावली २१८ राघा सुधाशतक ३५८ रहीम सतसई-दे॰ 'रहीम दोहावली' राधिका विलास २६५ राका ( उदयशंकर मह ) ५५६, ७२२ रानी केतकी की कहानी ( या उदयभान राच्तस का मंदिर ५५६ चरित ) ४१४, ४१६, ४४२, रागगोविंद (मीरा) १८५ ५०३, ५६७ 🛷 रामकथामृत ३६७ 🕒 🦯 रागरत्नाकर ३५६, ५७८-<sup>-</sup> रामगीतावली १४५' रागरत्नाकर (देव) २६५ 🕆 रागसोरठ के पद १८५ ल ं रामचंद्र की सवारी ३४५ राजकुमारी ५०१ रामचंद्र विलास ३८७ रामचंद्रिका (केशव) २०६--२१०, राजतरंगिणी ४५४ २१२, २३१ राजनीति ४२१ रामचंद्रिका की टीका ( जानकीप्रसाद ) राजपूत की हार ५५८ राजपूताने का इतिहास रि७ रामचंद्रिका की टीका (भगवान दीन ) राजमुकुट ५५४ राजयोग है १ ६३४ रामचंद्रोदय काव्य ५८७, ६६० राजस्थान केसरी (राधाकुष्णदास) दे॰ 'महोराणाप्रताप' 🗸 रामचरित चिंतामणि ६१६ राजा भोज का सपना ४४२, ५०३ रामचरितमानस ७, १२८, १३०-१३१, १३७, १४१–१४४, १४८,१५३, राजाशिवप्रसाद का जीवनचरित ५००

१६४, १७४, २३१, ३१६, ३६१, रामायंण सुमिरनी ( नवलसिंह ) ३८७ इ६७, ३७४, ३७५, ४२१, ४३०, रामायण स्चिनका (रसिक गोविद) - ४९४, ५८६, ६१५

रामचरित्रमाला ३४६ रामध्यान मजरी १४६ रामनवरत १५३ रामरत्ता स्तोत्र १२२ रामरस तरगिणी ३५४ रामरसायन ३०६, ३२३ राम रहीम ५४२ रामलला नहळू १३४, १४४ रामलीलाप्रकाश ५७८ रामविवाह खंड ३८७ रामसतसई (गो० तुलसीदास ) १४४ रामसतसई (रामसहायदास) ३८८,

रामसलाका १४४ रामस्वयंवर ३८६, ५७८ रामाज्ञा प्रश्नावली १४४-१४५ रामायण ( चिंतामिण ) २४२ रामायण ( तुलसीदास )-दे॰ 'राम-चरितमानस'

325

रामायण ( भगवंतराय खीची ) ३६२ रामायण ( महाराज विश्वनाथ सिंह ) ३४५

रामायग् महानाटक १४८-१४६ रामायण (वाल्मीकि)-३० 'वाल्मीकि रामायगा'

388

रामाश्वमेघ ३२३, ३७४ रामाष्ट्रक ३६७ रामाष्ट्रयाम ५७८ रायचद्रिका ३५३. ५८६ रावगोश्यर कल्पतर ५७६ राष्ट्रभारती ६१६ रास के कवित्त ३४८ रास पंचाध्यायी (नददास) १७५-

१७६, ६२० राम पंचाध्यायी (नवलसिंह) ३८७ रास पंचाध्यायी ( रहीम ) २१८ रास पचाध्यायी (व्यास ) १६० रासरसलता ३४८ रासो-दे० 'प्रथ्वीराज रासो'

रासो सरना ४७८ रिमिक्किम ६६५ रुकिमणी मंगल ( नददास ) १७५ चिनग्री मगल (नरहरि बंदीजन)

१६६, २३१

रुक्मिण्यी भगल ( नवलसिंह ) ३८० रुक्मिणी परिख्य ( महाराज रघुराज-

सिंह ) ५,७८ रुक्मिणी परिखय (हरिश्रीध) ४६४ रूपक रामायण (नवलसिंह) ३८ 3 रूपमंजरी १७५

रूपराशि ७२१ लवजी का स्वप्न ४७६ रूपविलास (रूपसाहि) २६३ लवंगलता ५०१ रूपविलास (सबलिसेंह) ३२७ लहर ६५६, ६७७, ६८२, ६८३, ६८५ रेखता ३४६ लालचंद्रिका २४६, ४२१ , रेग्राका ७२२ लालित्यलता २६४ रेल का विकट खेल ( कार्तिक प्रसाद लीलावती ५०१ खत्री ) ४६०, ४८० लैला ४६८ रेल का विकट खेल (बालकृष्ण भट्ट ) लोकिमित्र (पत्र ) ४४२ लोकोक्तिरस कौमुदी २६३ ४६८ रोमियो ज्यूलिएट ४७३, ४६४ लोमश संहिता १५३ रोला रामायण १४४ च . वंशीध्वनि ७२२ रोजतुल हकायक ११२ वक्रोक्तिविनोद ५८० -त्त लंदन रहस्य ४६८ वनजन प्रशंसा ३४६ लक्षण श्रंगार २५२ वनविहार १६४ वनवीर ४६३ लच्मण्शतक ३८६ वनश्री ७२२ लच्मण्सेन पद्मावती कथा २३१ वभ्रवाहन ४६३ लच्मी (पत्रिका) ६३३ वरमाला ५५४ लदमी का स्वागत ५५८ लच्मी नखशिख ३६७ वर्तमान इतिहास ४२५ वर्षात्रमृतु की मॉक्त ३४८ लच्मीश्वर रत्नाकर ५७६ वर्षा के कवित्त ३४८ लखनऊ की कब्र ५०१ ्र वसंत चौतीसी ३४५ लिछिमन चिद्रिका ३२१ वसंत वर्णन ३४६ ललितललाम (मितराम) २५३ वसंत वियोग ६२३, ६२४ ललित विग्रहराज नाटक ३५ वाकयात बाबरी २१८ जलित शृंगार दीपक ३५४ , वाग्विलास ( सरदा र) ५७८ ललिता नाटिका ४७८ -वाग्विलास ( सेवक ) ५७८ लला बाबू ४६६

वाणी भूषण ३८८ वामन कथामृत ३६७ बरवध्र विनोद २६१ वारागना रहस्य महानाटक ४७० वाराह कथामृत ३६७ वार्ता—दे॰ 'चौरासी वैष्णवो की वार्ता' वार्ती संस्कृत ३६७ वाल्मीकि रामायण ३०६, ६५२ वाल्मीकि रामायण (पद्यानुवाद, गिरिधरदास ) ३६७ वाल्मीक़ि रामायगा - श्लोकार्थप्रकाश (गर्गाश) ३७७ विकटभट ६१३ विकास ५४२ विक्टोरिया चरित्र ४८१ विक्रमविलास २७२ विक्रम सतसई ३२८ विक्रमाकदेवचरित चर्चा ५२८ विक्रमादित्य ५५६ विचित्र विवाह ६१६ विजय ५४२ विजय मुक्तावली ३२२, ३२८ विजयिनीविजय वैजयती ५८६ विज्ञानगीता (केशवदास) २०६, २१३ विज्ञानभार्कर ३८७ विज्ञानयोग ६१ विदा ५४२ विद्यापति की पदावली ५७

38

विद्याभास्कर (पत्र), ६२० 😁 विद्याविनोद ४६३ विद्याधागर ४२६ विद्यासुदर नाटक ( भारतेतु ) ४५३, ४५६, ४६१ विद्वद्विलास ३०७ विद्वान् संग्रह ४२६ विनयपत्रिका १२६, १३५, १४४-, १४५, १५२, १८५ विनयपत्रिका की टीका (महाराज विश्वनाथसिंह ) ३४५ . विनयशतक २८२ विनोदचद्रिका २७० विभक्तिविचार ४६१ विरजा ४७७ वीर सतसई ५८६ विरह्वारीश ( बोघा ) ३७१ विरहमंजरी (नंददास) १७५ विरह लीला ( घनानंद ) ३३७ विरह विलास ( बख्शी हंसराज ) ३५३ विराटा की पद्मिनी ५३८ विराट् पुरागा १८ १६ विवेक दीपिका ६१ विवेक मार्त्तड १६ विवेक-विलास ३८६ विवेकसार चद्रिका ३५४ विशुद्धचरितावली ४६२, ५१२ विश्रामसागर ५७८

चृत्तविलास २६५

विश्वनाथ नवरत ३६४ वृत्त तरंगिणी ३८६ विश्वनाथप्रकाश ३४५ 🧳 वृत्तविचार २६० विश्वभोजन प्रसाद ३४५ वेगाी सहार ४६४ विश्वसाहित्य ५६६ वेदना ५६० विश्वामित्र ,५५६ वेदनिर्ण्य पंचाशिका २२३ विषस्य विषमीषधम् ४६१ वेदांतपचक शतिका ३४५ विषाद ७२१ वेदांत भाष्य ११६ व विष्णुपुरार्ण ४१५ वेदांतसार ३५४ विष्णुपुराण भाषा (दास ) २७७ वेटांत सूत्रों के भाष्य का हिंदी ऋतुवाद विष्णु विलास ३३४ ४२६ विसर्जन ७२२ 📝 🐪 वेनिस का बॉका ( ग्रयोध्यासिंह विहारचंद्रिका ३४८ 🕡 🕟 उपाध्याय ) ५०१ वेनिस का बैपारी (गोपीनाथ पुरोहित) वीणा ( पंत ) ६६६ वीर च्रत्राणी ६३३ 888 वेश्याविनोद महानाटक—दे० वारांगना वीर नारी ४५३, ४६३ 🛷 🤼 वीर पंचरत ६३३ 📑 रहस्य महानाटक' वैज्ञानिक कोश ४८६ वीर बालक ६३३ वोर सतसई ६३३, ६६० 🕡 वैताल पंचविंशति २७० वीरसिह का वृत्तांत (राका शिवप्रसाद) ं वैतालिक ६१४, ६१६ वैदिकी हिंसा हिंसा न भवति ४६०-्र ५०३/ वीरसिंहदेव चरितंं (केशव) २०६-४६१ वैदेही वनवास ६'०६ २१०, २३१ वैद्यलीला १६४ वीर हमीर ४६८, ७२० वैनविलास ३४६ वीरेद्र वीर ४६८ वैराग्यदिनेश ३६४ बृंद सतसई ३२७ वैराग्यवल्ली ३४८ वृंदावन शतक ३५६ वैराग्यसंदीपिनी १४४ ष्ट्रंदावन सत १९४

वैराट् पुराण १६

वैशाख माहातम्य ४०५ ' वैश्योपकारक (पत्र) ५११ 👝 वैष्णवमताब्ज भास्कर ११६, १२३ वैष्णव वार्ताऍ—'दे॰ ' दो सौ बावन ' वैष्णवों की वार्ता' श्रीर 'चौरासी ा वैष्णवों की वार्ता' व्यंग्यार्थ कौमुदी ३१५, ३१६ व्यक्तभावानुगत तत्त्रसिद्धिः १२ 🕟 व्याहलो १६४ व्रजदीपिका ३८७ व्रजभारती ६६० व्रजरज ६६० वनलीला १६४ व्रजविलास ७, ३२३, ३६६-३६७ व्रजवैकुठ तुला ३४८

श " शंकामोचन ३८० शकुतला नाटक ( नेवाज ) २६३ 👉 शक्रतला नाटक (प्रतापनारायण मिश्र) -दे॰ 'संगीत शाकुतल' शकुतला नाटक (राजा लद्दमण्सिह )

व्रजसार ३४८

व्रजांगना ६१६ १

४४२. ५७६ शकुतला नाटक (लल्लूलाल ) ४२१ । शिवासाधना ५५३ शक्तिसंगम तंत्र १३, १६ शतप्रश्नोत्तरी २०५ शतरजशतिका २७७

शतोपदेश ४४६ शब्द ३४५ शब्दरसायन-दे॰ 'काव्यरसायन' शब्दावली ( दूलमदास ) धर शब्दावली (धर्मदास ) ८३ शमसाद सौसन ४७७ शरद की मॉम ३४६ शर्मिष्ठा ४६८ शशांक ५३८ शातिशतक ३४५ ,शार्ड्जघर पद्धति २४ शालिहोत्र ३०४ शाहजहाँ ४६३ शिखनख ( नागरीदास ) ३४६ ं शिव चौराई २६३ शिवरान भूषण (भूषण) २५६, 378

शिवशंभु की चिहा ५१६ शिवसिंह सरोज '३, १३, ५०, १२४, १२६, १४४, २००, २२४, २४, '२६१–६२, ३०५, ३२८, ३६२, ३७१, ४८६ शिवस्तोत्र ३६७ 🕐 👑 शिवानात्रनी २५६. ३२४

> शिशुपालवध ६२० शिशुपालवध का हिंदी अनुवाद-'हिंदी माघ'

```
७७२.
                      हिंदी-साहित्यं का इतिहास
                                 श्यामसगाई १७५
शीतसार ३४८
शुकरंभा संवाद ३८७
                                 श्यामालता ५८२
                      ٤,٠
शुभचितंक, ४५७
                                 श्यामासरोजिनी ५८२
                                 श्यामास्वप्न ४७४, ४७५ 🥻
शूलफुल ७२१ 👵
शृंगारचरित्र ( देवकीनंदन ) २९७
                                 श्रांत पथिक ६०४, ६०६
शृंगारनिर्णय ( दास ) २७७, ७९
                                 श्रावकाचार ७
श्रंगार वत्तीसी (द्विजदेव) ३९६
                                श्रीमद्भागवत—दे०—'भागवत'
श्टंगार भूषण ( बेनीप्रवीन ), ३०३
                                 श्रीमद्भागवत की सूच्म टीका १५७
शृंगार मंजरी ( प्रतापसाहि ) ३१५
                                श्रीमद्भागवत की सुनोधिनी टीका १५७
शृंगाररस मंइन ( गो॰ विद्वलनाय ) 🕟 श्रीराधास्तोत्र ३६७
                                 श्रीरामस्तोत्र ३६७
    808
श्रंगारलता ( सुखदेव मिश्र ) २६० ,
                                श्रीरामार्चन पद्धति ११८-११६
                             ٫ त्रशासावतार भजन तरंगिग्री. १५४
श्रंगारलतिका (द्विजदेव) ३६६
श्रंगारशतक ( संस्कृत ) ४०७ 🗼 श्रीस्तोत्र ३५५
शृंगारशिचा ( वृंद ) ३२७ 👚 🕝 श्रुतिदीपिका ३५४ 🦠
शृंगारशिरोमिण ( महाराज जसवंतिं श्रुतिपंचमी कथा ७
                                 श्रुतिभूषण २०८, २३१
    द्वितीय ) ३०४ 🧬
श्टेगार शिरोमिण ( प्रतापसाहि ) ३१५ रलेषचंद्रिका ५८०
श्रृंगार् संग्रह ( सरदार ) ५७८ 🕟
                                 षट्ऋतु ( गोविंद गिल्लाभाई ) ५५०
शृंगार सप्तशती २४६
शृंगार सरोजिनी (गोविद गिल्ला भाई) ५८० षट्ऋतु ( सरदार ) ५७८ ా
शृंगार सागर ( चंदन ) २५६ 📑
                                            स
शृंगार सागर (मोहनलाल मिश्र) २०७, संकटमोचन १४४
                                 संकर्षणाष्ट्रक ३६७ 📝 🐪
                 417 17 11
    २३२
                                 संगीत की 'पुस्तक '३३२
श्टंगार सोरठ ( रहीम ) २१८- 👝 🖂
श्रंगार सौरभ ( राम ) २६२ 🚈 🔅
                                 संगीत रघुनंदन ३४५ 😲 🦈 🕛
                                 चंगीत शाकुंतल ४६६ 💛 🗓 👝
शेक्सपियर के नाटकों के ( लैंब-कृतः) 👚
                                 संग्रामसार २५८ 🥴 👶
    श्राख्यानों का श्रनुवाद ४७६
```

संचिता ६६२ संतवानी सीरीज ८२ सयोगता स्वयंवर ४६८, ४७१, ४७३, ५२७

सगरविजय ५५६
सजन-कीर्ति-सुधाकर ४५६
सजन-कीर्ति-सुधाकर ४५६
सज्जाद-सुंबुल ४७७
सतसई (बिहारी)—दे०—'बिहारी
सतसई'
सतसई (भूपति) २८१
सतसई की टीका (प्रतापसाहि)—

दे० 'रत्नचद्रिका'
सतसई की टीका (सरदार) ४०७
सतसई बरनार्थ (ठाकुर) ३८० '
सती चद्रावली ४७७, ५६०
सतीप्रताप ४६१, ४७६, ५४६
सत्यवती कथा ७२-७४, १३३, २३०,

२३१

सत्य हरिश्चंद्र ४६१, ४८४, ५६०

सत्यामृत प्रवाह ४४६

सत्यार्थप्रकाश ४४४

सत्योपाख्यान ३०१, ३८५

सदा की मॉक ३४८

सदाचार मार्चंड ४५७

सदादश ४५६

सनेह सागर ३५३

सत्रसे वड़ा आदमी ५५८

सभामंडली, १६४

सभाविलास ४२१ समयप्रवंघ (रसिकगोविंद) ३२१ समयप्रवंघ पदावली (ऋलवेली ऋलि) ३५५

समरसार रद्द समस्यापूर्ति-प्रकाश (कविसमाज) ५८२ समस्यापूर्ति-प्रदीप (गोविद गिल्लामाई)

प्रम् ।

समालोचक (पत्र ) प्रश्, प्रश् ।

सरकार तुम्हारी श्रॉखो मे प्रश् ।

सरकार जम्हारी श्रॉखो मे प्रश् ।

सरकराज चंद्रिका २६७ ।

सरस रस २७० ।

सरस सुमन ७२२ ।

सरस्वती (पत्रिका) २५६, ४८०, ४६०,

प्रवन्त प्रवन्त प्रवास प्रविद्या प्रवास प्य

सर्वलोह प्रकाश ३३२ सर्वसग्रह ३४५ सहस्रगीति ११८ सॉमी के किन्त ३४८ सॉमी फूलवीनन संवाद ३४६ साध्य श्रटन ६०५

साध्यगीत ७२०

साकेत ६'१३, ६१४, ६१६, ६६३

साधना ५६० الم الله सारसुघानिधि ४५६, ५१६ 💎 🥫 सिद्धांत पंचाध्यायी (:नंददास ), १७५ सारावली--दे० 'सूरसारावली' 🔻 🔻 सास-पतोहू ४९७ साहसेद्र साहस ४६४ 📑 👵 सा-हित्यदर्पेश २०८, २३३, ३२० साहित्यरस ३०६ साहित्यलहरी ४७, १६०-१६१ साहित्य समीन्ता-सिद्धांत—( १पिंसिपुल्ज श्रव लिटररी क्रिटिसिज्म') ५६५, पूह्ह, पू७६ साहित्य-सरसी ५७८ साहित्य सरोवर ६२८ 🕝 साहित्यसार २५२ 🕠 साहित्य सुघाकर ५७८ साहित्यालोचन ५१६ सिगार सत ( घ्रुवदास ) १६४ सिंगार सार ( नागरीदास ) ३४८ सिंद्र की होली ५५६ 🥕 👵 सिंधुदेश की राजकुमारियाँ ४७६ सिंहासन बत्तीसी (लल्वूलाल ) ४२१, ५०२ सिहासन बत्तीसी ( सुंदर:) २२६- · · सिंहासन बत्तीसी ( पद्मबद्ध, सोमनाथ ) —दे 🌭 'सुजानविलास' 🖰 सिद्धराज ६१३ षिद्धषिद्धांत पद्धति १६ 😁 🚟 सिद्ध हेमचंद्रः शब्दानुशासनः २१-२२

सिद्धांत चौतीसी ३५४ 💛 😘 🧤 सिद्धांतबोघ ( ग्रनन्य ) ६१ : - 🔑 विद्धांतवोध (महाराज जसवंतविंह) २४५ सिद्धांत विचार १**६**४ सिद्धात सम्रह ४३७ सिद्धांत सार २४५ सिद्धार्थ ६६३ सीतवसंत २६६. ५०२ सीतारामगुणार्णव ३६८ सीताराम सिद्धांत-मुक्तावली ३५४ सीता वनवास ४६५ सीता स्वयंवर ३८७ सुंदरकांड ( मनियारसिंह ) ३७६- ' ' मुंदरविलास ८७ ६० सदरशंगार २२६ 🕠 🗥 🐪 सुकविसमीचा ५६३ मुखमंबरी १६४: मुखसागर तरंग (देव) २६५ -सुजानचरित्र (सूदन) ३२२ ३२३, ३६२-३६३,४८६ 🐃 सुजान रसखान १६२ सुजानविनोद २६४ सुजानविलास २८४ सुजानसागर ३३७

सुजानानंद ३४८ 🚁 💥 💢

सुदर्शन (पत्र) ५११-५१२. 🖘

सुदामाचरित्र(नददास)१७५,२३१,५८६ सुदामाचरित्र (नरोत्तमशास) २००, ५८६ सुदामा नाटक (राधाचरण गोस्वामी) ४७७ सुदामा नाटक (शिवनदन सहाय) ४६६ सुघाकर (पन्नः) ४३१ सुधानिधि २८२ सुनाल ६६३ सुनीता ५४२ सुनीतिप्रकाश ३३२ सुमन ६१२ सुमनाजलि ६६३ सुमित्रानदन पत ५६४ सुमिलविनोद २६५ 🖰 सुरभी दारलीला ३७२-३७४ सूर पंचरल' ५'६२ ' स्रसागर १३१, १३३-१३५, १४४, रेद०-१दर, १६३, १६५, १६७, **৾৾৾ १७२, १८७, १८०, ३६६**৾ सूरसारावली १६०-१६१ सेवासदन ५४१ सौदर्यलहरी ३७६. सौदर्योपासक ५०१ सी श्रनान श्रीर एक सुनान ४५५ स्कटगुत ५४६-५५१, ५५३ स्टाइक ५५८ स्त्री सुबोधिनी ४७६ स्वम ६२८-६२६ स्वप्नवासवदत्ता ५५८

स्वर्गीय वोग्गा ६०४, ६०६ स्वर्णलता ४८० स्वामी विशुद्धानद् जी का जीवनचरित्र पूरर स्वामी हरिटास की के पद् १८६ ह हम जवाहिर ११०-१११ हठी हम्मीर ४६६ इनमचरित्र १५१ हनुमत छुन्नीसी (मनियारसिंह) ३७६ हनुमत पचीसी (गर्गश ) ३७७ हुनुमत पचीसी(भगवंत राय खीची)३६२ हनुमत् भूषगाः ५७८ इनुमत् सहिता १५३ हनुमद् बाहुक-ंदें० 'हनुमान बाहुक' हनुमन्नाटक ( बलभद्र मिश्र ) २०६ हनुमन्नाटक ( सस्कृत ) १४६ इनुमन्नाटंक (हृदयराम )-दे०-'भाषा हनुमन्नाटक' इनुमान नखशिख ३८६ इनुमान नाटक (राम) २६२ इनुमान पंचक ३८६ हनुमान पचीसी ( सुभान ) ३८६ हनुमान बाहुक १४४-१४५,१५१ हमारे खहित्य-निर्माता ५६३ इम्मीर महाकाव्य ४१ हम्मीर रासो (शार्ड्जघर) २५-२६,३२२ हम्मीर रासो (जोधराज) ३२३, ३५१

इम्मीर हठ ( खाल ) ३१३, ३५१

हम्मीर हठ (चद्रशेखर्) ३२३, ३५१, -हिंदू ६१३ 🔍 📜 35-325 िहिंदू गृहस्थ **५**०१, हरमिट ६२० हिंदू बांघव (पत्रिका );४५८, ४७७ हरिचरित्र १६८, २३१ हिंदोस्तान (पत्र,इॅगलैंड) ४४२, ४५७-हरिदासंजी की बानी १८६ ४५८ 'हरिदासजी को ग्रथ १८६ हित-चौरासी १८०-१८२ हित-चौरासी टीका (प्रेमदास) १८० इरिप्रकाश्टीका (विद्यारी सतसईकी) २४६ हरिभक्ति-विलास २८६ हित चौरासी टीका ( लोकनाय ) १८१ हरिवंश ( श्रनु० गोपीनाथ ) ३६८ हितजी की सहस्र-नामावली १८१ हेरिश्चंद्र ( रत्नाकर ) ५८४ हितजू को मंगल १७८, १८१ इरिश्चंद्र चंद्रिका ४५६, ४७६, ४७८, हित तरंगिणी १६८-१६६ '' 17, 840, 848, ~ 1. 17 1 हित सिगार लीला १६४ हरिश्चद्र मैगजीन ४५६ ४६०, ४७२ हितोपदेश (नददास) १७५ हितोपदेश (पद्मांकर) ३०६ . 800, 850, 7°, ", " हर्ष (गो्विंददास ) ५५४ हितोपदेश (.बद्रीलाल ) ४३७ हर्षचरित ६, ५४० हितोपदेश ( लल्लूलाल - )—दे,० हल्दीघाटी ६६५ 'राजनीति' हितोपदेशं उपखाणां बावनी १४६ हिंडोरा के कवित्त (नागरीदास) ३४८ हिंडोला (रत्नाकर) ५८८४, हिंदी कालिदास की श्रालोचना ५२७ हिम्मत् बहादुर-विरुदावेली १४६, ३०७, ३२४ हीराबाई ५०१ हिंदी-कोविद रत्नमाला ५१६ हिदी-दीप्ति-प्रकारी (पत्र) ४५६-४५७ हुंकार ७२२ हृदय की प्यास ५४२ हिदी नवरत्न ५२८, ५३१ हृदयहारिगा ५०१ हिंदी-प्रदीप ४५६-४५७, ४६६ ४६८ हिंदी भाषा श्रीर साहित्य ५१६ हैमलेट ४६४ ' होरी की मॉक ३४८ हिंदी माघ ६२०' होरी के किवत ३४८ हिंदी-ब्याकरण ४८७ 🕟 होरेशस ६३७ हिदी शब्दसागर ४८७ 🟸 हिंदुस्तानी राहित्य का इतिहास ४३३,४८६ होलिका-विनोद-दीपिका ३५४

